
Blogbeiträge 2017 
 

2.1.2017 

Warum ich beim Bruder-Klaus-Blog mitmache! 

Die Kantone Solothurn und Freiburg verdanken ihre Aufnahme in die Eidgenossenschaft 

dem unbekannten Ratsspruch von Niklaus von Flüe, welcher den Weg zum Stanser 

Verkommnis vom 22. Dezember 1481 freimachte. In beiden Kantonen ist deshalb Bruder 

Klaus, wie er allgemein benannt wird, besonders im Bewusstsein der Bevölkerung 

verankert. 

Ein Beleg dafür bin auch ich, der schon seit Kindsbeinen Bruder Klaus als Statue im 

Wohnzimmer meines Grossvaters Oskar Gunzinger-Allemann (1887–1987) fast täglich vor 

Augen hatte. Ein kleines Medaillon auf Holz mit dem kieenden Bruder Klaus in der Nähe 

der Ranftkapelle unter dem Antlitz Gottes und eine Erinnerungsplakette mit dem Konterfei 

von Pius XII. anlässlich des Heiligen Jahres 1950 hingen ebenfalls in der Wohnstube meines 

Grossvaters (siehe Bild). Als nach dessen Tod sein Haus geräumt und abgerissen wurde, 

fand die Bruder-Klaus-Statue im Wohnzimmer meiner Eltern einen Stammplatz; die zwei 

andern Erinnerungsstücke an Bruder Klaus gingen in meinen Besitz über. 

Für unsere Familie war nicht nur die regelmässige Wallfahrt nach Mariastein 

selbstverständlich, sondern auch die Fahrt ins Obwaldnerland und der Besuch der 

Ranftkapelle. Beides, das Kloster Mariastein mit der Felsengrotte, aber auch der Ranft, 

haben mich immer von neuem beeindruckt. 

Am 25. September 1987 stürzte ich an der vereisten Ostflanke des Gran Sasso, nach einem 

schönen Aufstieg auf der besonnten Westseite dieses Berges und nach einer Messfeier auf 

dem Gipfel, ab – über zwei Felsen auf ein Schneefeld, auf dem ich mich glücklicherweise 

noch vor dem Sturz in die Tiefe vom Rücken auf den Bauch drehen und so meinen Fall 

stoppen konnte – ohne grosse Verletzungen, nur mit kleinen Schrammen und 

Quetschungen als Folgen. Erst etliche Zeit später wurde mir bewusst, dass ich am 

Bruderklausentag 1987,  500 Jahre nach dem Hinschied unseres Landespatrons, so dem 

Tod entronnen bin. Andere wie etwa der mir persönlich bekannte Südtiroler Jesuit Severin 

Leitner, früherer Provinzial und Berater des Jesuitengenerals, hatten leider nicht so viel 

Glück. Pater Leitner verunfallte im Juni 2015 ebenfalls am Gran Sasso, leider aber tödlich. 

Das soeben begonnene Gedenkjahr 600 Jahre Niklaus von Flüe gibt mir die gute 

Gelegenheit, mich in Dankbarkeit unserem Landesheiligen mit unserem Blog noch mehr 

anzunähern, sei dies intellektuell oder spirituell. 

Urban Fink-Wagner 

Siehe auch: Urban Fink: Bruder Klaus als Patrozinium von Kirchen und Kapellen in der 

Schweiz, in: Gröbli (2016), 360–372. 

 

4.1.2027 

Warum ich beim Bruder-Klaus-Blog mitmache! 

Wenn ich erklären soll, wo ich her komme, frag ich gern zurück, ob Bruder Klaus bekannt 

sei. Wenn dem so ist, erkläre ich dann, er stamme aus meinem Dorf. 

Irgendwann entstand dieses Spiel als eine meiner Weisen, selbstironisch mit dem Umstand 

umzugehen, dass es für einen Sachsler vor ihm kein Entrinnen gibt: Er war vor dir da, ist 

jetzt da und wird noch nach dir da sein. 

Niklaus von Flüe gehört also zu mir, seit ich denken kann. 

In meinem Fall geht die Nähe auch über die genealogische Vernetzung hinaus, die fast alle 

seit Generationen Einheimischen für sich reklamieren können. Ich wuchs in der Zeit heran, 



als die Pfarr- und Wallfahrtskirche Sachseln renoviert wurde – mit verantwortet von 

meinem Vater, der den Kirchgemeinderat jahrelang präsidierte. 

Auf unserem Grundstück hatte mein Onkel Alois Spichtig seine Bildhauerwerkstatt. Ich sah 

somit praktisch jedes Stück (sakraler) Kunst entstehen und half je länger je geschickter 

oft an letzten Handgriffen mit. Zu meinen frühen Erinnerungen gehört denn auch der Altar 

für die Sachsler Kirche, der zuerst als 1:1-Holzmodell gefertigt wurde, was mich sehr 

fasziniert hat: So raffiniert täuschten die paar weissen Pinselstriche Marmor vor! 

Der Gestalter und Konservator des Museum Bruder Klaus lebte und arbeitete «auf du und 

du» mit unserm Heiligen neben unserer Haustür. 

Und die bei uns im Haus wohnende Tante war für die Administration des Museums 

zuständig. Höchst belustigt zeigte sie mir einst die Vernissage-Einladung einer 

Kunstgalerie, die das Museum erreichte. Als Adresse stand da: «An Herrn Klaus Bruder …»! 

Vielleicht war das die erste bewusste Entfremdungserfahrung: zu realisieren, dass es 

Menschen gibt, die keinen Schimmer davon haben, was das für einer war und ist, dieser 

Niklaus von Flüe. 

Seither ist die kindliche Selbstverständlichkeit dem nachhaltigen Fragen gewichen: Wer 

bist du? Wer ist der Mensch? Wer ist Gott? Wer bin ich? 

Niklaus von Flüe ist und bleibt ein faszinierender und verlässlicher «Guide» auf den Pfaden 

meiner Gottsuche. Ich habe gelernt, es als Gnade zu erkennen, dass ich ihm nicht 

entrinnen kann. Gnade, die verpflichtet. 

Peter Spichtig op 

Siehe auch: Peter Spichtig: Alois Spichtig und die sakrale Kunst in der Schweiz, in: Gröbli 

(2016), 272–276. 

 

6.1.2017 

«Ein Mann in seinem besten Alter» 

Mein Leben mit Niklaus von Flüe 

Soweit meine Erinnerungen reichen, ist mir Bruder Klaus vertraut. Er war 

selbstverständlicher Teil meiner Kindheit in Ennetmoos (Nidwalden), stand auf einer Stufe 

mit dem Schutzheiligen Christophorus, nur eben als einer von uns, als «iiserä-einä». Als 

einen, den man um Hilfe bittet, um Rat fragt und eben einen, dem man sich nach der 

Erstkommunion vorstellt, so wie man einen besonderen Verwandten besucht, um ihm den 

neuen Status persönlich anzuzeigen. 

Jahre später hörte ich, Bruder Klaus erinnere an Heinrich Seuse. Das erstaunte mich. 

Bruder Klaus ein Mystiker? Mit dem freundlichen Einverständnis von Prof. Alois Maria Haas, 

Universität Zürich, verfasste ich erst eine, dann eine zweite Seminararbeit über Niklaus 

von Flüe, schliesslich meine Lizentiatsarbeit, die derart auswucherte, dass ich sie in 

verkürzter Form als Dissertation einreichen konnte. Damals, als junger Mann zwischen 25 

und 30 Jahren faszinierte mich insbesondere seine Radikalität, seine Sehnsucht nach dem 

«Einig Wesen» und daraus hervorgehend, wie er sich mit aller Konsequenz in ein neues 

Leben hineinlebte (Richard Rohr). 

Fast 30 Jahre liegen diese intensiven Jahre mit Bruder Klaus nun zurück. In allen 

Lebenslagen stand er mir nahe, als (Mit-)Mensch, als Vorbild, als Herausforderung und als 

wissenschaftliches Thema, in dem ich immer wieder Neues entdecke. Seinem «Gebet um 

Gelassenheit» (Pirmin Meier) gewinne ich heute tiefere Erkenntnisse ab als in jüngeren 

Jahren, seine Visionen interpretiere ich radikaler als damals, das «doppelte Ja» mit 

Dorothee Wyss bedeutet mir heute als Ehepartner und Vater mehr denn je. 

Und jetzt, als Mann in «seinen besten Jahren» (so Hans von Waldheim über den 57-

jährigen Niklaus von Flüe) darf ich in verantwortlichen Aufgaben seinen 600. Geburtstag 



mitfeiern und -gestalten. Das tue ich sehr gerne und es freut mich sehr, Sie als Mitglied 

des Blogteams durch dieses Gedenkjahr zu begleiten und das eine oder andere Thema 

weiter zu vertiefen. 

Roland Gröbli 

Literaturhinweise: Roland Gröbli: Mystiker, Mittler Mensch, in: Gröbli (2016), 23–40. 

Gröbli (1990/31995); weiterhin erhältlich als auf den biografischen Teil reduzierte Ausgabe, 

Luzern 42006. Richard Rohr: Der wilde Mann (englische Erstauflage 1977). 

 

9.1.2017 

Betet, freie [Schweizer], betet! 

Kaum hat das Gedenkjahr begonnen, geht das Spiel in eine neue Runde: das Seilziehen 

um die Deutungshoheit über Niklaus von Flüe. Wer sagt was wie weshalb und wo über ihn? 

Unter den wenigen historisch fassbaren Figuren der alten Eidgenossenschaft scheint er sich 

wie kein zweiter dazu zu eignen, für aktuelle Debatten instrumentalisiert zu werden. 

Das geht nun mal mit mutmasslich fiktiven Figuren weniger gut, wie es Mani Matter 

meisterhaft ironisch auf den Punkt gebracht hatte: 

«si hei der willhelm täll ufgfüehrt im löie z’nottiswil 

und gwüss no niene in naturalistischerem schtyl, 

d’versicherig het zahlt – hingäge eis weiss ig sithär, 

sy würde d’freiheit gwinne, wenn sy dä wäg z’gwinne wär»1 

Naturalistisches Nachspiel empfiehlt sich aber auch für historisch gut greifbare Figuren 

nicht. Die Welt hat sich verändert. Dieser Blog wird deshalb einiges an historischer 

Situierung bieten. Das tut auch bereits die offizielle Gedenkpublikation Mystiker Mittler 

Mensch.2 

Dabei darf aber nicht aus dem Blick geraten, dass Niklaus von Flüe schon zu Lebzeiten als 

Heiliger angesehen wurde. Insofern gilt es, ihn auch mit theologischer Brille neu zu 

entdecken: wir wähnen ihn in der «communio sanctorum» und also lebendig. Er ist noch 

heute ansprechbar und wohlwollend für uns da, nunmehr entgrenzt. 

Das grösste Potential dieses Gedenkjahres liegt in der Auseinandersetzung mit dem 

grossen Beter und Gottsucher: Unsere Gotteskindschaft als Getaufte zur Entfaltung zu 

bringen im verantwortungsvollen Handeln in unserer heutigen Gesellschaft – unterstützt 

durch die Fürbitte des Ranftbruders. 

Die je zu gewinnende Freiheit erweist sich nämlich als Geschenk, das «arm», «ledig», 

«demütig» erbetet werden will. Wir sind eingeladen, diesbezüglich in die Schule 

der beiden Heiligen zu gehen. 

Das Cover-Bild des Gedenkbuches verdeutlicht, was sich auch in vielen Beiträgen spiegelt: 

eine zeitgenössische Auseinandersetzung mit Bruder Klaus gilt dem Paar 

Klaus und Dorothee. 

«Gott weiss.» 

Peter Spichtig op 

1 http://www.songtexte.com/songtext/mani-matter/si-hei-dr-wilhalm-tall-ufgfuert-

2bb6b816.html; aufgerufen am 7.1.2017; 2 Gröbli (2016). 

 

11.1.2017 

«Machet den zun nit zuo wit» 

Eine Lebensregel zu mehr Bescheidenheit 

Der heute berühmteste Satz von Niklaus von Flüe ist seine angebliche Mahnung «Machet 

den zun nit zuo wit». Zwar zitierte diesen Satz erst der Luzerner Gerichtsschreiber Hans 

Salat 50 Jahre (!) nach dem Tod des Eremiten. Dennoch halte ich es für denkbar, dass 

http://www.songtexte.com/songtext/mani-matter/si-hei-dr-wilhalm-tall-ufgfuert-2bb6b816.html
http://www.songtexte.com/songtext/mani-matter/si-hei-dr-wilhalm-tall-ufgfuert-2bb6b816.html


dieses Zitat einen authentischen Kern aufweist, der dem Sinn und Geist des Ranfteremiten 

entspricht. 

Dieser authentische Kern ist nicht eine politische Aussage, sondern rechtlich und moralisch 

zu verstehen. Er richtet sich – im Verständnis der Zeit – wider das Errichten von Eigennutz 

und damit das Abgrenzen von privat genutzten (Weide-)Gebieten anstelle der 

gemeinsamen Nutzung einer Allmend, zu der die ganze Gemeinschaft Zugang hat. Was 

uns heute selbstverständlich ist, war damals ein heiss umstrittener und fundamentaler 

Wechsel im Leben der Gemeinschaften. Wir kennen den Begriff Eigennutz nur noch als 

moralischen Begriff, ganz anders die Zeitgenossen von Niklaus von Flüe. Der Eigennutz, 

das waren jene Wiesen und Äcker, die eine einzige Familie und nur für sich, für den 

Eigennutz, verlangte und deshalb mit einem Zaun von der Allmend trennte. «Machet den 

zun nit zuo wit» ist, auf heute übertragen, eine Lebensregel zu mehr persönlicher und 

materieller Bescheidenheit zugunsten der Gemeinschaft. 

Die (heutige) politische Aussage dagegen wird weder der damaligen Zeit noch Niklaus von 

Flüe gerecht. Denn er setzte sich erfolgreich für einen glücklichen Ausgang des «Stanser 

Verkommnis» von 1481 ein und trug so entscheidend dazu bei, dass die Alte 

Eidgenossenschaft mit der Aufnahme von Freiburg im Üechtland und von Solothurn zu 

einer sprachlich und kulturell offeneren Gemeinschaft wurde. 

Roland Gröbli 

Literaturhinweis: Roland Gröbli: Mystiker, Mittler Mensch, in: Gröbli (2016), 39. 

 

13.1.2017 

Der Bruderklausenrock des 21. Jahrhunderts 

Ein neues Kleid für Niklaus von Flüe 

Jedem Anfang wohne ein Zauber inne, lehrt uns Hermann Hesse. Ebenso beginnt etwas 

Neues oft mit einem Kleiderwechsel. Das gilt auch für Niklaus von Flüe. Der Entscheid, als 

Pilger ins «ellend» (Ausland) zu ziehen, war mit dem Wechsel zum Pilgerrock verbunden, 

den ihm – als Zeichen ihres Einverständnisses – seine Frau Dorothee gewebt haben soll. 

Über 500 Jahre später fragten sich die Basler Professoren Nicolaj van der Meulen und Jörg 

Wiesel, zusammen mit ihren Studenten der Hochschule für Gestaltung und Kunst Basel, ob 

Bruder Klaus nicht ein neues Gewand brauche. Das Resultat ihrer faszinierenden Quellen-

, Spuren- und Ideensuche führte zu interessanten Feststellungen. Sein Pilgerrock, stellten 

sie unter anderem fest, sei äusserst modern, da er gender-neutral, weder männlich noch 

weiblich, ist. Ausserdem exponiert sein kragenloses Gewand den Kopf und verkörpert so 

ein herrschafts-freies Denken jenseits des herrschenden Ordnungssystems. Und zum 

Dritten «behielt» Niklaus von Flüe über die Jahrhunderte sein einfaches Gewand, dies im 

Gegensatz zu vielen anderen Heiligen, deren Gewänder die ursprüngliche Einfachheit 

abstreiften und deren Träger irgendwann im feinsten und farbigsten Stoff fast «ertranken». 

Die Studenten entschieden sich für ein «double face»-Gewand, das also ein gleichwertiges 

Innen und Aussen besitzt. Eine Seite ist vom Gedanken der Vernetzung der Schweiz mit 

der Welt geprägt, deren anderen diente die Landschaft von Flüeli-Ranft als Inspiration 

(siehe Bild). Mit diesem Rock, so Nicolaj van der Meulen und Jörg Wiesel in ihrem Beitrag 

im offiziellen Gedenkbuch, ging es darum, «ein Gewand zu entwickeln, welches … mit der 

Wirkungskraft eines Bruder Klaus-Rocks ausgestattet sein sollte, … [es] sollte Akteur 

innerhalb eines sozialen Prozesses sein und als fertiges Vestiment den Entwurf für eine 

integrative, vernetzte und offene Schweiz anbieten.» Die Hochschule lädt so auf 

unerwartete Weise zu einer spannenden Auseinandersetzung ein. 

Roland Gröbli 



Siehe auch: Nicolaj van der Meulen und Jörg Wiesel, Die Schweiz braucht ein neues 

Gewand: Ein Bruder-Klausen-Rock für das 21. Jahrhundert, in: Gröbli (2016), 266–271. 

Die Auseinandersetzung mit dem Gewand von Bruder Klaus entstand im Rahmen des 

Ideenwettbewerbs «morgen? Die Schweiz. demain? La Suisse» von Bundesrätin Doris 

Leuthard (Ausstellung eröffnet am 15. September 2014).  

 

18.1.2017 

Das Konzil von Konstanz und seine Folgen 

Das Konzil von Konstanz (1414-1418), ein weltgeschichtliches Ereignis ersten Ranges, war 

für die Gebiete der heutigen Schweiz sehr folgenreich – ein Anstoss für die längerfristige 

Entwicklung und Festigung der Eidgenossenschaft. Diese ist nämlich nicht eine stete 

Weiterentwicklung des Rütlibundes von 1291. Erst im 15. Jahrhundert bildete sich eine 

unverwechselbare eidgenössischen Identität aus, welche für die Alte Eidgenossenschaft bis 

zur Französischen Revolution massgebend war. 

Die Beendigung des Grossen Schismas mit den drei Gegenpäpsten Johannes XXIII., Gregor 

XII., Benedikt XIII. war die grosse Leistung des Konzils von Konstanz. Nachdem Johannes 

XXIII. in der Nacht vom 20. auf den 21. März 1415 mit der Unterstützung von Herzog 

Friedrich IV. von Österreich aus Konstanz geflüchtet war, erklärte das Konzil am 6. April im 

Dekret Haec sancta seine Oberhoheit über den Papst: die einzige Möglichkeit, um den 

Schisma ein Ende setzen zu können. Fast innert Monatsfrist besetzten die von Bern, Zürich 

und Luzern angeführten und von König Sigismund, der das Konzil einberufen hatte, dazu 

aufgeforderten eidgenössischen Orte den Aargau, das Herrschaftsgebiet des mit der 

Reichsacht belegten und durch Reichskrieg bekämpften Herzogs Friedrich von Österreich. 

Ebenso zog König Sigismund 1415 den Thurgau vom österreichischen Herzog zugunsten 

des Reichs ein. Damit wurde eine Landbrücke im Mittelland geschaffen, welche die 

verschiedenen eidgenössischen Länderorte mit den Städteorten verband, ausserdem ein 

Anstoss zur Expansion. Die aargauischen Untertanengebiete wurden mit Ausnahme des 

westlichen Teils, der unter Bern kam, nicht unter den Orten aufgeteilt, sondern gemeinsam 

verwaltet, was den Zusammenhalt der eidgenössischen Orte stärkte. Und im blutigen Alten 

Zürichkrieg zwischen 1436 und 1450, einem Krieg unter den verbündeten Eidgenossen, 

zwangen die Orte das mit ihnen verbündete Zürich, das Bündnis mit Habsburg-Österreich 

aufzugeben. 

Noch während des Konzils von Konstanz wurde wahrscheinlich 1417 Niklaus von Flüe 

geboren, in ein Jahrhundert hinein, dass gerade in der Schweiz von starken 

Auseinandersetzungen gekennzeichnet war. Im Vorfeld der Burgunderkriege konnten die 

eidgenössischen Orte mit der Ewigen Richtung 1474 ihr Verhältnis zu Habsburg-Österreich 

klären, das auf seine früheren Herrschaftsgebiete im Aargau und Thurgau verzichtete. Mit 

den Burgunderkriegen wurden die eidgenössischen Orte in einem geopolitisch exponierten 

Raum zu einem attraktiven und effizienten militärischen Partner. Niklaus von Flüe war zu 

jener Zeit, nach vielen Jahren als aktiver Politiker und Soldat, bereits als Eremit ein 

gefragter Ratgeber, wie an mehreren Beispielen nachzuweisen ist. 

Urban Fink-Wagner 

Literatur: Stettler (2004); Holenstein (2014). 

 

20.1.2017 

Die Niklaus-von-Flüe-Gedenkbriefmarke 2017 

Das 15. Jahrhundert war ein bewegtes und kriegerisches Jahrhundert, wie der Blogbeitrag 

über das Konzil von Konstanz und dessen Folgen vom 18. Januar 2017 aufgezeigt hat. 

Kriege und Konflikte rufen nach Vermittlerinnen und Vermittler, nach Botinnen und Boten, 



nach Kommunikation. Niklaus von Flüe war schon als Familienvater, als Politiker und Soldat 

ein solcher Vermittler und Kommunikator, noch vielmehr schliesslich als Eremit im Ranft. 

So war es am 18. Januar 2017 im Rathaus zu Sarnen ein freudiges Ereignis, dass mit der 

Vernissage einer Bruder-Klaus-Briefmarke das Stichwort Botschaft und Kommunikation mit 

einem Gegenstand aufgegriffen wurde, den es zur Zeit von Niklaus von Flüe noch nicht 

gegeben hatte: einer Briefmarke. Niklaus von Flüe hat in seinem 600. Gedenkjahr seiner 

Geburt die grosse Ehre, nach 1929 und 1937 bereits zum dritten Mal auf einer Briefmarke 

aufscheinen zu dürfen. 

Dem aus der näheren Heimat Bruder Klausens stammenden Post-Verwaltungsrat Marco 

Durrer und dem Obwaldner Grafiker Markus Bucher fiel die Ehre zu, den Schleier über die 

Sonderbriefmarke zu lüften und das Wertzeichen als Ausdruck der Wertschätzung 

gegenüber den Verdiensten des Mystikers, Mittlers und Menschen Niklaus von Flüe 

vorzustellen. Die Gedenkmarke, die ab dem 2. März 2017 in allen Poststellen erhältlich ist, 

soll mit dem Portrait des Obwaldner Eremiten und Friedensbotschafters Menschen 

miteinander verbinden, über Mentalitäts-, Religions-, Kultur- und Landesgrenzen hinaus. 

Der Briefkartenmacher Markus Bucher stützt sich für die Briefmarke auf das Portrait eines 

unbekannten Malers aus der Sammlung des Historischen Museums Obwaldens mit dem in 

sich ruhenden und doch durchdringenden und weitsichtigen Blick des Einsiedlers im Ranft. 

Die Briefmarke soll auch ein Ausdruck der einfachen und sparsamen Lebenswelt des 

Eremiten sein. 

Post-Verwaltungsrat Marco Durrer unterliess es nicht, auch selbstkritisch seiner Branche 

etwas mitzugeben: «Niklaus von Flüe hat auch unserer Branche, die sich unter anderem 

mit Kommunikation, mit Transport von Gedankengut befasst, Wichtiges zu sagen. 

Zunehmende Rasanz und Multiplikation des Datenaustausches diktieren uns Tempi. Das 

Leitmotiv des Gedenkjahres ‹Mehr Ranft›, etwas Abstand und Besinnung, dürfte daher 

allen guttun, die im hektischen Geschäftsleben stecken.» 

Urban Fink-Wagner 

 

23.1.2017 

Von nichts kommt nichts 

Zum Gedenktag des seligen Heinrich Seuse op (1295–1366) 

Wenn einer allein in die Stille geht, muss nicht zwangsläufig tiefe Mystik daraus erwachsen. 

Er kann auch fürchterlich scheitern, wenn er sich dort nur um sich selber dreht und sich 

seinen eigenen «Dämonen» ausgesetzt sieht. 

Niklaus von Flües Sehnsucht nach dem «einig Wesen» erwuchs sicher einer 

ausserordentlichen religiösen Begabung. Aber wie wurde diese Sehnsucht genährt und 

angeleitet? Dies bleibt zumindest für die ersten zwei Lebensdekaden rätselhaft; seine 

eigene Pfarrei Sachseln war zwischen 1415 und 1446 verwaist, getauft wurde er in Kerns. 

Immerhin: Intuition allein können sein gut bezeugtes tugendhaftes Leben als Ehemann, 

Vater und integeren homo politicus nicht erklären. 

Intuition allein erklärt auch nicht «sein gewöhnlich Gebet», das wir alle so lieben. Klaus 

von Flüe liess sich helfen auf seiner Suche nach Wahrheit und dem «einig Wesen». 

Wenigstens zwei Namen kann man in diesem Zusammenhang nennen. Heimo Amgrund, 

Pfarrer in Kriens, ab 1481 in Stans, leitete ihn an, das Leiden Christi zu betrachten und 

Oswald Ysner, Pfarrer in Kerns, war sein langjähriger Beichtvater seit seiner Rückkehr in 

den Ranft. 

Aus dem überlieferten mystischen Vokabular des Heiligen lässt sich erschliessen, dass er 

mit Gedankengut der Deutschen Mystik vertraut war. Insbesondere Heinrich Seuses 

Schriften waren damals verbreitet. Die Priester Ysner und Amgrund waren zweifelsohne 



sehr gefordert ob dem Glaubensdurst dieses religiös hochbegabten Laien und werden bei 

Johannes Tauler, eventuell bei Meister Eckehart, sicher aber in Seuses Büchlein der ewigen 

Weisheit, dem spirituellen «Bestseller» jener Zeit, nachgeschlagen haben. 

Der aus Konstanz oder Überlingen stammende Heinrich Suso oder Seuse wurde ab 1323 

im Dominikaner-Studium in Köln von der Theologie Meister Eckharts tief geprägt. Die 

Seelsorge bei Dominikanerinnen am Oberrhein und in der Schweiz (etwa in Winterthur 

Töss) vertiefte seine feinfühlige mystische Sprache und reicherte sie, stärker als es der 

spekulative Meister für sich zuliess, mit Bildern an. 

Fr. Peter Spichtig op 

Weiterführende Literatur: Stirnimann (1981), 81 ff.; Gröbli (1990), 168 f. 

 

25.1.2017 

Ruf und Umkehr 

Busse und Umkehr sind im jüdischen und christlichen Glauben Begriffe und 

Geisteshaltungen, die wesentlich zum Glauben gehören. So kann das ganze Markus-

Evangelium als Ruf zur Umkehr verstanden werden, symbolisiert durch Johannes den 

Täufer, der am Anfang dieses Evangeliums zu Busse und Neubesinnung aufruft. Umkehr 

und Umdenken können plötzlich und schnell erfolgen, wie etwa bei Saulus, dessen 

Bekehrung am heutigen Tag gefeiert wird. Saulus wurde durch ein Berufungserlebnis in 

Damaskus vom Christenverfolger zum wirkmächtigen Christusverkünder (vgl. Apg 9, 1–

19). Umkehr geschieht dabei häufig nicht alleine, sondern mit dem Ratschlag und der Hilfe 

von Freunden oder Aussenstehenden, bei Paulus mit Hananias. 

Umkehr oder Bekehrung kann aber auch über einen längeren Zeitraum geschehen, wie 

dies bei Niklaus von Flüe der Fall war. 1465 wurde er auf seinen Wunsch aus allen Rats- 

und Richterstellen entlassen, wobei sein Abschied aus allen öffentlichen Ämtern nicht auf 

persönliche Misserfolge zurückzuführen ist, sondern auf eine schwere Sinn- und 

Lebenskrise: 

«Als es ihm [= Gott] nämlich gefiel, mich zurückzukaufen und seine 

Barmherzigkeit an mir zu erfüllen, wandte er die reinigende Feile [siehe oben] 

an und den antreibenden Sporn, d. h. eine schwere Versuchung, so dass er weder 

tags noch nachts duldete, dass ich ruhig war, sondern ich war so tief 

niedergedrückt, dass mir selbst die liebe Frau und die Gesellschaft der Kinder 

lästig waren. Während ich in diesem Zustand verharrte, kam der vorher erwähnte 

innig Vertraute und Freund [der damalige Krienser Pfarrer Heimo Amgrund] zu 

einem besonderen Gespräch zu mir, ihm hatte ich das Geheimnis offen dargelegt. 

Als wir über allerlei redeten, enthüllte ich ihm meine Beängstigung und 

Beschwernis. Er brachte darauf verschiedene heilsame Ratschläge und Mittel vor, 

durch welche er meine Versuchung zu heben hoffte, aber ich erwiderte ihm: Dies 

und ähnliches hätte ich versucht und keinen Trost gefunden und es hätte nicht 

im geringsten genützt. Dann erst fügte er noch jenes beste und heilkräftigste 

Mittel bei: ‹Es bleibe noch die andächtige Betrachtung des Leidens Jesu Christi.› 

(…). Darauf hielt ich Einkehr in mich und begann die Übung täglich zu erfüllen, 

in welcher ich aus Barmherzigkeit des Erlösers gegenüber meiner Armut 

Fortschritte machte. Weil ich aber in viele Geschäfte und weltliche Beamtungen 

verstrickt war, sah ich, dass ich in der Gesellschaft der Menschen dies weniger 

andächtig vollbringen konnte. Darum zog ich mich häufig an diesen heimlichen 

und nahen Ort meiner Leidensbetrachtung zurück (…). Und so verblieb ich zwei 

Jahre» (Durrer [1917], 38–40). 



Die Betrachtung des Leidens Christi wirft den Menschen auf sich selbst zurück. Niklaus von 

Flüe schulte durch das regelmässige Betrachten des Leidens Gottes sein eigenes 

Lebensverständnis, was Schmerz und Leiden beinhaltete, aber auch Trost brachte. So fand 

er den Pfad für seinen zukünftigen Lebensweg. 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

Literatur: Gröbli (1990), 168–170. 

 

26.1.2017 

Der Konstanzer Brief vom 30. Januar 1482 (I) 

Zu den herausragenden authentischen Texten des Niklaus von Flüe gehört sein Brief an die 

Stadt Konstanz. Wegen einer alten Streitsache mit sieben eidgenössischen Orten (ohne 

Bern) schrieben Bürgermeister und Rat der Stadt Konstanz vor 535 Jahren (am 26. Januar 

1482) an Bruder Klaus und baten ihn um seine Unterstützung. Wohl unmittelbar nach 

Erhalt dieses Briefes liess Niklaus von Flüe diese Antwort niederschreiben (leicht gekürzt): 

«Der Name Jesus sei Euer Gruss, und ich wünsche Euch viel Gutes, und könnte ich etwas 

Gutes erreichen, wollte ich, dass Ihr daran teilhaftig würdet. (…) Was an mich kommt, dass 

meine Worte zu Frieden führen und Euch nützlich sein können, will ich mit gutem Willen 

tun. Mein Rat ist auch, dass Ihr gütlich seid in dieser Angelegenheit, denn ein Gutes bringt 

das andere. Wenn es aber nicht in Freundschaft entschieden werden kann, lasst das 

Recht[sverfahren] das Böseste [die gegenüber den freundschaftlichen Verhandlungen 

schlechteste Variante] sein. (…) Gott sei mit Euch. (…). Bruder Klaus von Flü[g]e.» 

Die Prämisse des Rechtsverzichts 

In seinem ausgezeichneten Beitrag im Gedenkbuch weist der Luzerner Dozent Guido 

Estermann auf den aus heutiger Sicht herausragenden Satz hin: «Ein Gutes bringt das 

andere» und betont: «Beim Rechtsverzicht geht es um … den Weg für das Gesamte, bei 

dem nur im allerletzten, schlechtesten Fall der Rechtsweg – allenfalls mit einem 

Kompromiss – beschritten werden soll.» 

Guido Estermann zeigt überzeugend auf, dass Niklaus von Flüe diesen Gedanken des 

Rechtsverzichtes anstelle der Durchsetzung von Recht aus der christlichen Tradition kennen 

konnte und er hier den Eidgenossen einen neuen, friedlichen Weg der Konfliktlösung 

aufzeigte. Wer den Satz «Ein Gutes bringt das andere» ernst nimmt, wechselt von einer 

ego- zu einer ethno-zentrischen Perspektive, nimmt sich selbst zurück und lässt so «Raum 

für konstruktiv Neues entstehen.» Ein wunderbarer Satz, und vor allem so unglaublich 

aktuell. 

Roland Gröbli 

Guido Estermann (2016): Die Prämisse des Rechtsverzichts als friedlicher Ausweg aus der 

Krise, in: Gröbli (2016), 203–206. Ferner: Gröbli (1990), 15–157, Durrer (1917), 180–

187. 

 

30.1.2017 

Der Konstanzer Brief vom 30. Januar 1482 (II) 

Dieser Brief von Niklaus von Flüe an die Stadt Konstanz (siehe Blog vom 26. Januar 2017) 

ist das wohl authentischste Beispiel, wie er als Ratgeber in politischen Fragen agierte. Zum 

Ersten legte er Wert darauf, dass er nichts aus eigener Macht tue: «Ich habe Eure Bitte 

wohlverstanden. Ihr begehrt, dass ich Gott für Euch bitte», hält er fest und fährt fort: «Das 

will ich tun in guten Treuen, es ist aber nicht mehr als Gott tut. Was an mich kommt, dass 

meine Worte zu Frieden führen und Euch nützlich sein können, will ich mit gutem Willen 

tun.» 

 



Schlüsselsatz des geheimen Ratschlags in Stans 

Zum Zweiten richtete sich sein Ratschlag an die grundsätzliche Haltung: «Mein Rat ist, 

dass Ihr gütlich seid in dieser Angelegenheit, denn ein Gutes bringt das andere.» Ich teile 

die Einschätzung von Guido Estermann (siehe Blog vom 26. Januar 2017) und von 

Forschern wie Ernst Walder, dem besten Kenner des Stanser Verkommnis, dass dieser 

Schlüsselsatz (<ein Gutes bringt das andere>) wohl den Kern des geheim gebliebenen 

Ratschlags im Zusammenhang mit dem Stanser Verkommnis vom 22. Dezember 1481 

darstellt. 

Abschliessend sei angemerkt, dass sich die Eidgenossen und Konstanz letztlich auf eine 

Lösung einigten, die mehr dem wachsenden Machtanspruch der Eidgenossen gerecht 

wurde denn nach altem Recht ausfiel. Interessant ist dabei, dass sich vor allem Luzern, 

das sich beim Stanser Verkommnis so sehr um Bruder Klaus bemüht hatte, nun am meisten 

gegen eine faire Lösung sperrte. 

Roland Gröbli 

Gröbli (1990), 154–157; Durrer (1917), 180–187. Estermann Guido (2016): Die Prämisse 

des Rechtsverzichts als friedlicher Ausweg aus der Krise, in: Gröbli (2016), 203–206; 

Walder (1994). 

 

1.2.2017 

Mariä Lichtmess und die agrarische Religiosität 

Am 2. Februar, 40 Tage nach Weihnachten, feiert die Kirche das Fest der «Darstellung des 

Herrn» im Tempel von Jerusalem, oftmals mit Lichterprozession oder zumindest 

Kerzensegnung verbunden. Das Fest ist bei vielen, die noch christlich-liturgisch geprägt 

sind, deshalb noch unter der alten Bezeichnung «Mariä Lichtmess» in Erinnerung. Das 

volkstümlich Fest bietet uns die gute Gelegenheit darauf hinzuweisen, dass bis in die Mitte 

des 20. Jahrhunderts vor allem in ländlichen Gegenden das Jahr agrarisch-liturgisch 

geprägt war. Die Feste des Kirchenjahres waren prägend für den Ablauf des Jahres, der bei 

den Bauern durch die Tätigkeiten in der Landwirtschaft bestimmt war (vgl. Abbildung). 

Die katholischen Orte der Eidgenossenschaft waren nach der Reformation eher ländlich 

geprägt und so weit mehr auf die Agrarwirtschaft ausgerichtet als die reformierten Orte. 

Peter Hersche betont, dass bei den Unterschieden zwischen katholisch und reformiert nicht 

zuletzt die agrarische Religiosität aufzuzählen ist. Niklaus von Flüe, noch vor der 

Reformation geboren und gestorben, ist in einer Katholizität aufgewachsen, die zutiefst 

landwirtschaftlich geprägt war und sich in Obwalden bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts 

halten konnte. 

Neben dem in beiden Konfessionen üblichen Tischgebet gab es im katholischen Bereich 

noch zahlreiche andere Gebete, welche den Tages- und Monatsablauf prägten. Die 

Bibellektüre hat in protestantischen Haushalten vielleicht ausgeglichen, was an solchen 

Gebeten dort fehlte. Die mit der Landwirtschaft verbundenen «Kapuzinermittel» waren auf 

der katholischen Landschaft sehr beliebt, wurden aber auch von Protestanten im 

Grenzgebiet zu katholischen Orten in Anspruch genommen. Die Abhängigkeit vom Boden 

und vom Wetter förderte die Religiosität auf dem Lande, weil man sich bewusst war, dass 

bei weitem nicht alles von der Eigenleistung, sondern von Gottes Segen abhing. Mit dem 

Untergang der religiös geprägten jahrhundertealten Landwirtschaftskultur entfremdeten 

sich die Menschen von vielen Ideen und Gebräuchen, wie diese für Niklaus von Flüe und 

dessen Umwelt noch selbstverständlich und prägend waren. 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

Literatur: Peter Hersche: Agrarische Religiosität. Baden 2013 (daraus die Abbildung der 

Seiten 350 f.); Walter Heim: Volksbrauch im Kirchenjahr heute. Basel 1983. 



 

3.2.2017 

Der Ort der Heiligen in unserem Kirchenbild 

So sehr die Barockmusik seit längerer Zeit eine eigentliche Renaissance feiert, so fremd 

wirken auf uns heute manche barocke Frömmigkeitsformen. Ein aus heutiger Sicht 

befremdlicher Anblick bot sich etwa den Bruder-Klausen-Pilgern. Am Choreingang der 

Kirche in Sachseln war der Reliquienaltar aufgebaut, an dem die Pilgermessen gefeiert 

wurden. Dahinter, ganz hinten im Chor, vom Mittelgang aus betrachtet praktisch vollständig 

verdeckt, war der Hauptaltar mit Tabernakel positioniert. 

Ein süsses Altarbild konnte heruntergekurbelt werden, wenn Pilger da waren. Dahinter kam 

dann das mit Edelsteinen besetzte und mit Silberdrähten zusammengezurrte Skelett des 

Heiligen zum Vorschein, das in kniender Haltung den Pilgern entgegenstarrte. Diese Art 

der Zurschaustellung der Reliquien ertrug man immerhin bis 1934. 

Obschon es schon früh Kritiker gab, verteidigte der Bruder-Klausen-Biograf Johann Ming 

diese Darstellungsweise noch 1863 mit Pathos. Die bereits damals vorgebrachte 

Überlegung, der Säulenbaldachin mit dem Reliquienaltar verstelle den Blick auf den 

Hochaltar, suchte er mit der Bemerkung zu entkräften: «Auch das ist symbolisch, wenn 

das Allerheiligste gewissermassen in geheimnisvollem Hintergrunde ruht. Es ist ja nicht 

nötig, dass jeder Altar gleichzeitig der Ansicht des gesamten Volkes offen stehe. Es kann 

für die Neugierde auch zu viel getan werden» (Amschwand, 293). 

Wie weit doch der Weg bis zur Liturgiereform noch war! 

Das II. Vatikanische Konzil endlich hat den Heiligen ihren theologischen Ort gegeben. 

Eingebettet in die eschatologische Dimension kommunizieren sie, zur himmlischen Kirche 

gehörend, mit uns, der pilgernden Kirche durch ihn, Christus, und mit ihm und in ihm. 

Der nunmehr eine Altar einer Kirche stellt Christus dar und soll als solcher auch ästhetisch 

wahrnehmbar die Mitte der Versammlung bilden. 

Wenn nun im aktuellen Sachsler Altar von Alois Spichtig die lebensgrosse Bruder-Klausen-

Silberfigur von Meinrad Burch-Korrodi dennoch recht prominent platziert ist, so mag er die 

Frage an uns richten, ob wir denn heute im kirchlichen Alltag die Heiligen überhaupt 

noch im Bewusstsein führen. Haben wir etwa im nachkonziliaren Eifer dies Kind gar mit 

dem Bade ausgeschüttet? 

Peter Spichtig op 

 

6.2.2017 

Niklaus von Flüe als Berater und Vermittler 

Die Jahre 1465 bis 1469 dürften für Niklaus von Flüe sehr schwierig gewesen sein. Zuerst 

die Unruhe, die ihn als Familienvater und Bauer von zuhause wegtrieb, dann der Abschied 

von seiner Familie in die Fremde, in Liestal schliesslich wieder in die Heimat 

zurückgewiesen, der Beginn des Einsiedlerlebens im Ranft nur wenige Minuten von seinem 

ehemaligen Wohnhaus entfernt, gefolgt von Untersuchungen von weltlicher und kirchlicher 

Seite, ob der neue Einsiedler nicht doch Schindluderei betreibe und betrüge oder sonst 

irgendwie «durchgeknallt» sei. Erst die Weihe der Kapelle im Ranft durch den Konstanzer 

Weihbischof Thomas und dessen Anordnung, Bruder Klaus nach dessen Tod in der Sachsler 

Pfarrkirche zu begraben, bedeutete 1469 die Anerkennung des Lebens und Wirkens des 

Eremiten im Ranft. Bereits 1470 verliehen 16 Kardinäle der Ranftkapelle einen ewigen 

Ablass, welcher vom Konstanzer Bischof bestätigt und vermehrt wird. 

Im Bericht von Hans Waldheim aus dem Jahre 1474 ist die Rede von der Nahrungslosigkeit 

von Bruder Klaus und auch schon von dessen Heiligkeit: «Ich [Hans von Waldheim] bin 

von weit her hierhergeritten. Bei uns zu Hause hörte ich etwas von einem lebendigen 



Heiligen, der Bruder Klaus heisst. Dieser habe während sechs Jahren weder gegessen noch 

getrunken.» 

Knapp sieben Jahre nach Beginn seines Einsiedlerlebens im Ranft hat Bruder Klaus also 

schon den hervorragenden Ruf, den er bis zu seinem Tod nur noch steigern konnte und 

auch nach seinem Hinschied die Grundlage für seine Verehrung und letztlich für seine Selig- 

und Heiligsprechung war. 

Eng verbunden mit dem Ruf der Heiligkeit ist Bruder Klausens Tätigkeit als Ratgeber und 

Vermittler, was dazu führte, dass schon nach wenigen Jahren eine Zutrittskontrolle zum 

Ranft nötig wurde, um ihn nicht allzu sehr zu stören und zu belästigen. Schon vor der 

berühmt gewordenen Vermittlung von Stans suchten selbst ausländische Diplomaten den 

politischen Rat des Einsiedlers. In unserem Blog wurde und wird das Thema Beratung und 

Vermittlung an einzelnen Beispielen konkretisiert. Das hervorragendste Beispiel ist dabei 

der glückliche Abschluss des Stanser Verkommnisses von 1481, der Schlimmes verhindert 

hat. 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

Literatur: Durrer (1917–1921); Gröbli (1990), 143–159 (mit einer interessanten Auflistung 

der offiziellen und privaten Gesandtschaften zu Bruder Klaus). 

 

10.2.2017 

Niklaus von Flüe für das 21. Jahrhundert 

Was ist «anders» in diesem Gedenkjahr? 

Jede Zeit macht sich ein neues Bild von der Vergangenheit, auch wenn die Quellen 

dieselben bleiben. Das gilt auch für Niklaus von Flüe. Im Gedenkjahr 2017 stehen andere 

Themen im Vordergrund als 1987 (500. Todesjahr) oder 1917, als «500 Jahre Bruder 

Klaus» mitten im Weltkrieg stattfand. Noch ist das Gedenkjahr jung, aber das offizielle 

Buch zu 600 Jahre Niklaus von Flüe und die weitere Rezeption des Gedenkjahres lassen 

erste Rückschlüsse zu. 

Niklaus von Flüe ist für alle da 

Sehr viele Menschen verehren heute Niklaus von Flüe und schätzen ihn hoch, weil sie sich 

von ihm als gläubige und suchende Menschen verstanden und getragen fühlen. Darüber 

hinaus gilt er weltweit als Mann des Friedens und der Versöhnung. Dabei wird er nicht 

primär als katholisch oder christlich wahrgenommen, sondern als Mensch, der uns über die 

Jahrhunderte hinweg beeindruckt. Seine Kernbotschaften werden also nicht mit einer 

konfessionellen Zugehörigkeit in Verbindung gebracht, entsprechend breit und vielfältig 

sind die Verehrungsformen. 

Das «doppelte Ja» 

Über zehn Beiträge beschäftigen sich im Gedenkbuch mit Dorothee Wyss und belegen vor 

allem eines: Wer sie als Opfer sehen will, tut ihr Unrecht. Wer hingegen das «doppelte Ja» 

der Ehepartner anerkennt, findet im Vorbild von Dorothee Wyss und Niklaus von Flüe einen 

spannenden Zugang zu einer unerwarteten und neuen spirituellen Perspektive. 

Sperrig und zeitlos 

Auch der Niklaus von Flüe des 21. Jahrhunderts ist kein einfacher Heiliger. Sein Lebensweg 

war nicht frei von Brüchen, von Zweifeln, von Fragen ohne Antworten, von einem Suchen, 

das auch zu Irrwegen geführt hat. Er ist kein «einfaches» Vorbild, sondern hat sich eine 

gewisse Sperrigkeit erhalten. Seine Kompromisslosigkeit, die 20-jährige Abstinenz, die 

archaische Kraft seiner Visionen und die zeitliche Distanz machen es unmöglich, dass wir 

ihn ganz und gar erfassen und verstehen können. Das ist gut so, denn vor allem so 

schätzen wir seine zeitlosen Wahrheiten, seine grundlegenden Fragen an das Leben und 

den Mut, der ihn und seine Familie auszeichneten. 



Roland Gröbli 

Siehe auch: Gröbli, Roland (2016) / Kronenberg, Heidi / Ries, Markus / Wallimann, Thomas 

(Hrsg.): Mystiker Mittler Mensch. 600 Jahre Niklaus von Flüe 1417–1487. Zürich 2016. 

(Die Zweitauflage war bereits in Vorbereitung.) 

 

13.2.2017 

Heiliger Einsiedler und heiliges Ehepaar 

Schon länger ist zu beobachten, dass Dorothee immer selbstverständlicher mit dabei ist, 

wenn von ihrem Mann geredet wird. Je mehr sich nämlich jemand mit den beiden 

auseinandersetzt, desto deutlicher tritt hervor, dass der «Abschied» kein unilateraler 

Entscheid gewesen sein kann. 

Zwar sprechen die Quellen von Dorothee meist nur indirekt. Das Interesse galt 

verständlicherweise zuerst dem Einsiedler. Dass sie sich nicht einmal unter den Zeugen 

findet, deren Aussagen in das Sachsler Kirchenbuch aufgeführt wurden; ja, dass gar ihr 

Todesdatum im Dunkel liegt, befremdet uns heute schon sehr. Dennoch gewinnt Dorothee 

mehr und mehr Konturen. Allein ein «doppeltes Ja» (siehe Blog vom 10. Februar 2017) 

beider Ehepartner zum «Abschied» kann deren weitere fruchtbaren Wege erklären. 

Von verschiedener Seite ist deshalb zunehmend die Forderung zu hören, von einem 

vorbildlichen und heiligen Ehepaar zu sprechen. Zeichen der Zeit, die es zu lesen gilt. 

Kein Geringerer als Papst Johannes Paul II, der immer schon die Verehrung 

zeitgenössischer Glaubensvorbilder förderte und insbesondere heilige Ehepaare suchte, hat 

diese Entwicklung sanktioniert. Anlässlich seines Besuchs der Schweiz 1984 hörte man ihn 

in der Sachsler Kirche beten: «Gott, du Quelle des Friedens (…). Lass uns mit Bruder Klaus 

und seiner heiligmässigen Frau Dorothea (…) einsehen, dass echte Versöhnung und 

dauerhafter Friede allein von dir kommt.» 

Auch ikonographisch lässt sich diese verlagerte Aufmerksamkeit nachverfolgen. Auf den 

Punkt bringt es der Vergleich zweier offizieller Gedenkmünzen aus der Hand desselben 

Künstlers. Hatte Alois Spichtig 1967 das Thema Abschied noch so dargestellt, dass Klaus 

allein den Bildern der Visionen folgt, so behandelte er dasselbe Thema anlässlich des 

Papstbesuchs nun so: Dorothee und Klaus quasi egalitär auf derselben Ebene, sie mit dem 

Schlüssel von Haus und Hof, er mit dem Eremitenstock, dazwischen der sowohl teilende 

wie einende himmlische Strahl. 

Peter Spichtig op 

Literatur: Huber (1994), Zitat 269; Gröbli, Roland (2016). 

 

15.2.2017 

Im Dienste der Wallfahrt 

Bereits zu Lebzeiten von Niklaus von Flüe kamen Menschen aus Nah und Fern nach 

Obwalden. Pilgerten zu Bruder Klaus, trugen ihre Sorgen zu ihm, fragten um Rat, suchten 

Vermittlung oder kamen aus «Gwunder». Sie wollten mit eigenen Augen sehen, wie der 

lebende Heilige hauste. Ein Mann, der die Kargheit der Ranftschlucht der Geborgenheit 

seines Heims vorzog. Der weder ass noch trank und sich ganz Gott hingab. Doch wie fanden 

Suchende den Weg in den Ranft? Welche Wegmarke führte sie ins Tobel der Melchaa, in 

der Einsamkeit der Obwaldner Bergwelt? Damals in einer Zeit vor Google Maps und GPS? 

Von Hans Waldheim aus Halle, der Bruder Klaus 1474 besuchte, wissen wir, dass er im 

Wirtshaus nachfragte und ihn der Vertraute von Bruder Klaus, Pfarrer Oswald Ysner, in die 

Ranftschlucht begleitete. 

 



Auch heute begegnen sich Fremde und Einheimische in Gaststätten in Kerns, Sachseln oder 

Flüeli-Ranft. Sie tauschen sich aus und reden über Bruder Klaus und Dorothee. Rätseln 

über das Leben im 15. Jahrhundert und über Gott und die Welt. Sie versuchen zu 

verstehen, was die Botschaft von Bruder Klaus für uns heute bedeutet. Der Austausch mit 

Einheimischen, für die Bruder Klaus «iisärä einä» (einer von uns) ist, kann 

aufschlussreicher sein als eine wissenschaftliche Studie. 

Heute ist das Wallfahrtssekretariat in Sachseln die Drehscheibe im Dienste der Wallfahrt. 

Hier erfahren Interessierte Nützliches und Hilfreiches für die Planung des Besuchs bei 

Niklaus von Flüe und Dorothee. Hier werden Reservationen von Gottesdiensten und 

Andachten koordiniert, Auskunft über Übernachtungs- und Verpflegungsmöglichkeiten 

gegeben, Führungen reserviert, über Veranstaltungen des Gedenkjahres 2017 informiert 

usw. Zudem erhalten Sie im Wallfahrtssekretariat Literatur und Medien zu Niklaus von Flüe 

und Dorothee, Kerzen und Andenken sowie kostenloses Informationsmaterial. 

Doris Hellmüller 

Kontakt: Wallfahrtssekretariat neben der Kirche Sachseln, Pilatusstrasse 12, CH-6072 

Sachseln; Tel +41 (0)41 660 44 18, kontakt@bruderklaus.com, www.bruderklaus.com 

 

17.2.2017 

«Die Stille ist eine Zeit der Zwiesprache mit Gott» 

Eine Eremitin erzählt 

Am 21. Februar werden der langjährige Eremit Br. Nikodem Röösli und die Philosophin und 

Theologin Imelda Abbt im Romerohaus Luzern über den eremitischen Weg sprechen. Als 

kleine Einstimmung drucken wir hier einige Passagen aus dem Gespräch mit der Eremitin 

Maria-Baptista Kloetzli ab. Sie lebt seit 2009 auf dem Tschütschi ob Schwyz, wo auch Br. 

Nikodem Röösli lange gelebt hatte. Das vollständige Gespräch findet sich im offiziellen 

Gedenkband. 

«Den ganzen Tag mit Gott und für Gott zu verbringen, ist ein Geschenk. Manchmal 

empfinde ich es als einen Vorgeschmack der ewigen Freude. Als würde der Himmel die 

Erde berühren, so dicht erlebe ich Gottes Gegenwart. Ich kann nur staunen. Es scheint mir, 

meine Sinne reichen nicht aus, diese Liebe, die mir entgegen kommt, aufzunehmen. Ich 

spüre eine sehr grosse Dankbarkeit in meinem Herzen. Daraus wächst die Kraft, für Gott 

und die Menschen, auch trockene Zeiten zu ertragen, die genauso zum eremitischen Leben 

gehören.» 

«Als Einsiedlerin ist für mich das Alleine sein eine Freude geworden. Es ist nicht mehr das 

Fehlen von Begegnungen, sondern eine Zeit der vertrauten Zwiesprache mit Gott 

geworden. Trotzdem kenne ich auch Zeiten, in denen mich etwas umtreiben will. Es will 

mich nicht zu Bösem treiben. Das würde ich durchschau-en. Nein, es treibt mich etwas 

‹Nützlicheres› zu tun, statt ‹nur› zu beten. Da wir von Kindheit an trainiert sind, uns 

nützlich zu machen, kann der Teufel da einhaken.» 

«Das Gebet zeigt nicht sofort, was es bewirkt. Doch hätte es keine Wirkung, wäre es nicht 

umkämpft. Gelegentlich braucht es in unserer hektischen Zeit einen Kraftakt, sich einfach 

Gott zuzuwenden und die praktischen Arbeiten hintenan-zustellen. Alles will geübt sein. 

Erstaunlicherweise ordnet sich in der Stille so Vieles und ist danach mit Gottes Hilfe sogar 

schneller in Angriff genommen.» 

Roland Gröbli 

Siehe: Gröbli, Roland / Kronenberg, Heidi / Ries, Markus / Wallimann, Thomas (Hrsg.): 

Mystiker Mittler Mensch. 600 Jahre Niklaus von Flüe 1417–1487. Zürich 2016, 209–212. 

 

 

http://www.bruderklaus.com/


20.2.2017 

Im Streit mit dem Pfarrer 

Vor ziemlich genau 560 Jahren, am 17. Februar 1457, prozessierte der damals 40-jährige 

Niklaus von Flüe an der Spitze der Kilchgenossen von Sachseln gegen den eigenen Pfarrer. 

Ein Heiliger, der gegen den eigenen Pfarrer prozessiert? Kann das sein? Darf das sein? 

Frühere Biografen zeichneten deshalb gerne das Bild eines gierigen Pfründenjägers, den 

der heilige Zorn des Flüelibauern und seiner Kilchgenossen traf. Nun, die Wahrheit ist 

vielleicht etwas komplexer. 

Emanzipation der Kommunen 

Im 15. Jahrhundert kamen die Innerschweizer Bauern mehr und mehr zu Geld. Das 

verdankten sie vor allem der Produktion von Hartkäse, den sie bis nach Oberitalien 

exportierten. Es ist deshalb kein Zufall, dass sich gerade in jener Zeit etliche Pfarreien und 

Kommunen mit gutem Geld von fremden Verpflichtungen lösen konnten. Auch wenn der 

Sachsler Streit nicht ganz typisch ist, so passt er ins Schema einer zunehmenden 

Emanzipation der Kommunen gegenüber weltlicher und geistlicher Macht. Tatsächlich 

entschieden der Obwaldner Landammann und das «Gericht der Fünfzehn» zu Gunsten der 

Gemeinde. Das heisst: Die Klage des Pfarrers auf die Bezahlung eines «nassen Zehnten», 

eine Abgabe auf die Äpfel- und Birnenernte also, wurde abgewiesen, obwohl dies beileibe 

keine ungewöhnliche Einkommensquelle für einen Landpfarrer war. 

Diese relative Selbstständigkeit am Beispiel einer Innerschweizer Kilchgemeinde ist auch 

aus einem anderen Grund bemerkenswert. Knapp 70 Jahre später musste der Zürcher 

Reformator Huldrych Zwingli mühsam nach einer geeigneten Formel suchen, wollten doch 

die Bewohner der Zürcher Landschaft mit der Abschaffung des alten Glaubens auch gleich 

alle Steuern und Zehnten aufheben. Das ist einer der Gründe, warum der neue Glauben in 

der Innerschweiz auf wenig(er) Interesse stiess. Die Freiheit, welche sich die Bauern im 

Mittelland vom neuen Glauben erhofften, diese Freiheit hatten sich die Bauern der 

Innerschweiz schon lange erkämpft. 

Roland Gröbli 

Literatur: Durrer (1917), 8–12; Josef Lang (2013), Warum wurde die Innerschweiz nicht 

reformiert (Manuskript). 

 

22.2.2017 

«Bin ich ungerecht zu euch?» 

Zum Weltgebetstag der Frauen 

Der Weltgebetstag der Frauen steht dieses Jahr unter dem Motto: «Bin ich ungerecht zu 

euch?» Die Frage nach Gerechtigkeit ist in unserer Gesellschaft brennender denn je, sind 

wir doch täglich mit den Konsequenzen schreiender Ungerechtigkeit konfrontiert. Beispiele 

gäbe es genug, Flüchtlingsströme und vom IS begeisterte junge Menschen sind nur zwei 

davon. Gleichzeitig ist die Frage danach, was gerecht ist, wohl so alt wie die Menschheit 

selbst. In ihrer Beantwortung steckt ein Schlüssel für gelungenes Zusammenleben – im 

Grossen und auch im Kleinen, zum Beispiel in der Familie. 

Diese Frage beschäftigte auch Niklaus und Dorothee 

Letzteres muss auch Bruder Klaus und Dorothee Wyss beschäftigt haben, als die Erkenntnis 

reifte, dass Niklaus aufbrechen und weggehen muss, will er seine Berufung voll und ganz 

leben. Ist das gerecht, dass einer alles und alle hinter sich lässt, um sich selber zu 

verwirklichen? Ist es gerecht, wenn Menschen ihr eigenes Werden zurückstellen und sich 

für ein grösseres Ganzes aufopfern? Was wiegt mehr? Familie und Gemeinwohl oder der 

Ruf Gottes, zur Entfaltung zu bringen, was er in mich gelegt hat? 



Schwierige Fragen, die Niklaus und wohl auch Dorothee fast zerrissen hätten. Niklaus hatte 

einen ausgesprochenen Sinn für Gerechtigkeit, davon zeugen seine Tätigkeit als Ratsherr 

und Richter und auch ein Bild, das er einmal gebraucht hat: Ob die Brunnenröhre aus Gold 

oder Silber ist oder aus Kupfer oder Blei, das durchfliessende Wasser verliert nichts von 

seiner Frische. (Huber 1996, 160) Niklaus hat es sich nie nehmen lassen, am Guten im 

andern festzuhalten. Und dieses Gute kommt für ihn selbstverständlich von Gott, wie alles, 

was von ihm kommt, gut ist. Deswegen war nach langem Ringen für Niklaus und Dorothee 

letztlich auch klar, was bezüglich Lebenswende gerecht beziehungsweise der richtige Weg 

ist: Sich einlassen auf Gottes Ruf – loslassen, was mich daran hindert und zulassen, wohin 

der Weg führt. 

Nadia Rudolf von Rohr 

Niklaus Kuster / Nadia Rudolf von Rohr (2017): Fernnahe Liebe, Niklaus und Dorothea von 

Flüe. Ostfildern 2017. 

 

24.2.2017 

«Dorothee Wyss in bester Gesellschaft» 

Eine neue Sicht auf Dorothee Wyss 

Das Gedenkjahr 2017 ist reich an neuen Einsichten bezüglich Dorothee Wyss, die Ehefrau 

von Niklaus von Flüe. Eine unerwartete Perspektive vermittelt uns auch die amerikanische 

Theologin Christina Sasaki im offiziellen Gedenkbuch im Beitrag «Frauen des Mittelalters 

mit abwesenden Männern: Dorothee Wyss in bester Gesellschaft». 

Über die Handlungsfähigkeit von alleinstehenden Frauen im Spätmittelalter 

Vor allem in der englischsprachigen Literatur finden sich gut dokumentierte Biografien von 

Frauen des 15. Jahrhunderts, die zwar verheiratet waren und dennoch allein lebten. Ihre 

Männer waren abwesend, weil sie gestorben oder aus beruflichen, militärischen oder 

politischen Gründen selten nach Hause kamen. Diese Frauen sprengten die Grenzen der 

geltenden Normen und agierten auf bemerkenswerte und aussergewöhnlicher Art und 

Weise. Durch diese Frauen können wir Dorothee aus einer historisch verbürgten und 

dennoch spezifisch weiblichen Perspektive neu verstehen. 

Darauf aufbauend zeigt Christina Sasaki, dass alleinstehende Frauen damals über 

Handlungsfähigkeit verfügten, sofern drei Bedingungen erfüllt waren: Gesellschaftlicher 

Status, Grundbesitz und ein Netzwerk an Familie und Freunden, welche sie unterstützten. 

Auch wenn wir nur wenige sichere Kenntnisse über die genauen Lebensumstände von 

Dorothee Wyss kennen, gibt es doch gute Gründe anzunehmen, dass bei ihr diese 

Bedingungen erfüllt waren. Christina Sasaki schliesst ihre spannenden Einsichten mit der 

Feststellung, dass wir heute unsere eigene Handlungsfähigkeit gewöhnlich für grösser 

halten als jene der Frauen aus dem Mittelalter, dass die Netzwerke und der kollektive 

Kontext für die Entfaltung der Handlungsfähigkeit dieser Frauen möglicherweise jedoch 

gehaltvoller war, weil unsere individualistische Kultur und Wettbewerbs-Ökonomie gegen 

die Handlungsfähigkeit vieler Frauen (und auch Männer) arbeitet. 

Roland Gröbli 

Siehe: Christina Sasaki: Frauen des Mittelalters mit abwesenden Männern: Dorothee Wyss 

in bester Gesellschaft; in: Gröbli (2016), 88–92. 

 

27.2.2017 

Der sinnliche Asket 

Ob Niklaus ein Fasnächtler war? Diese Vorstellung passt schlecht zum Klischee des Asketen, 

der seinem Körper schon früh Entbehrungen abverlangte, bevor er schliesslich die letzten 

19 Jahre seines Lebens gänzlich abstinent und enthaltsam zubrachte. 



Es gibt aber eine erstaunliche Anekdote, die so ganz und gar nicht zu diesem Klischee 

passt. Einem jungen Mann aus Burgdorf, der ihn im Ranft besucht und fragt, nach welcher 

Weise der Mensch das Leiden Christi betrachten soll, gibt er zur Antwort: «Nach welcher 

Art du es machst, so ist es gut. Denn Gott weiss es zu machen, dass dem Menschen eine 

Betrachtung so schmeckt, als ob er zum Tanz ginge und umgekehrt weiss er ihn eine 

Betrachtung so empfinden zu lassen, als ober er im Kampfe streite.» 

Auf die Irritation des jungen Mannes reagierend, bestätigt Klaus genüsslich: «ja, als solt 

er an ain dantz gon» (Durrer [1917], 406 f.). 

Keine Frage: Niklaus von Flüe war Testosteron-erprobt. Beim Tanz geht’s Richtung Flirten 

und Freien. Erinnern wir uns: als er die Familie verlässt, ist Niklaus Junior vier Monate alt. 

Trotz langwierigem, zermürbendem Trennungsprozess und bereits exzessivem Fasten 

begegnete sich das Paar weiterhin intim. Klaus hat zehn Schwangerschaften erlebt; hat 

also während tausend Nächten am Schoss seiner Frau das Wunder heranwachsenden 

Lebens erspürt. 

Niklaus’ Askese war nicht von Leibfeindlichkeit bestimmt! Motivation war sicher nicht Busse 

für irgendwelche Sünden. Er folgte einem Antrieb, der zum prophetischen Zeichen wurde. 

«Gott weiss …» Seine Visionen zumindest strotzen weiter vor Sinnlichkeit. 

So schildert Klaus etwa einen unbekannten Pilger ohne falsche Scham in geradezu erotisch 

anmutenden Worten. Er redet von «Wollust und Begierde», diesen Pilger anzuschauen und 

erkennt in ihm «solche Liebe, die er für ihn hegte, dass er in sich geschlagen war, und 

erkannte, dass er diese Liebe nicht verdiente, und erkannte, dass die Liebe in ihm war» 

(Amschwand, 28) 

Der asketische Einsiedler ist ob dem Fasten nicht blutleer geworden. Er erhielt sich eine 

Wachheit aller Sinne, die ihn offen machten für verschiedene Arten der Gottesbegegnung. 

Peter Spichtig op 

 

27.2.2017 

Bruder Klaus und Wilhelm Tell 

Im Rahmen der überaus gut besuchten Vortragsreihe «Nachdenken über Niklaus von Flüe» 

spricht am 6. März Pirmin Meier über «Niklaus von Flüe: Landesvater und Prophet wider 

Willen». Pirmin Meier (geboren 1949) ist der bedeutendste schweizerische 

historiographische Schriftsteller der Gegenwart und eine «Ausnahmeerscheinung in der 

schweizerischen Literatur» (Eduard Schäuble). Seine erstmals 1995 erschienene Biografie 

«Ich Bruder Klaus von Flüe» ist ein Standardwerk der Bruder-Klausen-Literatur. 

Einbettung in den Freiheitskampf 

Zum offiziellen Gedenkband trug Pirmin Meier eine ebenso erhellende wie fundierte Studie 

über «Tells Freiheit und Bruder Klausens Friede» bei, wobei er als Erster darauf hinweist, 

dass der Obwaldner Landschreiber Hensli Schriber nicht nur erstmals über Tell schreibt (im 

Weissen Buch von Sarnen), sondern ziemlich sicher auch die ersten Zeilen über Niklaus 

von Flüe. 

Und vor allem verwebt Pirmin Meier in seiner unnachahmlichen Art und mit jener 

Detailkenntnis, die nur ihm eigen ist, die Geschichte dieses Freiheitskampfes (in der 

Version von Hensli Schriber) mit den beiden Biographien. Dabei arbeitet er faktenreich die 

unterschiedliche Wahrnehmung und Perzeption der beiden geschichtswirksamen Gestalten 

heraus: dort das Symbol der Freiheit (Wilhelm Tell), hier der Mann des Friedens (Bruder 

Klaus). Dem Platz zum Opfer fiel in diesem Beitrag letztlich das Symbol der Tat 

(Winkelried). 

Wie ähnlich und zugleich wie unterschiedlich Wilhelm Tell und Bruder Klaus sind, zeigen 

auch die Gemälde der beiden bedeutenden Schweizer Maler Ferdinand Hodler (1853–1918) 



und Maurice Barraud (1889–1954). Dem kraftstrotzenden Freiheitshelden (das Bild stammt 

von 1897) stellte der Genfer Maurice Barraud mitten im Zweiten Weltkrieg, 1943, im 

Bundesbriefmuseum Schwyz den hageren, nachdenklichen und vergeistigten Mahner 

gegenüber. 

Roland Gröbli 

Siehe: Meier Pirmin: Tells Freiheit und Bruder Klausens Friede, in Gröbli (2016), 292-307. 

Vgl. auch: Meier (1995/2014), Ich Bruder Klaus von Flüe. 

 

6.3.2017 

Eine Strichzeichnung als Enzyklopädie 

Das als Fastenopfer-Hungertuch bekannt gewordene ausgemalte Betrachtungsbild wird uns 

später beschäftigen. Heute soll sein Prototyp gewürdigt werden. Wichtigste Quelle für beide 

ist der anonyme «Pilgertraktat», das älteste Druckwerk über Bruder Klaus (wohl 1487). Er 

gibt den Dialog wieder, den der Autor mit Bruder Klaus im Ranft einst geführt hatte. 

Stilistische Untersuchungen des Textes erlauben es, die wenigen klaren, kernigen Sätze 

zur Deutung dieser Skizze eindeutig Bruder Klaus zuzuschreiben. Er wollte dem Pilger sein 

«Buch» zeigen, ‹worin er lerne und die Kunst dieser Lehre zu verstehen suche’ – und nahm 

diese Radskizze hervor! 

«So ist das göttliche Wesen. Die Mitte bedeutet die ungeteilte Gottheit, in der sich alle 

Heiligen erfreuen. Die drei Spitzen, die in der Mitte beim innern Ring hineingehen, bedeuten 

die drei Personen. Sie gehen aus von der einigen Gottheit und haben den Himmel und die 

ganze Welt umfangen. Und so, wie sie ausgegangen in göttlicher Macht, so gehen sie ein, 

und sie sind einig und ungeteilt in ewiger Herrschaft.» 

So schlicht und klar die Zeichnung, so komplex und unauslotbar das theologische Potential, 

das Klaus daran festzumachen wusste. Man ahnt die dahinter liegenden 1000 Stunden 

Austausch mit seinen geistlichen Beratern (s. Blogeintrag vom 31. Januar 2017), 

Betrachtung, Meditation. Klaus gelangt zu einem dynamischen Verständnis der 

Dreifaltigkeit Gottes. Gott ist Ausgangs- und Zielpunkt allen Lebens, ja des ganzen Kosmos. 

Die drei göttlichen Personen gehen aus und ein: Gottes Zuwendung zu seiner Schöpfung 

und insbesondere zum gefallenen Menschen steht in diesem «Buch» genauso deutlich 

geschrieben wie deren Heimführung in der göttlichen Mitte, «in der sich alle Heiligen 

erfreuen». 

Ein Programm für die Fastenzeit: Weniger (Bücher, dafür die Wesentlichen) wäre mehr. 

Und Gott in der Mitte unseres Lebens. 

Fr. Peter Spichtig op 

Weiterführende Literatur: Zitate: Huber (1990), 15 f. ; Stirnimann (1981), 141–192; 297–

336. 

 

8.3.2017 

«Gegenwart und Gegenwort» 

Mehr als ein Dutzend neue Publikationen zu Niklaus von Flüe sind 2016 und 2017 bereits 

erschienen. Das ist eine unerwartet hohe Anzahl. Zu den, aus meiner Sicht, 

herausragenden Werken gehören die achtzehn poetischen Betrachtungen von Otto 

Höschle. 

Otto Höschle, 1952 in Baden-Württemberg geboren und von 1961 bis 1987 in Obwalden 

wohnend, lebte als Fremdgekommener prägende (Jugend-)Jahre in Niklaus von Flües 

Nähe. Seither hat er sich mit dem nüchternen Aussenblick des Fremden wie mit dem 

wohlwollenden Innenblick des Vertrauten mit diesem «abhanden Gekommenen» 

beschäftigt. 



Als Frucht seiner langjährigen intensiven Beschäftigung bereichert er das Gedenkjahr des 

Ranfteremiten mit einem ganz besonderen Geschenk: Seine 18 poetischen Betrachtungen 

werden ebenso vom Rauschen der Melchaa genährt wie vom Melmeti, dem Wind der Ägäis. 

Sie gehen unter die Haut und bleiben im Gedächtnis haften, ermöglichen eine Ahnung des 

ausserordentlich reichen und zugleich stürmischen Innenlebens Niklaus von Flües. 

Niklaus von den Gegensätzen her verstehen 

Der Dramaturg und Autor, Germanist und Islamkenner Otto Höschle hat erkannt, dass 

dieser die Mitte suchende Mann von den Rändern, den Gegensätzen her verstanden werden 

muss. Denn die Mitte ist, wo alle Kräfte, alle Gegensätze im Gleichgewicht zusammenfallen. 

Viele seiner 18 poetischen Betrachtungen gehen auf das Radbild oder sein <gewohnlich> 

Gebet ein, erfassen sie aus unterschiedlichen Perspektiven und vermitteln neue Einsichten 

über diesen «Wanderer zwischen den Zeilen». 

Denn wie in Worte fassen, um nur eine Facette herauszugreifen, das Leiden im «sinnlosen, 

endlosen Nichthier, Nichtjetzt und Nichtsein»? Wie in Worte fassen, wenn «Gegenwart und 

Gegenwort» sich sehnsüchtig suchen, weil «Ort und Wort» in Raum und Zeit zu neuen 

Fragen und Zweifeln führen? In sorgfältigen Worten, die er «wie Nüsse nach Hohlheit» 

abklopft, spürt er dem in Worten nicht fassbaren Gefühl eines göttlichen Hauchs nach, der 

die Nähe unendlicher Geheimnisse ahnen lässt. Mehr Nähe ist nicht möglich. 

Roland Gröbli 

Höschle Otto (2016): Ranft, Achtzehn poetische Betrachtungen zu Bruder Klaus. 

 

10.3.2017 

Niklaus von Flüe als Soldat 

Niklaus von Flüe als wackerer Soldat hat sich fest in das Schweizer Kollektivgedächtnis 

eingegraben: Aber dieses Bild von ihm als Soldat ist historisch kaum greifbar, es wurde 

also mehr vom Wunsch als von der kaum eruierbaren Wirklichkeit geprägt und fromm 

aufgeladen: Niklaus gilt als Verteidiger des Vaterlandes, der sich von Beute und Gräueln 

fernhielt und die Menschen, insbesondere die Schwestern des Klosters Diessenhofen, 

beschützt haben soll. Im Ersten und Zweiten Weltkrieg diente er als Vater des Vaterlandes 

unter solchen Voraussetzungen besonders in der Funktion als Soldat; er war, wie 

obenstehend schön abgebildet, Zufluchtsort und Vorbild für all die Soldaten, die im Felde 

standen. 

Pirmin Meier entwirft in seinem Standardwerk ein weit nüchternes Bild von Niklaus von 

Flüe als Soldat: Das Kriegshandwerk gehörte im 15. Jahrhundert zu einem Ehrenmann, 

wie Niklaus es war, aber nicht jeder Krieger war ein Ehrenmann. Niklaus war also 

kriegserfahren, und zwar in einem Umfeld, wo die damaligen Eidgenossen brutale Offensiv- 

und Beutezüge führten. Niklaus war aber nicht feldsüchtig, wie Kameraden 

übereinstimmend bezeugen. Aber er war ein Stück weit Reisläufer, sicher auch aus 

wirtschaftlichen Gründen, wo Eroberungen und Plünderungen eben fast natürlich 

dazugehörten. 

Als Hauptmann stand er dabei nicht einer beträchtlichen Zahl Soldaten vor, wie das heute 

in einer wohlgeordneten und wenigstens auf dem Papier gut organisierten Armee der Fall 

ist, sondern er handelte als weitgehend freier Unternehmer, der einige Kameraden um sich 

geschart hat und diese mit einer natürlichen Autorität führte. Die Kriegsführung der 

Eidgenossen galt als äusserst gewalttätig und brutal, und der Tod war ein so enger 

Begleiter, wie wir uns das heute kaum mehr vorstellen können. 

In einem solchen auch für Niklaus von Flüe als normal geltendem Umfeld unterschied er 

sich dadurch von andern, dass er die Feinde möglichst wenig beschädigte und schonte, 

Gerechtigkeit suchte und sich offenbar zeitweise auch zurückzog. Er war jedoch sicher kein 



Pazifist im heutigen Sinne, und Kriegsführung hatte etwas Ungeordnetes, Brutales und 

Anarchisches an sich, dem sich Niklaus von Flüe nicht einfach entziehen konnte. 

Sicher ist, dass sich der Eremit Bruder Klaus später gegen die Reisläuferei aussprach, 

weshalb er Jahrzehnte später bei den Züricher Reformierten auf grossen Zuspruch stiess. 

Bruder Klaus kam erst einige Jahre später zu dieser Erkenntnis, nun unter den noch 

gewaltigeren Eindrücken der noch weit gewaltbereiteren Eidgenossen in den noch 

brutaleren und durch Gier gekennzeichneten Burgunderkriegen. 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

Literatur: Meier (1995), 58–80. 

 

13.3.2017 

Niklaus' Fasten 

Zwei Dinge geben oft zu reden, wenn das Gespräch auf Niklaus von Flüe kommt: das 

Verlassen seiner Familie und sein Fasten. Letzteres ist zur Zeit von Bruder Klaus nichts 

Neues und hat gar biblische Ursprünge. Niklaus allerdings praktiziert eine Extremform, die 

seinesgleichen sucht. Er schränkt sich nicht nur ein oder verzichtet eine Weile darauf, 

Nahrung zu sich zu nehmen. Nein, er isst und trinkt erwiesenermassen fast 20 Jahre lang 

nichts. Was damals schon als Wunder über die Landesgrenzen hinaus bekannt wurde, 

mutet heute nicht weniger wunderlich an. 

Ohne nichts auszukommen, erscheint unvorstellbar im Zeitalter des Überflusses und 

insbesondere jetzt, da sich in den Läden die Regale wieder meterweise mit Osterhasen zu 

füllen beginnen! 

Handkehrum ist der Gedanke verlockend, mich nicht mehr darum kümmern zu müssen, 

was ich zu mir nehme. Oder ob die Nahrungsmittel den heutigen Credos in Sachen 

Gesundheit entsprechen und ob sie fair und biologisch erzeugt wurden. Wir verwenden viel 

Zeit und Geld darauf, unsere Bedürfnisse möglichst passend zu befriedigen – Ressourcen, 

die frei werden würden: für anderes, das uns möglicherweise in tieferer Weise nährt. Die 

Sehnsucht danach ist jedenfalls gegenwärtig. Nicht umsonst verkaufen Reformhäuser und 

Drogerien in diesen Tagen wieder Fertig-Pakete für Saft-Fasten-Kuren, die dem eigenen 

Wohlbefinden dienen sollen. 

Fasten hat heute Wellness-Charakter – oft frei von religiöser Wertschöpfung. Das war bei 

Niklaus sicher anders: Ihm ging es nicht um körperliche Befindlichkeiten, Solidarität mit 

den Armen oder spirituell motivierte Askese. Was er an seiner Abstinenz als grosse Gnade 

empfunden hat, war die Tatsache, dass sie ihn frei machte von Abhängigkeiten und offen 

für Nahrung anderer Art (Sachsler Kirchenbuch 1488, 35). Niklaus› prophetisches Fasten 

kann uns gerade in seinem Extrem Anregung sein, über die eigene Bedürftigkeit und 

darüber, wie ich und andere mit ihr umgehen, nachzudenken – besonders in der aktuellen 

Fastenzeit. 

Nadia Rudolf von Rohr 

Literatur: Niklaus Kuster / Nadia Rudolf von Rohr (2017): Fernnahe Liebe. Niklaus und 

Dorothea von Flüe. Ostfildern. 

 

15.3.2017 

600 Jahre Niklaus von Flüe: dezentral und vielfältig 

Als im Schweizer Katholizismus noch volkskirchliche Zustände herrschten, waren 

Grossveranstaltungen an der Tagesordnung. So waren die insgesamt zehn Katholikentage 

zwischen 1903 und 1954 Veranstaltungen, die allein schon durch die Tausenden von 

Teilnehmern imponierten. Mit der Auflösung der katholischen Sonder- bzw. Subgesellschaft 

änderten sich auch die Ausdrucksweisen des Glaubens. Als 1984 Papst Johannes Paul II. 



die Schweiz besuchte, hielt sich der Besucheransturm in Grenzen, während bei dessen 

zweiten Schweizerbesuch in Bern im Juni 2004 der Zulauf grösser war als gedacht, da man 

nicht mehr in früheren Kategorien dachte. 

Was Niklaus von Flüe betraf, der im Ersten Weltkrieg nach dem Kulturkampf zu einem 

überparteilichen und überkonfessionellen Landesvater wurde, wurden anlässlich dessen 

500. Geburtstag im ganzen Land ein patriotisches Glockengeläut, und in Obwalden 

Gottesdienste, Prozessionen und Predigten durchgeführt. Die Wallfahrten erreichten im 

Jahre 1937 anlässlich des 450. Todestages mit rund 70›000 Pilgern einen ersten 

Höhepunkt, im Jahr der Heiligsprechung 1947 mit gut 200›000 Pilgern einen zweiten. Vor 

70 Jahren stand also Flüeli-Ranft, der Lebensraum von Niklaus von Flüe, im Zentrum. 

Im gegenwärtigen Jubiläumsjahr ist dies nicht mehr der Fall. Der Trägerverein «600 Jahre 

Niklaus von Flüe» wählte für die zahlreichen Anlässe einen anderen Ansatz: keine 

Massenveranstaltungen, keine Spektakel, sondern vielfältige und dezentrale 

Veranstaltungen in der ganzen Schweiz, die eine Konfrontation mit der vielfältigen und 

auch sperrigen Persönlichkeit von Niklaus von Flüe, dessen Leben und dessen Rezeption 

ermöglichen sollen. 

«Mehr Ranft» soll nicht nur im Ranft stattfinden, sondern in der ganzen Schweiz, in den 

vielen Bruder-Klaus-Kirchen unseres Landes und darüber hinaus, in den Pfarreien, 

Ortschaften und Plätzen, so auch mit einem mobilen Erlebnisprojekt. 

Am letzten Sonntag schliesslich wurde mit den Ausgaben der «Neuen Zürcher Zeitung am 

Sonntag», in der «Ostschweiz» und in der «Zentralschweiz am Sonntag» zum Gedenken 

«600 Jahre Niklaus von Flüe» eine informative 48 Seiten starke Beilage verteilt, womit 

rund 280›000 Abonnentinnen und Abonnenten erreicht werden können. Eine solche 

Kooperation wäre 1917, 1947 oder 1987 im Zusammenhang mit der NZZ noch undenkbar 

gewesen. 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

 

17.3.2017 

Die weltweit erste Bruder-Klaus-Pfarrkirche 

In der Stadt Zürich steht die weltweit erste Pfarrkirche, die unserem Landespatron, dem 

hl. Bruder Klaus geweiht worden ist. Nach dem Ersten Weltkrieg setzte im Quartier 

Unterstrass ein Bauboom ein. Vor allem der Umstand, dass etliche Siedlungen von 

Genossenschaften für kinderreiche Familien errichtet wurden, liess erahnen, dass sowohl 

für die reformierte als auch für die römisch-katholische Kirche der Aufbau je einer 

Kirchgemeinde im Quartier nötig würde. Deshalb kaufte der katholische Kirchenbauverein 

Liebfrauen am 28. Dezember 1926 das Grundstück, auf dem heute die Kirche Bruder Klaus 

steht. Unter dem Eindruck des zu Ende gegangenen Weltkrieges sowie der politischen und 

gesellschaftlichen Tendenzen der 1920er-Jahre wollten die Verantwortlichen die neue 

Kirche dem Friedensstifter Bruder Klaus weihen. Da dieser zu diesem Zeitpunkt erst selig-

, aber noch nicht heiliggesprochen war, durfte dies nur mit ausdrücklicher Bewilligung des 

Papstes geschehen. Die Schweizer Bischöfe stellten deshalb ein entsprechendes Gesuch, 

dem Papst Pius XI. im Jahr 1928 stattgab. Die katholische Kirche in Zürich-Unterstrass ist 

somit weltweit die erste Pfarrkirche, die dem Bruder Klaus geweiht wurde. Kurz zuvor war 

einzig die Hauskapelle im damaligen Priesterseminar Schöneck der Missionsgesellschaft 

Bethlehem Immensee in Emmetten (NW) ebenfalls dem Bruder Klaus geweiht worden. 

Nach der Grundsteinlegung am 28. März 1932 wurde die Kirche in Zürich im modernen Stil 

in den Jahren 1932 bis 1933 errichtet. Verantwortlich für den Bau war der erfahrene 

Zürcher Kirchenarchitekt Anton Higi, der im Verlauf seiner Karriere mehrere Kirchen in der 

ganzen Schweiz, aber auch das Akademikerhaus der Jesuiten beim Central sowie einen 



Trakt des Klosters Menzingen realisieren konnte. Am 19. Februar 1933 wurde die Kirche 

eingeweiht, wobei der Hauptaltar dem Bruder Klaus und Karl Borromäus als Mitpatron der 

Kirche geweiht wurde. Als nach Ende des Zweiten Weltkrieges Papst Pius XII. Bruder Klaus 

heiligsprach, weihte der Churer Bischof Christian Caminada wenige Monate später, am 28. 

September 1947, die Kirche ein zweites Mal dem nun heiligen Bruder Klaus. 

Von aussen grüsst Bruder Klaus als überlebensgross gestaltete Statue die Besucher seiner 

Kirche. Gestaltet wurde das Kunstwerk von Bildhauer Alphons Friedrich Magg. Die 

Modernität der äusserlich eher unscheinbaren Kirche offenbart sich im Innern: Ohne 

abgestützt zu werden, spannen sich im Innern die Wände des Mittelschiffs als horizontale 

Träger von der Orgelempore bis zum Altarraum. Möglich machte dies die Verwendung von 

Eisenbeton, der jedoch wegen des Wandverputzes verborgen bleibt. Auf der rechten Seite 

des Altarraumes steht eine Plastik des Künstlers Alois Spichtig, welche den Bruder Klaus 

darstellt. Im Jahr 2000 schuf Künstler Max Rüedi für die Kirche ein Gemälde, das die 

bekannte Darstellung der Vision des hl. Bruder Klaus neu interpretiert. Dieses Kunstwerk 

ist an der Frontwand des linken Seitenschiffs angebracht. 

Markus Weber 

Literatur: Stadt Zürich, Amt für Städtebau (Hrsg.): Katholische Kirchen der Stadt Zürich. 

Bestandesverzeichnis Denkmalpflege der Stadt Zürich. Zürich 2014; Maria Rast und Josef 

Jurt: Die Pfarrei Bruder Klaus Zürich 1933–1983. Zürich 1983; Bischöfliches Ordinariat 

Chur (Hrsg.): Schematismus des Bistums Chur. Chur 1980; Urban Fink: Bruder Klaus als 

Patrozinium von Kirchen und Kapellen in der Schweiz, in: Gröbli (2016), 360–372. 

 

20.3.2017 

Wie starb Bruder Klaus? 

Am 21. März 1487 starb Niklaus von Flüe 

Am 21. März jährt sich zum 530. Mal der Todestag von Niklaus von Flüe. Während wir das 

genaue Geburtsdatum nicht kennen, ist sein Todestag zuverlässig überliefert. Wie aber 

starb er? 

Zwei unterschiedliche Versionen 

Zum Tod von Bruder Klaus liegen zwei Varianten vor. 1491, also vier Jahre nach seinem 

Tod, schrieb ein unbekannter Autor, der sehr wahrscheinlich im Chorherrenstift in Zofingen 

lebte: «Bruder Klaus entschlief im Jahre 1487 in der Fastenzeit.» Zwei weitere Jahre später, 

1493, schrieb der Nürnberger Arzt und Chronist Hartmann Schedel: «Zuletzt starb er vor 

Altersschwäche, und ein weicher Schlaf erlöste seine alte Seele.» 

Eine ganz andere Version überlieferte demgegenüber 1501 der erste offizielle Biograf 

Heinrich Wölflin:  

«Als aber die Zeit nahte, wo der barmherzigste Gott seinem treuen Diener bestimmt 

hatte, aus der Mühsal dieses Lebens zu den ewigen Freuden einzugehen, gestattete 

er, dass er noch zuvor an einer schweren Krankheit leiden musste. Da sie den ganzen 

Körper ergriff, klagte er aus angstvoller Seele über den innerlichen Schmerz in den 

Knochen und Sehnen, so dass, da das Fleisch verzehrt und beinahe abgestorben war, 

er, sich hin und herwälzend, nirgends ruhig bleiben konnte. Als er dieses Leiden bis 

zum achten Tage nicht weniger geduldig als armselig ertragen, begann er brennend 

nach der Wegzehrung des heilsamen Leibes und Blutes Christi zu verlangen. Und 

nachdem er sie mit höchster Ehrerbietung empfangen, hauchte er, nach seiner 

Gewohnheit auf dem blossen Boden ausgestreckt, mit Danksagungen am 21. Marz 

des Jahres der Menschwerdung 1487, siebzig Jahre alt, unter grossen Schmerzen 

seine Seele aus.» 



Persönlich halte ich diese Schilderung von Heinrich Wölfli für eine hagiographisch stilisierte 

Sterbeszene, eine eindeutige Antwort ist jedoch nicht möglich. 

Roland Gröbli 

Literatur: Durrer (1917), 549, 498, 1019; Gröbli (1990) 162 f., 310. 

 

22.3.2017 

Bruder Klaus in der Musik (I) 

Der Obwaldner Eremit hat auch immer wieder Musiker inspiriert. Eine aktuelle Konzertreihe 

bietet Anlass, die wohl berühmteste Komposition hier kurz vorzustellen. Bezeichnend sind 

die Umstände seiner Entstehung. 

Das «Institut neuchâtelois» bestellte beim einheimischen Schriftsteller Denis de 

Rougemont (1906–1985) ein Werk für die Landesausstellung 1939 in Zürich, die «Landi». 

Vor dem Hintergrund des Münchner Abkommens, das 1938 die Sudetenkrise nur scheinbar 

löste und die Angst vor einem erneuten Krieg in Europa eher schürte, wählte der 

Antifaschist und Protestant De Rougemont sein pazifistisches Thema: Bruder Klaus als 

Friedensvermittler von Stans und als Integrationsfigur der multikulturellen Schweiz. Er 

verlangte nach dem «Auslandschweizer» Arthur Honegger (1892–1955), ein inzwischen in 

Paris arrivierter Komponist im Umkreis von Jean Cocteau und Eric Satie als Mitglied der 

Groupe des Six. Der Protestant Honegger hatte 1921 schon mit einem spirituellen Stoff auf 

sich aufmerksam gemacht («Le roi David»). Sein Oratorium «Jeanne d’Arc au bûcher» von 

1938 sollte während des Krieges in den unbesetzten Städten Frankreichs zu einer Art von 

nationalem Symbolwerk werden. Die «Légende dramatique Nicolas de Flue» nun konnte 

infolge der Mobilmachung nicht mehr an der «Landi» uraufgeführt werden. 1940 wurde 

dies in Solothurn (konzertant) und im folgenden Jahr in Neuenburg (szenisch) nachgeholt 

werden, leider aber ohne den Komponisten, der im besetzten Paris festsass. 

Das Oratorium ist bewusst in einem volksnahen «Festspiel»-Stil gehalten und verlangt als 

Instrumentierung bloss eine konventionelle Blasmusik-Formation. Ein Sprecher führt durch 

das Stück und dialogiert mit Chor und Kinderchor: eine ganze Dorfgemeinschaft sollte 

mitmachen können. Für die Pariser Aufführung 1952 schrieb Honegger die seither übliche 

Fassung für Sinfonieorchester. 

Mit der Initiative zu den vier Aufführungen der Originalfassung ermöglicht es der Freiburger 

Dirigent Pascal Meyer vielen, dieses Werk in seiner heutigen Aktualität als einen 

dramatischen Aufruf zur Friedensförderung neu zu hören. 

Fr. Peter Spichtig op 

Aufführungen fanden statt am 23. März 2017 in Montreux, am 25. März 2017 in Fribourg; 

am 26. März 2017 in Moutier und am 4. April 2017 in Luzern (Osterfestspiele). 

 

24.3.2017 

Bruder Klaus und Ave Maria 

Schon seit dem 7. Jahrhundert feiert die Kirche jeweils am 25. März das Hochfest 

Verkündigung des Herrn oder, wie es früher genannt wurde, Mariä Verkündigung. Für uns 

Gelegenheit, einen ersten Blick auf Niklaus von Flüe als Marienverehrer zu werfen. Er 

scheint nach den Quellen zu urteilen zeittypisch selbstverständlich ein Verehrer der 

Gottesmutter gewesen zu sein, dabei aber ein ganz und gar «orthodoxes» Marienbild 

gehabt zu haben. Seine Kapelle lässt er 1469 neben anderen Heiligen (dazu später) vorab 

ihr weihen. Seine Korrespondenz aus dem Ranft trägt sein Siegel, in das er die 

Gottesmutter mit Kind gravieren lässt. Die Mutter Gottes ist ihm immer wieder tröstende 

Zuflucht in mancher Bedrängnis. 



Insgesamt aber ist seine Spiritualität theozentrisch. Der Gehalt des alten 

Festes Annuntiatio und dessen Darstellung im Betrachtungsbild ist beispielhaft für die 

Einordung Mariens in die Theologie Bruder Klausens: Sie ist auf Christus hin geordnet. 

Die Menschwerdung des Wortes bedarf der freien Zustimmung Marias. Der in Lk 1,26–38 

geschilderte Gruss an Maria ist die Frohe Botschaft, die allen gilt. Alle sollen durch Wort 

und Geist Kinder Gottes werden. 

Seit dem 14. Jahrhundert verbreitet ist das daraus hervor gegangene Angelus-Gebet, das 

Klaus bestimmt kannte. Es strukturiert mit dem dazu gehörigen Geläut Tagesbeginn, Zenit 

und Ende des Tagwerks mit einer lukanisch-johannäischen Meditation über die 

Menschwerdung Gottes in Jesus Christus: Gott macht sich für das Rettungsprojekt der Welt 

vom Ja des Menschen abhängig: «Der Engel des Herrn brachte Maria die Botschaft, und 

sie empfing vom Heiligen Geist. – Gegrüsst seist du, Maria … – Maria sprach: Siehe, ich 

bin die Magd des Herrn; mir geschehe nach deinem Wort. – Und das Wort ist Fleisch 

geworden und hat unter uns gewohnt.» 

Den Rosenkranz kannte Niklaus von Flüe noch nicht. Der kommt eine Generation später. 

Aber das Repetieren von Ave Marias; das Meditieren der Menschwerdung Gottes in Maria 

und der Frage nach der je neu geforderten Gottesgeburt in jedem einzelnen Gläubigen war 

ihm tägliche Übung. 

Fr. Peter Spichtig op 

Literatur: Durrer, 362; Gröbli (1990), 297 f.; Stirnimann (1981), 283. 

 

28.3.2017 

Seher der anderen Welt 

Das ungeheure Aufsehen, das Bruder Klaus bereits zu Lebzeiten erregte und das ihm schon 

1469, weniger als zwei Jahre nach Beginn seines Einsiedlerlebens, den Ruf eintrug, ein 

«lebender Heiliger» zu sein, können wir heute kaum recht erfassen. Die Mitmenschen 

erkannten in ihm nicht nur einen tugendhaften und frommen Gottsucher sondern einen 

Seher, einen Zeugen der anderen Welt. 

In und durch Bruder Klaus konnten sie einen Blick über den (Fluss) Jordan werfen (so 

Ulrich im Mösli 1478 zu Albrecht von Bonstetten) in die jenseitige, die göttliche Welt, die 

den lebenden Menschen normalerweise verborgen bleibt. Zeitgenössische Belege dafür 

sind seine Askese, seine grossen Visionen und seine Fähigkeit, in die Herzen der Menschen 

zu blicken. 

Zu den eindrücklichsten Beispielen seiner Zeugnisse einer anderen Welt zählen die drei 

grossen Visionen, meist als Pilger-, Brunnen- und Danksagungsvision bezeichnet. Gerne 

stimme ich Manfred Züfle zu, der von der «inneren Wucht» dieser Visionen schreibt. In der 

Pilgervision senkt sich der (Berg) Pilatus auf die Erde nieder und hinter ihm wird die 

Wahrheit sichtbar, von der sich die Menschen aber abwenden. In der Brunnenvision hält er 

vergeblich nach anderen Menschen Ausschau, die, wie er, in den Genuss des ewigen 

Brunnens gelangen wollen. Und vollends verstörend ist, dass sich in der Danksagungsvision 

drei Personen, erkennbar als Gott Vater, als Gottesmutter und als Jesus Christus, bei ihm 

bedanken (wobei er sich dieses Dankes nicht würdig fühlt). 

Ganz bestimmt gab es Zeiten, da es Niklaus von Flüe schwer fiel, dies- und jenseitige Welt 

auseinander zu halten. Doch gerade deshalb ist er, als Seher und Zeuge einer jenseitigen 

Welt, bis heute eine faszinierende Persönlichkeit und macht verständlich, warum er bis 

heute vielen Menschen eine wichtige und zeitlose spirituelle Leitfigur ist. 

Roland Gröbli 

Züfle (1998) 99 ff.; Gröbli (1990) 235 ff. 

 



31.3.2017 

Niklaus von Flüe und die Reformation 

Morgen Samstag, am 1. April 2017, findet in Zug ein besonderes Ereignis statt: Unter dem 

Stichwort «Gemeinsam zur Mitte» – gemeint ist gemäss dem Radbild von Bruder Klaus 

Christus, das Zentrum unseres Glaubens – besinnen sich Repräsentanten und Gläubige 

katholischer und reformierter Konfession auf das Gemeinsame ihres christlichen Glaubens 

und ihres kirchlichen Auftrags. Höhepunkt ist der gemeinsame ökumenische Gottesdienst, 

wo auch die Uraufführung der Kantate «Gemeinsam zur Mitte» von Erwin Mattmann 

stattfinden wird. Die Initiative zu diesem Tag geht vom reformierten Pfarrer und 

Bruderklausen-Kenner Fritz Gloor aus, dem hier dafür herzlich gedankt sei! 

Bereits am Morgen spricht der Historiker Jo Lang über «Nimm alles von mir, was mich 

hindert zu dir. Was Bruder Klaus und die Reformation verbindet». Der Referent erwähnt in 

seinem Vortrag ein Zitat vom Zwingli-Nachfolger Heinrich Bullinger, das sehr schön 

aufzeigt, was die Schweizer Reformatoren aus dem Brunnen von Bruder Klaus geschöpft 

haben: 

«Wenn ihr (…) erkennt, in welchem Lustgarten und Paradiese ihr sitzt und wie sehr 

ihr in mir einen gütigen Gott habt, so werdet ihr in eurem Land bleiben, wie euch 

auch mein Diener, Bruder Klaus, riet: <Ihr sollt arbeiten, umsichtig sein und euch in 

allem, mit Essen, Trinken und Kleidung stets verhalten wie eure Väter.> Die aber 

wussten nichts von goldenen Ringen, und Ketten, ebenso wenig von goldenen oder 

seidenen Tüchern, von Kapuzenmänteln und fremdländischen Trachten. Sie wussten 

auch nichts von ausländischen Weinen, Leckereien oder ausgesuchten Speisen. Aber 

sie lebten anständig und hatten genug, sie waren bescheiden und dennoch 

Ehrenleute: Vor ihrer Freigebigkeit und Gastfreundschaft berichten alle Fremden. 

Seid daher auch bescheiden, anständig, ehrlich, tugendhaft, umsichtig, barmherzig, 

fleissig und gottesfürchtig!» 

Ergänzend zu diesem Zitat, das ein Beleg für die grosse Bedeutung von Niklaus von Flüe 

für die Reformierten der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts ist, sei angefügt, dass die 

Bruder-Klaus-Verehrung in Deutschland bis ins 20. Jahrhundert hinein weitgehend eine 

Angelegenheit der lutherischen Kirchen war. So zog Pirmin Meier zurecht das Fazit, dass 

ohne Bruder Klaus die Tiefenstruktur des Protestantismus möglicherweise nicht zu 

verstehen sei. Der enge Bezug des Protestantismus zu Niklaus von Flüe, der in der ersten 

Hälfte des 16. Jahrhunderts unmittelbar nach den Schweizer Reformationen evident 

war, wurde erst ab der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts durch die katholische Reform 

verdeckt, die Bruder Klaus gewissermassen auf ihre Seite ziehen konnte. 

Heute sind solche Frontstellungen obsolet geworden, und es geht angesichts der 

Gottesvergessenheit in unserer postmodernen Gesellschaft darum, Niklaus von Flüe 

gemeinsam wieder mehr in den Vordergrund zu stellen: um «Gemeinsam zur Mitte» gehen 

zu können, auf Christus hin, so wie Niklaus von Flüe uns dies exemplarisch vorgelebt hat. 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

Literatur: Gloor (2017).  

 

3.4.2017 

Heilig wegen Nahrungslosigkeit? 

Nadja Rudolf von Rohr hat das Total-Fasten von Bruder Klaus bereits früher gewürdigt 

(Blogeintrag vom 13. März 2017). Ich stellte dieses Fasten in einen Zusammenhang mit 

der Eucharistie, die ihn geistig ernährte, vielleicht ohne dass er das Altarsakrament 

überhaupt materiell durch die Hostie konsumiert hat (also eine «geistliche Kommunion») 

(vgl. dazu meinen Blogeintrag vom 13. März 2017). 



Dass Totalfasten von Bruder Klaus wurde durch die Obwaldner Behörden mittels einer 

einmonatigen Totalüberwachung überprüft. Um sicher zu gehen, riefen diese auch die 

kirchliche Behörde zu Hilfe. Der Konstanzer Weihbischof Thomas Weldner stellte Bruder 

Klaus auf die Teufelsprobe, indem er dem Einsiedler befahl, drei Stück Brote und 

Johanniswein zu trinken, was dieser im Gehorsam tat, aber unter grössten Schwierigkeiten. 

Die Gefahr, am Johanniswein und den Bissen zu ersticken, wurde von einem der Zeugen 

dieser Probe, wohl nicht Adrian von Bubenberg direkt, mit der Drohung gebannt, dass, 

wenn Niklaus an diesen Bissen sterben sollte, auch das Leben des Weihbischofs verkürzt 

werde. Das war eine gewagte Aussage, die damals höchst unerfreuliche Folgen für diesen 

Zeugen hätte haben können. 

Thomas Weldner anerkannte die Nahrungslosigkeit von Bruder Klaus, die den Ruf des 

Einsiedlers weit über die Schweiz hinaus verbreitete. Die Nahrungslosigkeit wird in der 

Bruderklausenliteratur im Wesentlichen nur von Pirmin Meier bestritten, und zwar mit 

Argumenten, die mir als Historiker und Theologe nicht plausibel erscheinen. 

Die Nahrungslosigkeit von Bruder Klaus war zweifellos der Hauptgrund, warum er bereits 

zu Lebzeiten als Heiliger verehrt wurde. Ein zweiter Grund war sicher die Fähigkeit von 

Bruder Klaus zur Vermittlung und Friedensstiftung, wie dies durch viele Beispiele belegt 

ist. So wurde er zur reichen Nahrung für zahlreiche Besucher. 

Nahrungslos zu leben war für Bruder Klaus sicher eine grosse, ja riesige Belastung, 

zumindest in den Anfangszeiten seines Einsiedlerlebens. Denn wer nicht mehr isst, fällt 

irgendwie aus der Gemeinschaft. Wir wissen, dass der Kontakt von Bruder Klaus zu seiner 

Familie auch im Ranft weiterbestand und seine Frau Dorothee Bruder Ulrich mit Essen 

versorgte: Vielleicht eine Ersatzhandlung, weil sie ihrem Ehemann diesen Liebesdienst 

nicht mehr erweisen konnte. Niklaus Kuster und Nadia Rudolf von Rohr bringen in ihrem 

kürzlich erschienenen Buch sehr schön in Worte, was das Wunderfasten existentiell und in 

der Beziehung zu den Menschen bedeutet haben kann. 

Nahrungslos zu leben – etwas anderes als Fasten – war eine Gabe, die Niklaus von Flüe 

sicher nicht selbst gewählt hat, sondern ihm aufgegegeben war und die er nach dem 

wichtigen Gespräch mit seinem Beichtvater Oswald Ysner als Gnade Gottes erkennen und 

annehmen konnte. 

Im Selig- und Heiligsprechungsprozess wurde selbstverständlich das fast zwanzigjährige 

Fasten immer erwähnt, im Zusammenhang mit andern Wundern, die auf Bruder Klaus 

zurückzuführen seien. Welche Bedeutung der Nahrungslosigkeit im Selig- und 

Heiligsprechungsprozess von Niklaus von Flüe zukommt, wird später noch dargelegt. 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

Literatur: Gröbli (1991), 132 f., 213–216; Meier (1995), 58–80; Kuster-Rudolf von Rohr 

(2017), 75–83. 

 

5.4.2017 

Bruder Klaus trans-konfessionell: Pate ökumenischen Feierns heute 

Eine «Chilbistimmung» wurde ausgemacht am Samstag, 1. April 2017, in Zug, am 

Nationalen ökumenischen Gedenk- und Feiertag, der unter dem Motto Gemeinsam zur 

Mitte der 500 Jahre Reformation und 600 Jahre Niklaus von Flüe gedachte. 

Ein Hauch von «Kirchentag» war zu spüren; ein gelöstes, freundschaftliches Zuhören, 

Diskutieren, Austauschen, Suppenessen und Feiern. Die 1000 Mitfeiernden im 

gemeinsamen Gottesdienst haben einen authentischen Kairos erlebt: Man war unter 

Freunden, weshalb man sich, neben aller Freude über die (neu) entdeckten 

Gemeinsamkeiten den Tag über, auch die schweren Dinge sagen konnte. Und um 

Verzeihung bitten wollte und konnte – und es auch tat! 



Eine solche spezielle liturgische Form mit einem gegenseitigen Schuldbekenntnis, 

vorgetragen von höchster kirchenamtlicher Warte beider durch die Reformation entzweiter 

Konfessionen, will sorgfältig vorbereitet sein. Damit sie aber zum Kairos wird, bedarf es 

jenes Geistes, der gemeinsam zur Mitte führt. Christi Geist war also am Werk. So spürten 

es alle. 

Im Wissen darum, dass der gemeinsame eucharistische Tisch noch nicht in Sichtweite ist, 

hat man gleichwohl Brot geteilt. Es war das ambivalenteste Element – in einem 

Gottesdienst nota bene, der jenem gedenkt, der wie kaum jemand dem Brot gegenüber 

Zurückhaltung übte. Das Fasten des Niklaus von Flüe ist Ausdruck einer Konzentration auf 

eucharistische Seinsweise: aus dem Leib Christi, aus der Communio(n) mit Christus nur 

entsteht die versöhnte Einheit unter den Menschen, durchaus in ihrer Verschiedenheit. 

Wir sind allem Feiern zum Trotz noch immer in der Zeit des Fastens, was das ökumenische 

Abendmahl anbetrifft. Aber dass wir gemeinsam zur Mitte unterwegs sein können, hat der 

Gedenktag in Zug eindrücklich erleben lassen. Dazu gehört das aufeinander Hören und 

einander gehorsam sein, wie Niklaus von Flüe sich ausdrücken würde. Dieser sorgfältige 

Umgang, der um die Gräuel der Konfessionsgeschichte und ihre bleiern nachwirkende 

Hypothek weiss, bedarf des Brunnens des gemeinsamen Gebets. Regelmässig. Dazu gab 

dieser Gottesdienst Anstoss. Böte Bruder Klaus mit seinem glasklaren Taufbewusstsein 

nicht Anregung, den nächsten ökumenischen Gottesdienst mit einem Taufgedächtnis zu 

eröffnen? Auf der einen Taufe allein beruht unser gemeinsamer Glaube. 

Fr. Peter Spichtig op 

Link: https://www.kath.ch/newsd/entschuldigung-am-gedenkanlass-war-mehr-als-eine-

diplomatische-geste/ 

 

7.4.2017 

Gemeinsames Erbe aller Christen in der Schweiz 

Die programmatische Rede des Historikers Josef Lang gehörte zu den Höhepunkten des an 

erinnerungswürdigen Momenten reichen 1. Aprils in Zug. An jenem Samstag feierten 

reformierte und katholische Kirche gemeinsam «500 Jahre Reformation» und «600 Jahre 

Niklaus von Flüe». In seiner fundierten Rede zeigte der heute in Bern lebende Zuger alt 

Nationalrat überzeugend auf, wie sehr vor allem in Deutschland, aber auch in der Schweiz, 

Niklaus von Flüe in reformierten Kreisen höchste Verehrung genoss. 

Protestantisches «Symbol des Bundesgedankens» 

Es waren Protestanten der ersten Stunde die Bruder Klaus zum «Symbol des 

Bundesgedankens» erhoben (1550 Valentin Boltz in Basel). Es waren vor allem 

Protestanten, die das Bruder-Klausen-Gebet überlieferten; und es waren vor allem 

Lutheraner und Pietisten, die in ihm einen «beispielhaft Frommen» erkannten. 

In der Alten Eidgenossenschaft nahmen die Katholiken den ‹Kampf› um Bruder Klaus auf, 

so dass er ab dem 17. Jahrhundert mehr und mehr «katholisch wurde» (Josef Lang). Und 

je mehr er zur Galionsfigur des politischen Katholizismus wurde, diese Fortsetzung lässt 

sich bei Urs Altermatt nachlesen, desto mehr zielten die schweizerischen Protestanten auf 

den Mann, sprich: auf den Mann, der Frau und Familie verlassen hatte. 

Das geradezu leidenschaftliche Plädoyer von Josef Lang machte nun hüben wie drüben 

deutlich, wie sehr Bruder Klaus Teil der gemeinsamen Geschichte aller Christen in der 

Schweiz ist. Dass am selben Tag höchste Vertreter der beiden grössten christlichen Kirchen 

der Schweiz sich in der gemeinsamen Liturgiefeier gegenseitig um Entschuldigung baten, 

war der abschliessende Höhepunkt eines Fundaments, das Josef Lang am selben Morgen 

magistral gelegt hatte. Als Mann und Mahner des Friedens bot Niklaus von Flüe, 600 Jahre 

nach seiner Geburt und 536 Jahre nach dem Stanser Verkommnis, erneut den 

https://www.kath.ch/newsd/entschuldigung-am-gedenkanlass-war-mehr-als-eine-diplomatische-geste/
https://www.kath.ch/newsd/entschuldigung-am-gedenkanlass-war-mehr-als-eine-diplomatische-geste/


willkommenen Anlass, sich die Hand zur Versöhnung zu reichen. Auf dass viele weitere 

Schritte folgen mögen. 

Roland Gröbli 

Lang, Josef (2017): Nimm alles von mir, was mich hindert zu dir; Was Bruder Klaus und 

die Reformation verbindet, Vortrag vom 1. April 2017 in der Citykirche Zug [Manuskript]. 

Altermatt, Urs (2017): Bruder Klaus. Polyvalente Erinnerungsfigur, Mythos und 

Faszinosum; in Gröbli (2017), 343–355. 

 

10.4.2017 

Bruder Klaus und die Frauen 

Noch immer haben viele Frauen ihre liebe Mühe mit Bruder Klaus. Bester Beweis unlängst: 

die Bitte einer Zeitschrift, Niklaus von Flüe feministisch zu deuten unter dem Motto: «Der 

Heilige, der seine Frau sitzen liess». Ähnliche Töne schlägt auch die frühere Zürcher 

Sozialvorsteherin Monika Stocker an, der ob Dorothees Schicksal «schon immer die Galle 

hochkam», wie sie im Sammelband «Mystiker, Mittler, Mensch» gesteht. Es ist natürlich 

jedem Mann und jeder Frau unbenommen, die Geschichte so zu sehen. Dorothee bleibt 

dann das Opfer, das sie schon früher war, als sie noch als Vorbild des demütig duldenden 

Weibes herhalten musste. 

Die Frage sei jedoch erlaubt, wie sich diese Deutung mit Niklaus’ Aussage verträgt, er habe 

«ihr Einverständnis» zu seinem Einsiedlerleben erlangt? Hat er es ihr abgepresst? Hat er 

sie gezwungen? Ich denke, nein. Dorothee hat ihm ihr Ja mit auf den Weg gegeben aus 

freien Stücken. Sie hat eingesehen, dass sie ihn loslassen muss, wenn sie ihn nicht 

verlieren will. Sie hat ihm die Freiheit geschenkt, weil sie ihn liebte. 

Mir ist bewusst, dass auch diese Sicht der Dinge eine Interpretation ist. Handfeste Beweise 

oder gar schriftliche Zeugnisse gibt es nicht. Dorothee konnte nicht schreiben und hat 

weder Tagebücher noch Briefe hinterlassen. Wenn ich trotzdem an dieser Version der 

Geschichte festhalte, so deshalb, weil sie das tiefste Geheimnis der Beziehung zwischen 

Niklaus und Dorothee unangetastet lässt. Was in den beiden vorging, bis sie so weit waren, 

dass er gehen und sie ihn ziehen lassen konnte, wissen wir nicht. Ich möchte jedoch 

glauben, dass er sich nicht über sie hinweggesetzt hat, sondern dass sie den Weg 

gemeinsam gingen und die Frau letztlich diejenige war, die mit ihrem souveränen Ja die 

Berufung des Mannes erst möglich gemacht hatte. Dies ist für mich eine nicht minder 

feministische Betrachtungsweise als diejenige, die Dorothee auf die Frau reduziert, die von 

ihrem Mann sitzen gelassen wurde. 

Klara Obermüller 

Literaturhinweise: Obermüller, Klara (1982/2007): Ganz nah und weit weg. Fragen an 

Dorothee, die Frau des Niklaus von Flüe. Luzern; Obermüller Klara (2016): Ganz nah und 

weit weg, in: Gröbli, Mystiker, Mittler, Mensch, 49–52. 

 

12.4.2017 

Bruder-Klaus-Kirchen in der Schweiz 

Nachdem Papst Pius XII. den Schweizer Landesheiligen Bruder Klaus am 15. Mai 1947 

heiliggesprochen hatte, wurden in der Folge etliche Kirchen in der Schweiz unserem 

Landespatron geweiht. So gibt es heute namhafte Pfarrkirchen in den grossen Städten wie 

Basel, Bern und Zürich, die den Namen des Hl. Bruder Klaus tragen. Aber auch etliche 

Dorfkirchen und Bergkapellen erinnern an den Schweizer Heiligen. Weltweit die erste 

Pfarrkirche, die dem damals erst seliggesprochenen Bruder Klaus geweiht worden war, ist 

die Kirche Bruder Klaus in Zürich-Unterstrass. Neben ihr gibt es allein im traditionell 

reformiert geprägten Kanton Zürich vier weitere katholische Bruder Klaus-Kirchen, nämlich 



in Bäretswil, Zumikon, Volketswil sowie bei der Halbinsel Au am Zürichsee. Was die 

künstlerische Ausstattung angeht, nimmt die Bruder Klaus-Kirche von Urdorf einen 

besonderen Rang ein. Diese Kirche wurde in den Jahren 1962 bis 1964 nach Plänen der 

Architekten Hansjörg und Otto Sperisen errichtet. Letzterer erbaute fast zeitgleich im 

thurgauischen Eschlikon eine weitere Kirche, die Bruder Klaus geweiht wurde. Die Kirche 

von Urdorf wurde von namhaften Künstlern gestaltet, so schuf der Ostschweizer Albert 

Wider Kunstwerke in den 1960er-Jahren und die Zürcher Künstlerin Eva Pauli ein 

Farbkonzept für den Altarraum in den 1990er-Jahren. Der 2015 verstorbene Bildhauer und 

Maler Peter Travaglini gestaltete für die Urdorfer Kirche 1965 das grosse Glasfenster, 

welches das Leben und die Visionen von Bruder Klaus auf einer Fläche von 32 

Quadratmetern darstellt. In Anlehnung an das bekannte Radbild von Bruder Klaus zeigt 

das Glasgemälde von Urdorf grosse, gelb leuchtende Strahlen, um die herum sich die 

sieben Werke der Barmherzigkeit gruppieren. Bruder Klaus selber ist überlebensgross auf 

der rechten Seite des Glasbildes dargestellt, wie er mit seinem Stab und dem Rosenkranz 

in den Händen die Besucher seiner Kirche begrüsst. Zum Bruder-Klaus-Jahr 2017 schuf 

Flavia Travaglini, die Tochter des Schöpfers der Kirchenfenster, fünf Rundbilder zum Leben 

der Dorothea, der Ehefrau unseres Landespatrons. Diese fünf Tondi sind in unmittelbarer 

Nähe des grossen Bruder-Klaus-Fensters ihres Vaters an einer Längswand im Pfarrhaus 

angebracht und berichten in kräftigen Farben aus dem Leben der Dorothea und ihrer 

Familie. Flavia Travaglini malte die Rundbilder auf Holzscheiben eines Baumes aus 

Sachseln, wo die Gebeine des Heiligen in der Pfarrkirche ruhen. 

Markus Weber 

Literatur: Bischöfliches Ordinariat Chur (Hrsg.): Schematismus des Bistums Chur. Chur 

1980; Maximilian Georg Kroiß: Hl. Bruder Klaus Urdorf ZH in 2013. Eine junge Pfarrei von 

1960 mit alten Wurzeln aus 1173. Urdorf 2013; Tages-Anzeiger vom 13. Februar 2017: Sie 

schenkte Bruder Klaus die Freiheit; Klara Obermüller: Dorotheas von Flüe Leben. Urdorf 

2017; Urban Fink: Bruder Klaus als Patrozinium von Kirchen und Kapellen in der Schweiz, 

in: Gröbli (2016), 360–372. 

 

14.4.2017 

«Schlüsselfunktion für die Versöhnungskultur der Schweiz» 

Am 30. April findet in Sarnen der offizielle Staatsakt zu 600 Jahre Niklaus von Flüe statt. 

Ein Höhepunkt dieses Anlasses wird der Festvortrag von Peter von Matt sein. Der vielfach 

ausgezeichnete Professor, Autor und glänzende Redner gehört zu den klügsten und 

sprachlich gewandtesten Schweizer Intellektuellen. 

«Wenn man Niklaus von Flüe gerecht werden will, darf man das Fremde, das Rätselhafte 

auch, das um die Figur ist, nicht unterschlagen. Einer Gestalt aus dem 15. Jahrhundert 

kann man ohnehin nicht einfach mit der gerade üblichen Feld-, Wald- und 

Wiesenpsychologie beikommen.» 

Solide Quellenkenntnisse – brillante Einsichten 

Mit diesen Worten beantwortete der emeritierte Professor der Uni Zürich für neuere 

Literatur im Frühjahr 2013 die Frage nach dem ‹richtigen› Gedenken von Niklaus von Flüe. 

Und anstelle vieler Worte zwei weitere Zitate: 

«Politisch hat Bruder Klaus eine Schlüsselfunktion für die politische Versöhnungskultur der 

Schweiz, das heisst für den Willen, es innenpolitisch nie auf den letzten, 

selbstzerstörerischen Bruch ankommen zu lassen.» 

«Man kann es den Innerschweizern nicht verargen, dass sie Bruder Klaus als einen der 

Ihren und also auch als katholische Leitfigur betrachtet haben. Tatsächlich aber gehört er 

in das Umfeld der Umbrüche und religiösen Neubesinnungen, aus denen heraus auch die 



Reformation entstanden ist. In dieser Hinsicht könnte man ihn in eine Beziehung setzen zu 

Erasmus von Rotterdam, der gegen die Reformation war, aber viele ihrer Anliegen 

vorweggenommen und geteilt hat.» 

Freuen wir uns also auf den Festvortrag von Peter von Matt, der seit Jahrzehnten zu den 

herausragenden Intellektuellen der Schweiz gehört. Aus solider Quellenkenntnis schöpfend 

hat er an bedeutenden Ereignissen immer wieder brillante Einsichten über die «literarische 

und die politische Schweiz» in sprachlich vollendeter Form gesprochen und 

niedergeschrieben (siehe Literaturhinweise). Freuen wir uns auf den gebürtigen Stanser 

Peter von Matt, der wenige Tage später seinen 80. Geburtstag feiern darf und so uns und 

sich ein ganz besonderes Geburtstagsgeschenk bereiten wird. 

Roland Gröbli 

Die Zitate stammen aus einem Gespräch mit Peter von Matt, aufgezeichnet im Dossier zum 

Workshop vom 20. April 2013 zu «600 Jahre Niklaus von Flüe». 

Literaturempfehlungen: Von Matt Peter (2001): Die tintenblauen Eidgenossen. Über die 

literarische und politische Schweiz, München; Von Matt Peter (2012): Das Kalb vor der 

Gotthardpost. Zur Literatur und Politik der Schweiz, München. 

 

16.4.2017 

Karfreitag und Ostern bei Niklaus von Flüe 

Niklaus von Flüe erlebte gute und schlechte Zeiten, wie dies bei uns allen der Fall ist. 

Schwierig waren die Jahre der Krise und Entscheidung von 1465 bis zum Abschied von 

seiner Familie am 16. Oktober 1467 und darüber hinaus, bis er im Ranft sein Ziel gefunden 

hatte sowie von der weltlichen und kirchlichen Obrigkeit als Eremit akzeptiert und von den 

Leuten geachtet wurde. 

Während der ersten eineinhalb Jahre im Ranft blieb Bruder Klaus nicht von Prüfungen 

verschont, untersuchte doch zuerst die Obwaldner Obrigkeit im Rahmen einer 

einmonatigen Abriegelung, ob Bruder Klausens Nahrungslosigkeit wirklich den Tatsachen 

entsprach oder auf bewusste Täuschung zurückzuführen war. Das Zweite wäre ohne 

genaue Überprüfung für Obwalden ein Fiasko sondergleichen gewesen. Nachdem die 

weltliche Behörde festgestellt hatte, dass alles mit rechten Dingen zuging, wollte sie sich 

aber noch kirchlicherseits absichern. Der Konstanzer Weihbischof Thomas Weldner stellte 

deshalb Bruder Klaus auf die Probe, indem er dem Einsiedler befahl, drei Stück Brote und 

Johanniswein zu trinken, was dieser im Gehorsam tat, aber nur unter grössten 

Schwierigkeiten (vgl. Blogeintrag vom 3. April 2017). Nur auf Bitten der anwesenden 

Zeugen, die um das Leben Bruder Klausens fürchteten, liess der Weihbischof von seinem 

Versuch ab. Diese Teufelsprobe genannte Überprüfung muss für Niklaus von Flüe ein nicht 

nur physisch, sondern auch im übertragenen Sinne ein äusserst schmerzhaftes Erlebnis 

gewesen sein: Karfreitag also! 

Thomas Weldner anerkannte danach das Wunderfasten von Bruder Klaus, welches den Ruf 

des Einsiedlers weit über die Schweiz hinaus verbreitete. Und er weihte am 27. April 1969 

die von den Landsleuten Bruder Klausens erbaute Ranftkapelle ein, die 1470 zusätzlich mit 

einem von 16 Kardinälen verliehenen römischen Ablass gewürdigt wurde. In der 

Weiheurkunde vom 27. April 1469 legte Weihbischof Weldner ausserdem fest, dass Bruder 

Klaus nach seinem Tod in seiner Pfarrkirche St. Theodul in Sachseln beerdigt werden soll. 

Die Weihe der oberen Ranftkapelle, der Ablass und die Festlegung, dass Bruder Klaus als 

Laie in seiner Pfarrkirche beerdigt werden soll, das waren Geschenke, die Niklaus von Flüe 

die vorgängige Karfreitagsstimmung vergessen liess, und beim Eremiten wohl den Eindruck 

erweckten, als ob Weihnachten und Ostern zusammenfallen würden: Niklaus von Flüe 

wusste nun, wohin er gehörte, seine Lebensform war weltlich und kirchlich anerkannt, und 



dank seiner eigenen Kapelle wurde sein Traum Wirklichkeit, dass die Messe – seine 

Nahrung – sogar im Ranft gefeiert werden konnte. 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

Literatur: Durrer (1917), 37, 64, 260 f.; Amschwand (1987), 177 f.; zur Grabstätte ebd., 

280 ff. 

 

21.4.2017 

Dorothees vierfaches JA 

Die Quellen zu Dorothee von Flüe schweigen, was ihr Innenleben betrifft. Was sie bewegt 

und gedacht haben mag, bleibt Interpretation. Als Frau des 15. Jahrhunderts wird sie sich 

nicht allzu wichtig genommen und sich vorbildlich in die ihr zugedachten Aufgaben und 

Pflichten gefügt haben. Mindestens berichtet Hans von Waltheym, ein Zeitgenosse, sie sei 

eine «suberliche junge frowe» gewesen, eine «fromme husfrowe», tüchtig, umsichtig und 

ehrbar. Sie war sicher Kind ihrer Zeit, in der der Lebensweg für ein Bauernmädchen von 

ihrem Stand vorgezeichnet war. Es war Dorothees Bestimmung, sich zu verheiraten, einen 

Bauernhof zu führen, Mutter zu werden und ihre Rolle als Ehe- und Familienfrau zu erfüllen. 

Aber Bestimmung und gesellschaftliche Erwartungen hin oder her, um das «Unternehmen 

Haus, Hof und Familie» gelingen zu lassen, brauchte es immer wieder Dorothees eigenes 

JA zu ihren Lebensumständen. Vierfach lebt sie dieses JA in zweimal zwanzig Ehejahren 

mit Niklaus von Flüe: Ihr erstes JA gilt ihm, dem Bauern und Ratsherrn, den sie zum Mann 

nimmt. Ihr zweites JA lebt sie, indem sie sich auf Familie einlässt, mindestens zehn Kinder 

gebiert und ihnen Mutter ist. Ein drittes JA verlangt Dorothee alles ab: Sie lässt Niklaus 

ziehen und verabschiedet ihn als Pilger auf unabsehbare Zeit. Und ein viertes Mal muss 

Dorothee zu ihrem JA finden, als Niklaus nach kurzem wieder zurück ins Flüeli aber nicht 

nach Hause kommt. Dieses erneute JA zur Lebensform ihres Mannes als Eremit im Ranft 

lässt diesen zu Bruder Klaus werden, der fortan als Friedensstifter und Ratgeber wirkt. 

Dorothee nur als verlassene Ehefrau oder opferbereite Gattin zu sehen, würde ihr nicht 

gerecht. Sie kommt uns allen gesellschaftlichen Zwängen und zugemuteten Lebenswenden 

zum Trotz entgegen als selbstbestimmte Frau, die bereit ist, sich verpflichten und binden 

zu lassen und sich darin treu bleibt. Sie kann uns deshalb heute Vorbild diesbezüglich sein, 

was Verbindlichkeit bedeutet und dass es sich lohnt, sich zu engagieren! 

Nadia Rudolf von Rohr 

Siehe: Niklaus Kuster / Nadia Rudolf von Rohr (2017): Fernnahe Liebe, Niklaus und 

Dorothea von Flüe. Ostfildern. 

 

24.4.2017 

Bruder Klaus ist auch ein Tessiner 

Die Verehrung von «Nicolao de la Flue» ist im Tessin lebendig und vielfältig. An 

Pfingstmontag 2014 nahmen 700 Personen an der Tessiner Wallfahrt zu Niklaus von Flüe 

in Begleitung von Bischof Valerio Lazzeri teil, und in diesem Gedenkjahr haben die 

Organisatoren sogar 1000 Personen angemeldet. 

Bereits 1895 (!) wurde in der Kapelle Santi Rocco e Sebastiano in Sorencino, einem 

Gemeindeteil von Rivera, ein Altar zu Ehren von Niklaus von Flüe geweiht. Und 1940 

versprach der damalige Bischof Angelo Jelmini eine Kirche zu Ehren von Niklaus von Flüe, 

sofern die Schweiz vom Krieg verschont bleibe. Bereits im April 1948, also weniger als ein 

Jahr nach der Heiligsprechung, wurde mit dem Bau der Pfarrkirche begonnen, 1950 wurde 

sie eingeweiht. 

Gedenkbuch auf Italienisch 



Gerade rechtzeitig vor dem nationalen Gedenktag vom 30. April in Sarnen liegt in einem 

gehaltvollen Bändchen eine italienisch-sprachige Ausgabe dieses Gedenkbuches vor. Auf 

Italienisch werden die Beiträge publiziert, welche für die deutsche Version des 

Gedenkbuches übersetzt worden waren. Umgekehrt wurden zentrale Texte der deutschen 

Ausgabe ins Italienische übersetzt. 

Diese Ausgabe wird von Edizione Ritter unter der Leitung des unermüdlichen Aristide 

Cavaliere, langjähriger Chefredaktor des Giornale del Popolo, publiziert. In einem der acht 

Beiträge dieses Buches wird erstmals in dieser Ausführlichkeit die Geschichte der Bruder-

Klaus-Verehrung im Tessin vom Journalisten und langjährigen Präsidenten der Azione 

Cattolica Ticinese, Luigi Maffezzoli, festgehalten. 

Das Vorwort für diese Ausgabe schrieb Don Marco Dania, Pfarrer ebendieser 

Bruderklausen-Pfarrei in Lugano-Besso. Darin erinnert er nicht nur an die Entstehung der 

Pfarrkirche, sondern vor allem an die universelle Bedeutung von Niklaus von Flüe als 

Friedensheiliger, des inneren wie des äusseren Friedens. Als Herausgeber für dieses Buch 

verantwortlich zeichnen der Trägerverein «600 Jahre Niklaus von Flüe» und das «comitato 

ticinese», das von Luigi Maffezzoli und Yor Milano koordiniert wird. 

Roland Gröbli 

Literatur: Maffezzoli Luigi: Die Verehrung von Niklaus von Flüe im Tessin; in: Gröbli (2016), 

S. 121–127; Mistico – Mediatore – Uomo. I 600 anni di Nicolao della Flüe. Roland Gröbli 

(coordinamento generale), Fabio Bossi (assistenza redazionale), 96 Seiten. (Ritter Edizioni) 

Lugano. 

 

26.4.2017 

«Fra Clau da Flia» grüsst aus dem Bünderland 

In der rätoromanischen Schweiz hat sich Pfarrer Hanspeter Schreich (geboren 1950) 

besonders verdient um Bruder Klaus gemacht. Geboren in Oldenburg und aufgewachsen 

in Köln (beide Deutschland) wurde er 1975 Pfarrer im Val Müstair und blieb der Pfarrei bis 

zu seiner Pensionierung im August 2015 treu. Heute betreut er ehrenamtlich die Biblioteca 

Jaura und Sammlung Valär in Valchava. 

Als Religionslehrer behandelte er immer wieder Niklaus von Flüe und übersetzte zu diesem 

Zweck unter anderem eine Mappe mit 27 Blättern für den Unterricht, darunter das 

Bruderklausen-Gebet «Mein Herr und Gott …», das Buch von Max Bolliger, Ein Stern am 

Himmel sowie weitere Schriften über Niklaus von Flüe. 

Webseite auf Rätoromanisch 

In jüngerer Zeit ist er vor allem Claude Bachmann von der Fachstelle Jugendarbeit 

Landeskirche Graubünden, der sich mit Verve für Niklaus von Flüe engagiert und die 

Webseite «Fra Clau da Flia» gegründet hat. Über das ganze Jahr verteilt werden in diversen 

Pfarreien im Kanton spezielle (ökumenische) Gottesdienste zu Ehren des Heiligen Bruder 

Klaus und viele andere Anlässe und Aktivitäten stattfinden. So wird Mitte Mai wird in der 

Kapelle Sogn Vetger 99 in Degen mit Jugendlichen ein Teil der Klause nachgebaut, in 

welcher Bruder Klaus im Ranft als Einsiedler gelebt und gewirkt hat. Von Ende Mai/Anfangs 

Juni bis September 2017 steht die Kapelle täglich für Besucherinnen und Besucher offen. 

Informationen zu den einzelnen Anlässen und zum Projekt «600 Jahre Fra Clau da Flia in 

Graubünden» sind auf der Homepage www.fra-clau.ch ersichtlich. 

Roland Gröbli 

Literatur: Wenger-Schneiter (2016): Bruder Klaus. Der Comics ist auch auf Rätoromanisch 

erhältlich. 

 

 



28.4.2017 

Unterwegs mit Bruder Klaus in Fribourg/Freiburg 

Freiburg und Bruder Klaus sind seit seiner Vermittlung am Stanser Verkommnis von 1481 

untrennbar verbunden. Der anlässlich des Gedenkjahrs 2017 lancierte Rundgang 

«Begegnung mit Bruder Klaus – unterwegs sein in Freiburg» ist ein innovatives 

Mitmachprojekt, das sich auf die Spurensuche nach dem Ranfteremiten in der Saanestadt 

macht. 

Starke Beziehung Freiburgs mit dem Landespatron 

Jean Winiger, der renommierte Schauspieler, Autor und Regisseur, führt gekonnt in das 

Leben und Wirken von Niklaus von Flüe ein und zeigt die starke Verbindung zwischen 

Freiburg und dem Schweizer Landespatron auf. An ausgewählten Orten unter anderem im 

Gutenberg Museum, in der Kathedrale St. Nikolaus, im Rathaus, im Augustinerkloster und 

auf einem Bauernhof wird das facettenreiche Leben von Niklaus von Flüe erläutert. Sein 

Leben als Mann des Glaubens und des Friedens, als Ehemann und Vater, als Politiker und 

Richter aber auch sein Leben verbunden mit der Erde als Bauer. Die Zeit als Einsiedler, 

Mystiker und Mittler im Ranft, seine berühmten Besucher und seine wegweisenden Visionen 

kommen ebenso zur Sprache. 

Die dreistündige Spurensuche – zu Fuss und mit dem Touristenzug – führt vom Tinguely-

Platz durch die malerische Altstadt, über die Saane zum Hof der Familie Zbinden, dem 

letzten bewirtschafteten Bauernhof der Stadt und anschliessend nach Bourguillon/Bürglen 

mit dem prächtigem Blick zurück. Bei der Lorettokapelle kommen Weitsicht und Tiefe des 

Mystikers, seine Visionen, zur Sprache. Die Lebenswelt der Stadt des 21. Jahrhunderts wird 

geschickt verknüpft mit der historischen und spirituellen Bedeutung von Bruder Klaus für 

die Schweiz und darüber hinaus. 

Der Rundgang in Verbindung mit der Fahrt mit dem Touristenzug wird in Deutsch und 

Französisch angeboten und ist für Kinder ab 12 Jahren und Erwachsene geeignet. 

Doris Hellmüller 

 

1.5.2017 

Staatsakt in Sarnen – eine Sternstunde 

Es lag nicht bloss am märchenhaft strahlenden Wetter, dass der gestrige Staatsakt zum 

Gedenken «600 Jahre Niklaus von Flüe» zu einer eidgenössischen Sternstunde wurde. Dies 

ist vielen Faktoren und vor allem Personen geschuldet, die glücklich zusammentrafen. 

Gut föderalistisch wurde die Feier vom betreffenden Staat Obwalden ausgerichtet. 

Vertretungen aller Kantonsregierungen (alle ausser AI und VD, wo Landsgemeinde 

beziehungsweise Wahltag war), aller drei Staatsgewalten auf Kantons- und Bundesebene 

und viele weiter Persönlichkeiten aus Kirche, Gesellschaft und Kultur marschierten gut 

gelaunt zum Landsgemeindeplatz. 

Mit dem Festredner Peter von Matt trat ein weiser Intellektueller auf, der eine nüchterne 

und deshalb nicht minder brillante Einordnung des «Sehers» in der Tradition eines Natans 

vorzunehmen verstand, wie es Bruder Klaus für die fragile Eidgenossenschaft war. Dass 

der Friede in Gott gründe und es deshalb in das politische Tagesgeschäft gehöre, diesen 

Frieden zu erbitten und ihn im politischen Reden mit- und übereinander zu praktizieren, 

war dem Germanisten in Erinnerung zu rufen vorbehalten. 

Der in Sarnen aufgewachsene Schauspieler Hanspeter Müller-Drossart verstand es, auf 

komödiantisch-leichte und doch profunde Art einen asketischen Umgang mit dem 

politischen Wort – weniger wäre oft mehr, oder: mehr Ranft – beliebt zu machen. 



Es lag auch an einer Bundespräsidentin, die sich staatsmännisch gab und gänzlich 

unpolemisch für Vertrauen und das vorurteilslose Aufeinanderhören warb (sie nun freilich 

ohne expliziten Gottesbezug). 

Und vielleicht bedurfte es mit Franz Enderli auch eines Theologen als derzeitigen 

Landammanns, dass eine solche Feier und so ein Gedenkjahr überhaupt in dieser 

anregenden Weise durchgeführt werden können. 

Der Humus eines friedlichen gesellschaftlichen und politischen Miteinanders liegt 

ausserhalb des machtpolitisch Herstellbaren. Darin dürften sich die Anwesenden einig 

gewesen sein. Es bedarf des regelmässigen gemeinsamen Gedenkens und Hörens. Gestern 

war einer dieser grossen Momente. 

Die entwaffnend Vertrauenswürdigen, die Seher und Seherinnen aber brauchen wir eben 

doch auch heute noch. Und es gibt sie auch. 

 Fr. Peter Spichtig op 

Bericht und Kommmentar: https://www.kath.ch/newsd/man-glaubte-bruder-klaus-weil-

man-ihm-nicht-misstrauen-konnte/ 

 

3.5.2017 

Das reife Taufbewusstsein des Laien 

Ein Jahr nach dem Tod des Heiligen hielt Pfarrer Walther Tuob die Zeugenaussagen seiner 

nächsten Gefährten im Sachsler Kirchenbuch fest. Heyni (Heimo) Amgrund, Pfarrer von 

Stans, wohl der wichtigste geistige Ratgeber des Eremiten, gibt darin Auskunft über dessen 

frühesten Visionen, die er ihm anvertraute. So vertrauenswürdig die Quelle ist, so 

phantastisch erscheint uns das darin Behauptete: 

Klaus habe «im Mutterleib, also noch vor der Geburt, am Himmel einen Stern gesehen, der 

die ganze Welt erleuchtete, und er habe, seitdem er im Ranft wohnte, einen Stern gesehen, 

der ihm ähnlich sei, so dass er schliesslich bei sich selber meinte, es müsse wohl der gleiche 

Stern sein». Zudem habe er «einen grossen Stein gesehen», den er als «Beständigkeit und 

Zuverlässigkeit seines Wesens» deutete und «das heilige Öl». 

Dann habe er auch bei seiner Geburt Mutter und Hebamme erkannt und «gesehen, wie er 

zur Taufe getragen wurde, durch die Ranftschlucht hinüber nach Kerns, dies mit einem 

solchen Bewusstsein, dass er es nie mehr vergessen konnte … Gleichzeitig habe er auch 

einen alten Mann gesehen, neben dem Taufbecken, den er nicht erkannte, aber den 

Priester, der ihn taufte, den habe er erkannt». 

Wie auch immer man sich das vorzustellen hat; Tatsache ist, Niklaus hatte in späteren 

Jahren ein klares Bewusstsein, schon immer, bereits im Mutterleib, eine Bestimmung 

gehabt zu haben. Und er wurde zusehends fähiger, Visionen und Auditionen, die ihm 

widerfuhren, als Sprache zu deuten, mit der Gott zu ihm sprach. 

Dass ein ungebildeter Laie in verwaister Pfarrei der rauen Eidgenossenschaft des 

ausgehenden 15. Jahrhunderts ein Bewusstsein seiner eigenen Taufe ausbildet, ist höchst 

bemerkenswert. Es nimmt eine Tauftheologie vorweg, die später durch die Reformatoren 

virulent und katholischerseits eigentlich erst durch das Zweite Vatikanische Konzil eingeholt 

wird. Im Bild vom Stern erkennt Niklaus von Flüe seine Berufung, im Stein deren 

Beständigkeit. Im Durchzug durch die Ranftschlucht vollzieht er den Exodus, das 

Untergehen und Auferstehen, das in der Taufe auf Christi Tod und Auferstehung sodann 

rituell geschieht. Mit dem heiligen Öl wird er zum priesterlichen Menschen gesalbt. Klaus 

hat aus der Taufe gelebt. 

Fr. Peter Spichtig op 

Literatur: Sachsler Kirchenbuch 1488; Von Franz, 16–25. 

 

https://www.kath.ch/newsd/man-glaubte-bruder-klaus-weil-man-ihm-nicht-misstrauen-konnte/
https://www.kath.ch/newsd/man-glaubte-bruder-klaus-weil-man-ihm-nicht-misstrauen-konnte/


5.5.2017 

Visionen? Ein Versuch zur Klärung 

«In jener Zeit waren Visionen selten.» Mit diesem Satz können wir auch heute gut leben. 

Aus ihm spricht ein gesunder Realismus. Man lebt im Glauben an Gott, rechnet aber nicht 

wirklich mit seinem aktiven Eingreifen. Und dennoch wird genau mit diesem Satz eine 

Berufungsgeschichte eingeleitet, in der Gott im Schlaf einen Jungen ruft. Es ist Samuel. Er 

missversteht das Ereignis zuerst als Weckruf seines Meisters Eli. Dieser versteht beim 

dritten Mal, dass es wohl der HERR ist, der Samuel ruft und leitet diesen an, entsprechend 

zu antworten. 

Diese typologische Berufungsgeschichte in 1 Sam 3 kann in vielen Aspekten als 

Deutungsfolie für den geistigen Weg des Niklaus von Flüe dienen. Der entscheidende Punkt 

scheint mir der zu sein, dass wir tatsächlich mit Gott rechnen in unserem Leben. 

Der «redet» zu uns, wie wir es verstehen. Die Rezeptionsebene des sensiblen, des Lesens 

unkundigen Berglers, seine «Sprache», waren wohl Visionen, wie immer man sich die 

vorzustellen hat. 

So weit, so fromm. Aber heute? 

Weit verbreitet meine ich eine Art «Aufklärungs-Dreischritt» wahrzunehmen. Der geht in 

etwa so: 

1. Niklaus von Flüe deutete seine Visionen damals als Zeichen Gottes. 

2. Das Weltbild hat sich gewandelt. Seit Aufklärung, Religionskritik und Sigmund 

Freud sehen wir diese Dinge anders. 

3. Ergo: Niklaus von Flües Visionen waren nichts anderes als innere Bilder; durch 

existentielle Krisen und Anfragen hervorgerufene Projektionen. 

Von da ist es nicht mehr weit, jegliche Behauptungen von direkter Kommunikation Gottes 

mit Zeitgenossen («Gebet»; «Berufung») als unaufgeklärt abzutun. 

Aber spricht denn Gott heute nicht mehr zu uns? 

Der dritte Schritt ist ein falscher Schluss deshalb, weil Gott in unserer Welt jetzt plötzlich 

nicht mehr vorkommen soll. Existentieller Krisen und Anfragen mögen gewesen sein im 

Leben von Niklaus. Projektionen auch. Bei wem nicht? Aber theologisch ist doch bis heute 

daran festzuhalten, dass Gott in mein Leben einwirkt. Wenn ich ihm denn zuhöre. Er 

bedient sich bei mir bloss anderer Mittel und Wege: meiner Sprache nämlich.  

Fr. Peter Spichtig op 

Literatur: Spichtig-Nann, Margrit (2001) / Spichtig, Alois: Bruder Claus von Flüe: 

Erleuchtete Nacht. Holzschnitte zu seinen Visionen von Alois Spichtig; mit Texten von 

Margrit Spichtig. Hrsg. und eingeleitet von Gertrude und Thomas Sartory. Freiburg CH. 

 

8.5.2017 

Die Hand von Waldenburg 

Am 10. Mai 1940 überfiel die deutsche Wehrmacht die Benelux-Staaten und Frankreich. In 

der Schweiz wurde allgemein auch mit einem Angriff gerechnet. Franz Schmitz aus Wangen 

an der Aare (1918–2016) berichtete mir, dass er und seine Kameraden, im Baselbiet in 

Artilleriestellungen zur Verteidigung bereit, in diesen Tagen in höchster Alarmbereitschaft 

standen und sich Zivilisten, wenigstens diejenigen, die sich das leisten konnten, ins 

Landesinnere «flüchteten». 

In den Stunden dieser höchsten Gefahr war nach eidesstattlich abgesicherten Aussagen 

von Zeugen, die meisten Protestanten, am Pfingstmontag, dem 13. Mai 1940, kurz nach 

21 Uhr eine Hand über Waldenburg sichtbar. Die Zeugin Louise Madlinger: «Erst sah ich 

nur das Skelett, dann, ganz langsam wurde es zu einer menschlichen Hand.» Die 

Erscheinung habe rund eine halbe Stunde gedauert. Karl Berger: «Dann ist die Hand 



langsam verblasst, nur noch die Knochen waren sichtbar, und zum Schluss verschwanden 

auch diese.» Er betont, dass er ganz ruhig geworden sei, als er die schützende Hand über 

Waldenburg gesehen habe. 

Bruderklausenkaplan Werner Durrer begab sich im Juni 1940 nach Waldenburg und 

befragte um die 15 Zeugen, ergänzt mit weiteren Aussagen, die im Wesentlichen zum 

gleichen Schluss kamen. Darauf schrieb Durrer die schützende Hand dem Landespatron 

Niklaus von Flüe zu. 

Der Churer Bischof Laurentius Matthias Vincenz ging gegenüber Durrer davon aus, dass 

man von einer ausserordentlichen Erscheinung sprechen könne, brachte diese Erscheinung 

aber nicht mit Bruder Klaus in Verbindung: «Wir wollen indessen froh sein, wenn Bruder 

Klaus unser Land beschützt, und wenn durch diese Erscheinung noch mehr zu ihm gebetet 

und gepilgert wird.» Der Basler Bischof Franziskus von Streng war etwas forscher: «Dass 

diese Erscheinung Bezug habe zur schützenden Vorsehung Gottes oder zur schützenden 

Fürbitte des seligen Bruder Klaus[,] darf ohne Verletzung der Ehre Gottes oder des Seligen 

angenommen werden.» Und er zog dabei den gleichen Schluss wie sein Amtsbruder in 

Chur, mehr zu vertrauen, «dass Gottes Schutz und die Fürbitte des Seligen unser Land 

weiterhin behüte.» Aber: «Das Genannte gehört nicht zu den Belangen unseres 

Glaubensgutes, zu dessen Annahme wir im Gewissen verpflichtet sind.» 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

Literatur: Katrin Roth: Die geheimnisvolle Hand am Himmel. Zeitzeugen erinnern sich an 

das «Wunder von Waldenburg» vom 13. Mai 1940, in: Basler Zeitung, 12. Mai 2010, S. 38; 

Walter Studer / Gertrud Huber-Brast: Das Wunder von Sachseln. Tatsachenberichte. Stein 

am Rhein 1998, 33–42; Archiv des Bruderklausenkaplans Werner Durrer; Bischöfliches 

Archiv in Solothurn; vgl. auch: Urban Fink: Interview mit Franz Schmitz, in: Urban Fink: 

Solothurner Artillerie. Derendingen 1997, 113–122. 

 

10.5.2017 

Robert Durrer, dem Schöpfer des Quellenwerks, zum Gedenken 

Vor 150 Jahren, am 3. März 1867, kam der bedeutendste Bruderklausen-Forscher auf die 

Welt, und in wenigen Tagen jährt sich sein Tod zum 83. Mal, starb er doch am 14. Mai 

1934. Die Rede ist vom langjährigen Nidwaldner Staatsarchivar Dr. Robert Durrer, dem 

Schöpfer des Quellenwerks, der 1300 Seiten umfassenden Sammlung an Originaltexten 

und -quellen über Niklaus von Flüe. 

Robert Durrer war ein begnadeter Historiker. Seine wissenschaftliche Leistung umfasst 

mehrere «Lebenswerke», die doch von diesem Werk überstrahlt werden. Als der gebürtige 

Stanser 1916 vom Obwaldner Regierungsrat für eine grössere Arbeit zum Gedenkjahr 1917 

angefragt wurde, empfahl er die Herausgabe einer historisch-kritischen 

Urkundensammlung, wohlwissend, dass er seit Jahren an diesem Thema arbeitete. 

Dennoch dauerte es bis 1921 ehe alle vier Halbbände im Druck vorlagen; und ohne seinen 

treuen Helfer und persönlichen Freund, P. Emmanuel Scherrer vom Benediktinerkloster in 

Sarnen, hätte diese Zeit nicht gereicht. 

Wissenschaftliche Grundlage für die Heiligsprechung 

Bezüglich Umfang und Gehalt übertraf sein Werk alle Erwartungen. Und bis heute 

beeindrucken die Qualität seiner Arbeit, seine Urteilssicherheit und seine vorurteilsfreie 

Analyse. Sein Vorwort, eine umfassende und dennoch konzise Würdigung des 

Ranfteremiten, ist von zeitloser Gültigkeit. 

Der Obwaldner Regierungsrat hatte das Werk äusserst grosszügig unterstützt, nicht 

zuletzt, weil sie dem ebenso eigenwilligen wie genialen Historiker «pleine pouvoir» gab und 

auch dann zu ihm stand, als seine Erkenntnisse dazu beitrugen, den wirkungsmächtigsten 



Obwaldner von liebgewordenen Legenden und Ausschmückungen zu befreien. Und gerade 

so, als wissenschaftlich fundierte Grundlage für sein Leben, trug sie zu seiner 

Heiligsprechung von 1947 massgeblich bei. Wer sich heute wissenschaftlich mit Niklaus 

von Flüe beschäftigt, greift dankbar zu diesem Werk und verneigt sich über das Jahrhundert 

hinweg bescheiden vor diesem «Riesen» und vor einer Leistung, die grösstenteils während 

der Wirren des Ersten Weltkriegs geschaffen worden war. 

Roland Gröbli 

Literatur: Amschwand Rupert P. (1967/8): Dr. Robert Durrer 1867–1934, Schöpfer des 

Quellenwerkes über Bruder Klaus. Sarnen; Durrer, Robert (1917–1921): Bruder-Klaus. Die 

ältesten Quellen über den seligen Niklaus von Flüe, sein Leben und seinen Einfluss. Sarnen 

[unveränderter Nachdruck 1981]: Wyrsch, Jakob (1949): Robert Durrer. Stans. 

 

15.5.2017 

Der Heiligsprechungsprozess von Niklaus von Flüe 

Mit der Erlaubnis zur Verehrung von Bruder Klaus 1671 kehrte Ruhe ein. Der Anstoss zur 

Heiligsprechung kam erst knapp 200 Jahre später vom Basler Bischof Eugène Lachat, der 

das Anliegen wiederholt bei Pius IX. zur Sprache brachte, unterstützt vom Präsidenten des 

Piusvereins, Redaktor der SKZ und Gründer der Inländischen Mission, des Solothurners 

Theodor Scherer-Boccard, sowie vom ehemaligen Lungener Pfarrer Johann Ming. Ming 

stellte eine erste wichtige Dokumentensammlung zusammen, und Bischof Lachat ernannte 

einen Postulator. Im Gegensatz zum Seligsprechungsprozess war der 

Heiligsprechungsprozess in Rom nun gut verankert. Der Postulator stellte aus den sieben 

Bänden des Seligsprechungsprozesses Auszüge zusammen und erstellte ein Summarium. 

1872 wurde der heroische Tugendgrad von Niklaus von Flüe anerkannt. 

Schwierigkeiten im Wunderprozess 

Die erforderlichen Wunder aber stellten den Piusverein vor Probleme, denn keine der im 

19. Jahrhundert nach Rom gemeldeten Heilungen wurden anerkannt. 1926 rief der 

deutsche Kurienkardinal Andreas Frühwirth die Gläubigen dazu auf, «in Krankheitsfällen 

zum Seligen ihre Zuflucht zu nehmen, damit Gott ihn durch Wunder verherrliche». Dies 

führte 1927 zur Gründung des Bruder-Klausen-Bundes. 1932 wurde der im Vatikan sehr 

geachtete Schweizergardekaplan Paul Maria Krieg zum Postulator und 1935 Werner Durrer 

zum Bruderklausenkaplan und Vizepostulator ernannt. Beide professionalisierten den 

«Gebetssturm», wozu sich die Volksmassen damals noch bewegen liessen. 

Zwei Solothurner Wunder 

Zwei Heilungen – eine 1937 an der aus Büsserach stammenden Ida Jeker beim Berühren 

des Bruderklausengewandes in der Sachsler Pfarrkirche, eine 1939 in Egerkingen an Bertha 

Schürmann, die in ihrer Krankheit Bruder Klaus anrief – ermöglichten die Heiligsprechung, 

nachdem Pius XII. 1944 vom geforderten dritten Wunder dispensiert hatte. Pius XII. nahm 

heute vor 70 Jahren, am 15. Mai 1947, Niklaus von Flüe feierlich in den Heiligenkalender 

auf. 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

Literatur: Amschwand (1987), 391–422; Walter Studer / Gertrud Huber-Brast: Das Wunder 

von Sachseln. Stein am Rhein 1998, 45–89, 125–130; Leonhard von Matt: Der heilige 

Bruder Klaus. Offizielles Gedenkbuch. Zürich 1947; im SKZ-Jahrgang 115 (1947) sind 

mehrere Dokumentationen und Artikel dazu abgedruckt. Zu den Reaktionen der 

Reformierten: Fritz Gloor: Bruder Klaus und die Reformierten. Zürich 2017, 109–123. 

 

 

 



17.5.2017 

Beim Lästern über Bruder Klaus hörte der Spass auf 

Ein höchst interessantes Dokument, das auf den 18. Mai 1471 zu datieren ist, fand Robert 

Durrer, der Autor des Quellenwerks, im Staatsarchiv Bern. Ein gebürtiger Schwabe, 

Heinrich Morgenstern, schwor an diesem Tag Urfehde gegenüber Schultheiss und Rat von 

Bern und entschuldigte sich in aller Form. Nur deswegen erliessen ihm die gnädigen Herren 

den «verdienten Tod». Er musste sich jedoch verpflichten, nie wieder das Herrschaftsgebiet 

der Berner und der übrigen Eidgenossen zu betreten. 

Lästern über Bruder Klaus und die Eidgenossen 

Was war geschehen? Der Urkunde können wir entnehmen, dass er ins Gefängnis 

gekommen war wegen «ein paar unwürdiger und böser Worte, die ich in Bern mehrmals 

mutwillig und öffentlich ausgesprochen habe.» Genauer gesagt ging es darum, dass er 

gesagt habe, der «fromme und gottselige Mann, Klaus von Flüe von Unterwalden, wäre ein 

Kuhgehender [treibe Unzucht mit Kühen], er und seine Vorfahren, und man hätte selten 

oder noch nie davon gehört, dass es in jener Gegend und überhaupt in der 

Eidgenossenschaft jemals einen heiligen oder seligen Mann gegeben hätte.» 

Das war allerdings starker Tobak, den Morgenstern gegen Bruder Klaus und die übrigen 

Eidgenossen aussprach. Dass die Eidgenossen mit den eigenen Kühen Unzucht treiben 

würden, das war ein beliebter Schimpf bei allen Streitigkeiten und lässt sich auch damit 

erklären, dass bei den Eidgenossen die Männer die Kühe molken, während dies bei den 

Germanen die Frauen taten. 

Eher reizvoll finde ich dagegen, dass er – wohl mit etwas gelöster Zunge – nicht nur gegen 

Bruder Klaus lästerte, sondern überhaupt davon ausging, dass es bei den Eidgenossen 

keine heiligen Männer gäbe. Aus heutiger Sicht besonders bemerkenswert ist jedoch, dass 

die Berner Behörden gegen dieses Lästern energisch einschritten, die Beleidigungen gegen 

Bruder Klaus an die erste Stelle stellten und den Missetäter auf Lebenszeit verbannten. 

Das ist, aus ungewohnter Ecke, eine authentische und höchst wertvolle Quelle, welche auf 

die grosse Verehrung des Ranfteremiten zu Lebzeiten verweist. 

Roland Gröbli 

Literatur: Durrer (1917–1921), 45–46.  

 

19.5.2017 

Zum Gedenktag des sel. Franz Jägerstätter 

Er wird nicht mehr zu seinen drei Töchtern und seiner geliebten Frau Franziska 

zurückkehren. Franz Jägerstätter wurde am 9.8.1943 wegen «Wehrkraftzersetzung» 

hingerichtet. 

Für Franziska begann damit eine noch schwierigere Zeit. Sie war die einzige, die noch zu 

ihm gehalten hatte. 

Die einfachen Bauersleute hatten ihr Eheleben aus dem Gebet und der täglichen 

Schriftlesung heraus gelebt. Sie fanden darin viel Freude und Kraft. Und Franz fand im 

wichtigsten Gebot der Nächsten- und Eigenliebe die klare Einsicht, dass er nicht gleichzeitig 

Nationalsozialist und Katholik sein könne. Aller Rat von Freund und Priester und Bischof 

stellte die Bürgerpflicht über das Evangelium. Er nicht. Sie wussten beide, welche 

Konsequenzen diese Haltung nach sich ziehen würde. Und jetzt, da er hingerichtet war, 

kam die Ächtung als «Mörderin» ihres eigenen Mannes hinzu. Sie habe ihn mit ihrem 

religiösen Eifer in den Tod getrieben! 

Kein Leben ähnelt einem anderen. Doch lassen sich Analogien erkennen. 

Franziska fühlte sich Dorothee von Flüe nahe. Auch Dorothee musste sich zu einem 

schmerzhaften zweiten Ja durchringen: zum Weggang des geliebten Gatten. Im 



Verlassenwerden und Zurückbleiben aufgrund des Glaubens an den liebenden Gott besteht 

eine Verbindung zwischen den beiden Frauen über fünf Jahrhunderte hinweg. 

In beiden Fällen wäre die Entscheidung der Lebenswende, die der Mann aus innerer 

Glaubensüberzeugung zu gehen hatte, nicht möglich geworden ohne das Ja der Frau. Opfer 

brachten alle. Die Frauen sicher. Aber auch die beiden Männer litten unter ihrer 

Entscheidung. Gott weiss… 

Die offizielle Aufhebung des Todesurteils 1997 und die Seligsprechung 2007 (Gedenktag: 

21. Mai) brachten die späte Genugtuung und Bestätigung: Franz hatte aus gebildetem und 

reifem Gewissen heraus das Richtige getan. 

Aus der Erinnerung an jene, die in vergleichbaren Situationen beherzt das Richtige taten 

und sich von den Konsequenzen nicht abschrecken liessen, beziehen wir Kraft. Gott hat sie 

gerettet, er wird auch uns nicht untergehen lassen. Franziska lebte immer aus diesem 

Glauben. Sie verstarb 2013; hundertjährig, versöhnt. 

Fr. Peter Spichtig op 

Literatur: Erna Putz, Franziska Jägerstätter: Eine Dorothee des 20. Jahrhunderts, in: Gröbli 

2016, 148–151; www.dioezese-linz.at/site/jaegerstaetter/home 

 

22.5.2017 

Spirituelles und künstlerisches Kleinod im Heiligkreuztal 

1981 erschien das Büchlein «Erleuchtete Nacht» mit Holzschnitten von Alois Spichtig 

(1927-2014) und Gedichten seiner Frau Margrit Spichtig-Nann (1943-2014). Dank der 

Initiative und Hartnäckigkeit führender Mitglieder der Stefanus-Gemeinschaft finden diese 

in ihrer Tiefe und Konzentration einzigartigen Auseinandersetzungen mit den Visionen von 

Niklaus von Flüe nun eine Heimat im ehemaligen Zisterzienserinnen Kloster Heiligkreuztal, 

gelegen in Oberschwaben zwischen Ulm und Bodensee. 

Visionen, die das Herzen öffnen 

Entlang der alten Klausurmauern des Klosters und in Nischen, in denen früher Birnen die 

spätsommerliche Restwärme genossen, entstanden sechszehn Kunstwerke, die je für sich 

und gemeinsam in die visionäre Welt von Niklaus von Flüe einführen. Sie basieren auf 

seinen «Visionen, die das Herzen öffnen», wie der Titel des hervorragenden Kunstbandes 

lautet, für den Dagmar Frick-Islitzer und Heinrich-Maria Burkard als verantwortliche 

Herausgeber zeichnen. Wie die Visionen, die ohne Vorwarnung in das Leben eines 

Menschen brechen, sind die Kunstwerke aus Holz, Metall und Stein direkt ins alte Gemäuer 

gestellt, überzeugen durch eine eigene Sprache und laden ein, sich mit diesen und den 

eigenen Visionen auseinanderzusetzen. 

Die Gestaltung der Kunstwerke übernahm der Obwaldner Gestalter, Handwerker und 

Künstler Toni Halter (geboren 1973), der Alois Spichtig als Assistent begleitete und nach 

dessen Tod die Arbeit kongenial zu Ende führte. Entstanden ist ein spirituelles und 

künstlerisches Kleinod, das ähnlich wie die Bruderklaus Kapelle in Wachendorf zu einem 

eigenständigen Ort der Verehrung werden wird. Viele Menschen werden sich berÃ¼hren, 

begeistern und immer wieder in das Heiligkreuztal ziehen lassen. 

Der Stefanus-Gemeinschaft verehrt Niklaus von Flüe seit 1952 als Co-Patron ihrer 

Gemeinschaft. Sie ist in Deutschland, Liechtenstein und Österreich tätig in 

Freundeskreisen, die «ihre Freundschaft auf der Grundlage von Glauben, Wissen und 

Reden» (www.stefanus.de) pflegen. Mit diesem Visionenweg hat sie nicht nur sich ein 

wunderbares und einzigartiges Geschenk zum 600. Geburtsjahr des Eremiten bereitet. 

Roland Gröbli 

Weitere Informationen siehe: www.bruder-klaus-visionenweg.com. 

http://www.dioezese-linz.at/site/jaegerstaetter/home
http://www.stefanus.de/
http://www.bruder-klaus-visionenweg.com/


Frick-Islitzer, Dagmar / Burkhard, Heinrich-Maria (Hrsg.) (2017): Visionen, die das Herz 

öffnen. Der Bruder-Klaus-Visionenweg im Kloster Heiligkreuztal. Lindenberg im Allgäu. 

Sartory, Gertrud und Thomas (Hrsg.) (1981): Nikolaus von Flüe. Erleuchtete Nacht. 

Freiburg. 

 

24.5.2017 

Bruder Klaus wird abgeschirmt 

Der im Ranft lebende Eremit zog schnell Besucherinnen und Besucher an, weil vor allem 

sein Wunderfasten Aufsehen erregte, er aber auch als religiöser Ratgeber und Fürbitter 

gesucht war. Gesichert ist, dass seine eigene Familie, seine Nachbarn und Freunde 

regelmässig im Ranft waren, dazu viele einfache Leute. Dies ist quellenmässig aber nicht 

gut fassbar. 

Die grösste mit Namen fassbare Besuchergruppe waren Vertreter ausländischer Staaten 

und der eidgenössischen Orte, allein in den Jahren 1478 bis 1482 sieben offizielle 

Delegationen vom Stand Luzern, um den Burgrechtshandel lösen zu können. Das Stanser 

Verkommnis ermöglichte dies im Jahre 1481, und Dankesdelegationen aus Bern, Freiburg 

und Solothurn kamen in den Ranft. Gesucht war also auch der politische Ratgeber! 

Die meisten schriftlichen Aufzeichnungen von Besuchern sind von Theologen und Klerikern 

zu finden, was weiter nicht erstaunlich ist, da diese Gruppe des Lesens und Schreibens 

kundig war. Diese Gruppe wies aber auch streitsüchtige Vertreter auf, so dass sich 

Obwalden entschloss, brieflich am 25. Juni 1482 den Stand Luzern zu bitten, keine 

Personen nach Obwalden passieren zu lassen, ausser diese seien vertrauenswürdig und 

von Luzerner Boten begleitet. 

Seit dem 21. Mai 1477 hatte Bruder Klaus in der Person von Peter Bachtaler einen eigenen 

Kaplan, was für den Ranfteremiten auch ein gewisser «Begleitschutz» war. Schon vorher 

war es aber nicht einfach, zu Bruder Klaus zu gelangen, wie der Reisebericht von Hans von 

Waldheim (1474) aufzeigt und derjenigen von Albrecht von Bonstetten (1478) bestätigt. 

Wer bis zu Bruder Klaus vordringen konnte, wurde von ihm freundlich empfangen. 

Weitschweifigkeit lag Bruder Klaus fern, denn seine Worte waren kurz und klar, selbst in 

theologischen Fragen für einen Nichttheologen jedoch erstaunlich präzise. 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

Literatur: Durrer (1917–1921), 203 f. u.a.m.; Gröbli (1990), 143–146. 

 

26.5.2017 

Niklaus von Flüe war ein innovativer, erfolgreicher Bauer 

Als selbständiger und unabhängiger Bauer war Niklaus von Flüe unternehmerisch tätig. 

Dank der guten Quellenlage ist es möglich, sich über Niklaus von Flüe als Unternehmer ein 

Bild zu machen. Entscheidend ist vor allem, wie er auf die tiefgreifenden Veränderungen in 

seiner Zeit reagierte und was er daraus machte. So nahm in seiner Lebenszeit auch in der 

Innerschweiz die Intensivierung der Landwirtschaft zu: Wälder wurden gerodet, Riedland 

entwässert und Alpweiden erschlossen. Und immer mehr wagten es die Innerschweizer 

Bauern, anstelle von Ackerbau für die Selbstversorgung auf Viehzucht und die (Hart-

)Käseproduktion umzustellen. Die Produktion von Hartkäse bedeutete, dass aus rasch 

verderblicher Milch ein gut haltbares und bestens transportierbares Nahrungsmittel 

hergestellt werden konnte. Der zunehmende Verkauf von Vieh und Käse in den florierenden 

Städten Oberitaliens brachte Geld in die Berge. Die Geldwirtschaft wurde Teil der 

Lebenswirklichkeit. 

 

 



Mit neuen Methoden zum Erfolg 

Nach Ansicht von Pirmin Meier besass sein Vater etwa zwei Kühe, dazu Kleinvieh und 

Ackerland für die Selbstbewirtschaftung. Niklaus von Flüe erwarb weitere Grundstücke und 

konnte seinem Ältesten Sohn einen Hof mit Weideland für etwa 10 Kühe übergeben. Dieser 

Sohn, Hans von Flüe, brachte es, auch dank einer guten Heirat, auf einen Hof mit 20 bis 

30 Kühen. Im Sachsler Kirchenbuch von 1488 erfahren wir ferner, dass Niklaus im Melchtal 

einst «Dornen aushauen» wollte. Das heisst: Die von Flües haben das landwirtschaftlich 

nutzbare Land qualitativ verbessert, indem sie überwucherte Flächen von Unkrau befreiten. 

In einem Satz: Als Bauer verhielt sich Niklaus von Flüe innovativ und progressiv beüglich 

neuer Produktionsmittel (Weide- statt Ackerland), bezüglich der Warenwirtschaft (Einsatz 

von Geld statt Selbstversorgung), der Arbeitsprozesse und Logistik (die Alpwirtschaft 

veränderte die Lebensgewohnheiten massiv), bezüglich der Endprodukte (Milch und Käse 

statt Getreide) und er vermehrte das produktive Kapital der Familie erheblich. 

Roland Gröbli 

Literatur: Gröbli (2016), 23 ff. 

 

29.5.2017 

Die gemalte Theologie des Betrachtungsbildes 

Mit Bruder Klaus untrennbar verbunden ist «sein» Betrachtungs- oder Meditationsbild. 

Dessen Verwandtschaft mit der einfachen Radskizze (siehe Blog vom 6. März 2017) ist 

deutlich, sodass man von einer ikonographisch und kompositorisch angereicherten und 

ausgemalten Version seines Radbildes sprechen könnte. Dieses hatte er als sein «Buch» 

bezeichnet, woraus er lese. Die nähere Beziehung des Temperabildes zu Bruder Klaus ist 

nicht mehr eindeutig festzustellen. Es war sicher in seinem Besitz, als er starb, und dürfte 

in den 1470er-Jahren gemalt worden sein. Von wem, wissen wir nicht. Es ist anzunehmen, 

dass die Ausmalung für Bruder Klaus angefertigt wurde, vermutlich aufgrund von 

Gesprächen mit ihm. Es diente ihm offenbar als Hilfe für Gebet und Betrachtung. 

Von der Radskizze übernommen ist kompositorische Strenge des Aufbaus. Das Spiel von 

Kreisen und Speichen in quadratisch umgrenzter Fassung ist als archetypische 

Gegenstruktur zum Verlust der Mitte, zu Orientierungslosigkeit erfahrbar: das Bild tut gut, 

es mittet ein. Zudem verrät die ikonographische und formale Ausgestaltung eine 

erstaunlich komplette «theologische Summe». 

In einer ersten Betrachtung soll hier der theologische Schlüssel vermittelt werden, der das 

Bild zu lesen hilft. Wir entdecken in ihm älteste Glaubenslehrtradition. 

Theologie im engen Sinn ist im Kern dargestellt: Gottes Gegenwart im Antlitz und die 

Dreieinigkeit im dynamischen Spiel der Speichen. 

Das heilsgeschichtliche Handeln Gottes in der Geschichte drücken die sechs Medaillons aus; 

«vom Beginn der Zeit (Schöpfung), von der Mitte der Zeit (Christusereignis: Verkündigung 

bis Verherrlichung) und von den sakramentalen Zeichen (Eucharistie)». 

In den Accessoires der einzelnen Medaillons (Speis und Trank – Mantel – Krücken – 

Pilgerstab – Kette – Sarg) erkennen wir Symbole der Werke der Barmherzigkeit: die 

christliche Ethik, die Antwort des Menschen auf Gottes Handeln. 

Gerahmt wird das Ganze durch die Evangelisten-Symbole, Hinweis auf die theologische 

Erkenntnislehre: das Evangelium ist das Licht des Glaubens, die Erkenntnis: «Jesus 

Christus ist von Gott zur Weisheit gemacht, zur Gerechtigkeit und zur Heiligung und zur 

Erlösung» (1 Kor 1.30). 

Sind Niklaus’ Visionen als das Sprachspiel Gottes zu deuten, die er gewählt hat, um diesen 

zu erreichen, haben wir es hier mit einem reifen Kondensat eines langen Weges eines 

Gottsuchenden zu tun: gemalte Theologie vom Feinsten. 



Fr. Peter Spichtig op 

Literatur: Stirnimann (1981), 141–294, Zitat: 291. 

 

31.5.2017 

Hans von Waltheym zu Besuch im Ranft 

Die interessanteste und aussagekräftigste Beschreibung des Ranft und ihres berühmten 

Bewohners verdanken wir dem deutschen Pilger Hans von Waldheym (um 1422–1479). 

Der begüterte Kaufmann aus Halle (Sachsen) besuchte Bruder Klaus vor ziemlich genau 

543 Jahren, am 26. Mai 1474. Seine Schilderungen des Ranfts und der Begegnungen mit 

Bruder Klaus, «einem Mann in seinem besten Alter», mit Dorothee, «eine hübsche junge 

Frau unter vierzig Jahren mit einem frischen Gesicht und glatter Haut», und deren jüngsten 

Sohn Niklaus, «er gleicht ihm, als wäre er ihm aus dem Gesicht geschnitten», sind 

einzigartig. 

Unverdächtiger und unverblümter Zeuge 

Hans von Waltheym war offen, neugierig und schreibt – für seine Zeit noch durchaus 

ungewöhnlich – in der Ich-Form, äussert seine eigene Meinung recht unverblümt. Und 

gerade so, als völlig unverdächtiger Zeuge ist es für uns besonders wertvoll. Anstelle vieler 

Worte, ein paar Zitate aus seinem Tagebuch (Übersetzung Werner T. Huber): 

«Bruder Klaus ist ein feiner Mann, etwa in meinem Alter, in den besten Jahren bei Fünfzig. 

Er hat braunes Haar, noch kein graues. Er hat auch ein wohlgestaltetes, gut gefärbtes, 

schmales Gesicht, und er ist überhaupt ein schlanker Mann mit einer angenehmen, guten 

deutschen Sprache.» 

«Ich sage, (…) auch die Hände waren voller natürlicher Wärme, genauso wie bei anderen 

Menschen. (..) Sein Gesicht war weder gelb noch bleich, sondern es hatte eine echte 

Fleischfarbe, so wie bei einem anderen lebenden, normalen, gesunden Menschen. Er ist 

auch nicht traurigen Mutes, sondern in all seinem Reden, in seinem Gang und in seinen 

Gebärden erlebten wir ihn als leutselig, mitteilsam, behaglich, fröhlich und vor allem 

freundlich.» 

«Da fragte ich [Waldheim] ihn [Bruder Klaus] noch: <Und seit der Zeit, habt Ihr wieder 

einmal etwas gegessen oder getrunken?> Aber ich konnte von ihm nichts anderes erfahren 

als: <Gott weiss.> Und nach mancherlei Gesprächen verabschiedete ich mich erfreut von 

ihm und empfahl mich in sein innigstes Gebet. Dann gab er uns seine Hand, und wir 

verabschiedeten uns.» 

Roland Gröbli 

Literatur: Birte Krüger und Klaus Krüger (Hrsg.) (2014): Ich, Hans von Waltheym: Bericht 

über eine Pilgerreise im Jahr 1474 von Halle in die Provence. Halle. 

Durrer (1917–1922), 56–67. 

 

2.6.2017 

Auch Mystiker irren sich 

Ermutigende Worte und Gedanken zu Pfingsten 

«Und ich werde den Vater bitten, und er wird euch einen anderen Beistand geben, der für 

immer bei euch bleiben soll. Es ist der Geist der Wahrheit, den die Welt nicht empfangen 

kann, weil sie ihn nicht sieht und nicht kennt. Ihr aber kennt ihn, weil er bei euch bleibt 

und in euch sein wird» (Joh 14, 15–17). Mit diesen Worten tröstet Jesus vor seinem Sterben 

die Jünger. Er hielt sein Versprechen – bis heute feiern wir an Pfingsten das Kommen des 

Heiligen Geistes. 

Bruder Klaus gilt als einer, der geistbeseelt war. «Man glaubte Bruder Klaus, weil man ihm 

nicht misstrauen konnte» (Peter von Matt). 



Schon früh hat Niklaus Visionen – Gott spricht mit ihm durch Bilder. Als Sechzehnjähriger 

sieht er im Ranft einen Turm stehen, der Himmel und Erde verbindet – Ausdruck seiner 

«Sehnsucht nach dem einig Wesen» (Roland Gröbli). Später bedeuten ihm vier Lichter, wo 

genau im Ranft er sich niederlassen soll. Niklaus hatte so etwas wie einen «direkten Draht» 

nach oben! 

Dennoch: Als er nach zwei Jahren des Ringens als Pilger aufbricht, führt ihn der gewählte 

Weg in die Irre. Nach nur wenigen Tagen kehrt Niklaus kurz vor Liestal um und geht zurück 

in seine Stammlande. Er, der von Kindesbeinen an so gottverbunden lebte, der in seinem 

intensiven Beten stets mit seinem Schöpfer im Gespräch blieb, er missverstand Gottes Ruf 

und ging zunächst in die falsche Richtung. 

Wie ermutigend! Selbst Niklaus, der ein besonderes Gespür für den Geist Gottes hatte und 

ein offenes Ohr für seinen Ruf, muss nach seinem Weg suchen. Der Umweg, den er dabei 

macht, ist erhellend: In der Nacht vor Liestal sieht Niklaus einen Lichtstrahl vom Himmel 

herab kommen, der in ihn dringt und ihm Bauchschmerzen verursacht. Getroffen von neuer 

Erkenntnis findet er den Mut umzukehren und seiner Berufung eine andere Lebensform zu 

geben als ursprünglich gedacht. Es hat wohl die nötige Distanz gebraucht, den 

Perspektivenwechsel und das Aufgeben von Vertrautem um neu offen zu werden für den 

Geist der Wahrheit. 

Nadia Rudolf von Rohr 

Niklaus Kuster / Nadia Rudolf von Rohr (2017): Fernnahe Liebe. Niklaus und Dorothea von 

Flüe. Ostfildern. 

 

7.6.2017 

Bruder Klaus in der Musik (II): Das Gemeindelied 

Neben Messkompositionen und anderen grossen Werken (vgl. Blog vom 22. März 2017) 

gibt es auch eine ganze Reihe von Gemeindeliedern, die Bruder Klaus besingen. Halten 

sich gewisse Kirchenlieder über Generationen, so zeichnet sich gerade das Genre 

Heiligenhymnus – abgesehen vom Marienlob – durch eine eher geringe Halbwertszeit aus. 

An den Bruder-Klausen-Liedern kann man dies sehr deutlich aufzeigen. 

Die Dichterin Maria Dutli-Rutishauser etwa ist im heutigen Empfinden zu sehr mit der 

Epoche der Geistigen Landesverteidigung verknüpft. Diese Art protektionistische 

Vereinnahmung ist uns auch theologisch suspekt geworden: «Hüter der Heimat, du Bruder 

Klaus, o Wächter auf ewigen Höhen: nimm du unser Land in deinen Schutz, dass im Sturm 

wir stark bestehen (…) laß uns dem Herrgott vertrauen, damit wir als starkes Schweizervolk 

floh am Glück der Heimat bauten.» 

Lieblich kam «Vom Himmel blickt ein heller Stern» von 1926 daher (siehe Foto). 

Bemerkenswert ist, dass sich mit Heinrich Bone ein eminenter deutscher Kirchenliedautor 

dem Thema angenommen hat. Aber auch er bleibt letztlich an einer ultramontanen Patina 

kleben. Immerhin sah man sich noch 1965 genötigt, das populäre Lied aus der Feder von 

Joseph Frei aus Cantate und Laudate ins Kirchengesangbuch (KGB) hinüberzuretten. 

Paul Kamer und Joh. Baptist Hilber hatten fürs KGB einen zeitgenössischen Zugang 

versucht (Nr. 899) – und sind damit wohl grandios gescheitert. Der Text ist ein Hybrid aus 

Hymnus an den Heiligen und Gebet an Gott in der Übernahme des Bruder-Klausen-Gebetes 

als Coda jeder der drei Strophen. Das ist ein Murks, den auch die relativ strenge Melodie 

Hilbers nicht aufzufangen vermochte. Bemerkenswert ist immerhin die erstmalige 

Erwähnung Dorothees: «Bruder Klaus, Bruder Klaus! Du hast mit deiner starken Frau zehn 

Kindern Brot und Heim geboten.» 

Keines dieser Lieder hat es ins KG geschafft. Für einen neuen Versuch ging man die 

bekannte Lyrikerin Silja Walter für einen Text an. Dass «Du großer, heilger Mann im Ranft» 



(KG 791) bisher nicht wirklich eine grosse Popularität erreicht hast, kann ich hier bloss 

vermuten. 

Zugegeben, das Genre ist schwierig. Aber die Bruder-Klausen-Verehrung braucht eine 

zeitgenössische poetische und musikalische Verdichtung. Diese Figur ist zu wichtig für die 

Spiritualität und die Politik- und Mentalitätsgeschichte der Schweiz, als dass man sie dem 

Heimatstil überlassen kann. 

Dass das Vermächtnis Niklaus von Flües aktueller denn je ist, kommt in diesem Jahr auf 

vielfältige und eindrückliche Art und Weise zum Ausdruck. Auch im Echo auf den laufenden 

Liedwettbewerb! 

Fr. Peter Spichtig op 

 

9.6.2017 

Zwei Frauen treten aus dem Schatten ihrer Männer 

Der Schweizerische Katholische Frauenbund (SKF) ist ein grosses Frauen-Netzwerk mit 

130’000 Mitgliedern, die sich in 19 Kantonalverbänden und 680 Ortsvereinen organisieren. 

Er ist kirchliche und spirituelle Heimat für Frauen, denn er setzt sich ein für eine befreiende 

und glaubwürdige Kirche. 

Ganz im Sinne dieses Zieles gehörte anlässlich der jährlichen Delegiertenversammlung, die 

vor wenigen Tagen in Sarnen stattfand, die Bühne nicht Niklaus von Flüe, sondern seiner 

Frau Dorothee Wyss und Katharina von Bora, der Ehefrau von Martin Luther, der 100 Jahre 

nach der Geburt von Niklaus von Flüe mit seinen 95 Thesen der Beginn der Reformation 

einleitete. 

Mit einem kurzen theatralischen Intermezzo «Katharina und Dorothee – zwei Frauen im 

Schatten ihrer Männer» vermittelten die Schauspielerinnen Sandra Lussmann und Madlen 

Arnold den 200 begeisterten Delegierten der SKF einen Einblick in das Leben und Wirken 

der beiden starken Frauen. So unterschiedlich die Biographien von Katharina und von 

Dorothee auch sind, im Dialog finden sie Parallelen: Während beide Männer mit ihrer 

Berufung beschäftigt waren, hielten die Frauen die Zügel von Haus und Hof in der Hand, 

kümmerten sich um das Weltliche, taten was zu tun war. Beide Männer haderten mit sich 

und wohl auch mit Gott, versanken in Zweifel und beiden stand eine starke Gefährtin zur 

Seite, Gefährtinnen die heute aus dem Schatten treten. 

«Kirche mit* den Frauen» 

Der SKF blickte aber nicht nur zurück, sondern setzt sich auch heute für die Partiziation 

der Frauen in der Kirche ein. Hildegard Aepli, Initiatorin von «Kirche mit* den Frauen», 

reflektierte im anschliessenden Gespräch mit SKF Präsidentin Simone Curau Aepli das 

Projekt «Kirche mit*» und zeigte Möglichkeiten, welche Frauen heute haben, in den Kirchen 

mitzuentscheiden. SKF-Frauen sind starke Frauen – Dorothee wäre wohl beim SKF. 

Doris Hellmüller, Geschäftsführerin der Bruder-Klausen-Stiftung Sachseln 

Weiterführende Informationen: www.frauenbund.ch 

 

12.6.2017 

Der Landesheilige zwischen den Konfessionen 

Auf einer Darstellung des französischen Malers Humbert Mascheret ist Bruder Klaus mit 

einer Labeflasche abgebildet, seine Hände auf die Schultern des katholischen Solothurner 

Gesandten und des reformierten Basler Abgeordneten gelegt. 

Das Bild von 1586, eine historisch falsche Darstellung des Bundesschwurs von 1481, 

geschaffen für das Rathaus des mächtigen reformierten Standes Bern, war für die 

Katholiken eine Provokation: Mit der Labeflasche wurde nicht nur das Wunderfasten von 

http://www.frauenbund.ch/


Niklaus von Flüe in Frage gestellt, sondern Bruder Klaus, aus katholischer Sicht leuchtendes 

Vorbild für den alten Glauben, als Brücke zur Reformation dargestellt. 

Die erfolgreiche und für die Eidgenossenschaft so wichtige Vermittlung des in Stans 1481 

nicht anwesenden Eremiten aus dem Ranft begründete Bruder Klausens Ruf als 

zivilreligiöser Vermittler, der bis heute weiterwirkt. 

Mit diesem Beispiel und vielen anderen zeigt der reformierte Nidwaldner Pfarrer Fritz Gloor 

eindrücklich auf, dass Niklaus von Flüe auch bei den Reformierten stark verehrt wurde und 

wird, aber eben anders als bei den Katholiken. 

Eine Brücke zu den Reformatoren war der erste offizielle Biograf von Niklaus von Flüe, 

Heinrich Wölfli, der nicht nur Lateinlehrer von Huldrych Zwingli war, sondern auch 

Ideengeber für die vier Schriften Zwinglis über Bruder Klaus. Darin warnte Zwingli vor 

Eigennutz und der damit verbundenen Reisläuferei, die ihrerseits für die katholisch 

gebliebenen eidgenössischen Orte wirtschaftlich sehr wichtig war. Am Anfang der 

katholisch-konfessionellen Literatur über Bruder Klaus stand die erste gedruckte Biografie 

aus dem Jahre 1537, verfasst vom katholischen Polemiker Hans Salat. Salat, der den 

Neugläubigen zugestand, die Geschichte des Ranfteremiten objektiv zu schildern, stilisierte 

Bruder Klaus zu einer heilsgeschichtlichen Gestalt empor, die geradezu Höhepunkt und 

Abschluss des wahren Christentums vor der Glaubensspaltung gewesen sei. Das sahen die 

Reformierten natürlich anders: Sie wehrten sich bis zur Heiligsprechung von 1947 gegen 

die Vereinnahmung des vorreformatorischen Eremiten als allein katholischer Heiliger. 

Wer sich über den «Landesheiligen zwischen den Konfessionen» interessiert, ist mit dem 

von Fritz Gloor aufschlussreichen und eingängig geschriebenen Buch aus dem Zürcher TVZ-

Verlag bestens bedient! 

Urban Fink, Inländische Mission 

Literaturhinweis: Gloor, Fritz (2017): Bruder Klaus und die Reformierten. Der Landesheilige 

zwischen den Konfessionen. Zürich. 

 

14.6.2017 

Leib Christi werden 

Das Fronleichnamsfest gibt Anlass, mit Niklaus von Flüe über die Eucharistie 

nachzudenken. Sein Wunderfasten ist ja zugleich ein Eucharistie-Wunder. Er selber gab auf 

neugierige Fragen nie Auskunft. Aber seinem Beichtvater vertraute er an: «Wenn er der 

Messe beiwohne und der Priester das Sakrament geniesse, empfange er davon eine solche 

Kraft, dass er ohne essen und trinken sein könne, sonst könnte er es nicht ertragen.» 

Seit er 1477 einen eigenen Kaplan im Ranft hatte, wohnte er täglich der Messe bei. Das 

Medaillon seines Betrachtungsbildes (vgl. Blog vom 29.5.) bietet uns hierfür anschauliche 

Anhaltspunkte. Es kommt nahe an die Situation heran, die Bruder Klaus vom Fenster seiner 

Zelle aus erlebte. Es ruft uns in Erinnerung, wie defizient die Form der (vor-)tridentinische 

Messe war. Alles in ihr war dem Priester zu «lesen» delegiert; die wenigen Dialoge wurden 

mit dem Ministranten geführt, der die lateinischen Formeln auswendig gelernt hatte. 

Die dennoch sehr «orthodoxe» Eucharistielehre des Heiligen kommt im Bild dadurch zum 

Ausdruck, dass die entsprechende Speiche tief in die Bildszene hineinragt. Breit von Gott 

in der Mitte ausgehend reicht, ihre Spitze bis zur kleinen Hostie in der Hand des Priesters. 

«So ist die Grossmächtigkeit Gottes des Allmächtigen in dieser kleinen Substanz der 

Hostie.» «Den selben zarten Leib, den Maria geboren, hat er uns zur Speise gegeben 

mitsamt seiner ungeteilten Gottheit» (Pilgertraktat). 

Zwar könnte jemand eine Spannung darin sehen, dass Klaus die Einsamkeit mit Gott 

suchte, wo doch die Eucharistie das Sakrament ist, das Gemeinschaft stiftet; wohl mit Gott, 

aber auch mit dem ganzen Leib Christi, der Kirche. Aber gerade bei Niklaus zeigt sich, dass 



die Communio mit den Mitmenschen durch den Wegzug in den Ranft nicht geringer wurde, 

sondern auf einer tieferen Ebene wuchs. Er hatte trotz «Privatmesse» kein 

individualistisches Eucharistie-Verständnis, wie wir es gern den «Vorkonziliaren» 

vorwerfen. Auch wenn der Communio-Aspekt in der heutigen Liturgie besser zum Ausdruck 

kommt, war den Alten, insbesondere Klaus durchaus bewusst, dass der geteilte Leib Christi 

die Kirche ist: Communio war ganz konkret das Gemeinwesen. Alle waren Christen, ja alle 

waren katholisch. 

Fr. Peter Spichtig op 

Zitate: Gröbli 1991, 216 und 265; Weiterführende Literatur: Stirnimann 1981. 

 

16.6.2017 

Der erste Mediator der Schweiz 

Zum Internationalen Tag der Mediation (18. Juni 2017) 

«Alleine aufgrund seiner Lebenshaltung hat Niklaus von Flüe die wichtigsten 

Grundprinzipien einer Mediation eingehalten, nämlich vor allem die Neutralität und 

Allparteilichkeit des Vermittlers, die Vertraulichkeit und die Selbstverantwortlichkeit der 

Parteien.» 

Dies schrieb 2006 die Rechtsanwältin und Mediatorin Sylvia Bütler, die Niklaus von Flüe an 

modernen Kriterien einer Mediation und den Anforderungen an einen (erfolgreichen) 

Mediator gemessen hat. 

Ihre Feststellungen sind in mehrfacher Hinsicht interessant. Ihr Interesse an Bruder Klaus 

ist typisch für die heutige Zeit, in der er nicht nur als kirchlich-religiöse und allenfalls als 

historisch-patriotische Figur wahrgenommen wird, sondern eben auch als Akteur der 

Zivilgesellschaft. Das eröffnet in mehrfacher Hinsicht neue und spannende Perspektiven. 

Niklaus von Flüe bei SWISSINT in Stans 

Ich freue mich deshalb sehr, dass ich am kommenden Sonntag aus Anlass des 

Internationalen Tages der Mediation im SWISSINT der Schweizer Armee in Wil bei Stans, 

dem Ausbildungszentrum der Schweizer Armee für friedensfördernde Einsätze, als einer 

von drei Referenten teilnehmen darf. Damit wird die Friedenstat von Niklaus von Flüe von 

1481 mitten hinein in die Gegenwart gestellt. Das ist keineswegs selbstverständlich, aber 

genauso verstehen wir Niklaus von Flüe am besten und so wirkt er bis heute als Vorbild. 

Roland Gröbli 

Literaturhinweis: Sylvia Buetler, Niklaus von Flüe – Friedensstifter und «Mediator» des 15. 

Jahrhunderts. Sachseln 2006 [Manuskript]. 

 

19.6.2017 

Kraftort Ranft? Ein theologischer Zwischenruf 

«Mehr Ranft» ist das Motto des Gedenkjahres. Da und dort wird dieser Ranft als Kraftort 

bezeichnet. Man kann das richtig verstehen; als «identitätsstiftenden, spirituellen Kraftort 

Ranft», wie er auf der offiziellen Website charakterisiert wird. «Kraft» wird ihm also 

zugeschrieben, insofern er ein Memorial-Ort ist, ein Ort der produktiven Erinnerung. 

«Kraftort» wird aber auch ganz anders verstanden. Die Pyramiden von Gizeh, Stonehenge 

in England oder alte Kloster- oder Wallfahrtskirchen seien an Orten errichtet worden, wo 

eine seltene Dichte universaler Lebensenergie herrschten. So oder ähnlich wird 

argumentiert. 

Welcher Art Schwingungen wo und wie auch immer zu messen je möglich sein wird, die 

was auch immer an Wirkungen auf Leib und Seele haben mögen: eine theologische 

Kategorie ist das nicht. Insofern Gott Schöpfer des Himmels und der Erde ist, mag er auch 



verantwortlich sein für irgendwelche Energiefelder. Aber vor allem ist Gott der an uns 

Menschen heilend Handelnde. 

Im Fall des Ranft ist es klar. Dieser Ort wurde Niklaus von Flüe angezeigt: vier Lichter 

wiesen dorthin, wo er bereits als 16jähriger einen hohen, hübschen Turm gesehen hatte; 

wo auch oft derselbe Stern stand, den er bereits im Mutterleib sah. Dieser unwirtliche Ort 

liegt aber auch in schattiger Schlucht, durch die Klaus zur Taufe getragen wurde: der im 

Ritus in verkümmerter Kleinform angedeutete Exodus – das Eintauchen in den Tod und das 

Aufsteigen aus dem Wasser zum neuen Leben – hat sich an ihm bereits auf dem Weg zum 

Taufort vollzogen. Er erinnerte sich daran zeitlebens (s. Blog vom 3. Mai 2017). Die 

Ranftschlucht wurde für ihn zum Ort fortdauernder Kontemplation dieser Bewegung. 

<Ganz nah und weit weg> (Klara Obermüller) war Klaus von dort aus den seinen. 

Der Ranft ist seither ein einzigartiger Memorial-Ort: ein Ort, wo das Gedenken an einen 

wahren Gottsucher sorgfältig geschützt und bewahrt wurde, so dass er nicht zum frommen 

Marktplatz verkam (Kompliment an die örtlichen kirchlichen und weltlichen Autoritäten!). 

Der Ranft wurde uns Sinnbild für Rückzug, Tiefgang, Verdichtung und Konzentration aufs 

Wesentliche. 

Mehr Ranft. Ja. Aber der Ranft ist überall da, wo ich mich auf Gott und den Anderen hin 

öffne. 

Fr. Peter Spichtig op 

Link auf die zitierte Website: http://www.mehr-ranft.ch/  

 

22.6.2017 

Bruder Klaus und die 10'000 Märtyrer 

Zum Tag der 10’000 Ritter (22. Juni 2017) 

Für seine Kapelle im Ranft wählte Bruder Klaus unter anderem die 10’000 Märtyer als 

Patrone. Das war kein Zufall. Feiertag der thebäischen Legion ist der 22. Juni. Am Vorabend 

dieses Feiertages eroberten die Berner, verstärkt mit Söldnern aus der Innerschweiz, 1339 

die Stadt Laupen. Als gemeinsames Feldzeichen verwendeten sie dabei erstmals das 

Emblem der 10’000 Märtyrer, das weisse Kreuz auf rotem Hintergrund. 

Der 22. Juni war fortan Berner Landesfeiertag und gern vertrauten sie in schwierigen 

Situationen auf ihre Hilfe. In den Legendenkreis der 10’000 Märtyrer gehören unter 

anderem die Stadtheiligen von Solothurn: Ursus und Viktor, Zürich: Felix und Regula, und 

Zurzach: Verena. 

Sieg in Burgund dank der 10’000 Märtyrer? 

Die Ueberzeugung, dass die 10’000 Märtyrer sie nicht verlassen würden, trug 1476 zum 

grössten militärischen Erfolg der Alten Eidgenossenschaft bei. So schrieb am 18. Juni 1476 

der Basler Hauptmann Peter Rot dem Basler Rat, dass wohl «am 10’000-Rittertag gestritten 

werde, weil da die heiligen 10’000 Ritter … unsere Fürbitter beim allmächtigen Gott sind.» 

Und unmittelbar nach der Schlacht schrieb er: 

«Wie hart und erbarmungslos der Angriff und die Schlacht abliefen, wollen wir Euch nach 

der Rückkehr berichten. Der ewige allmächtige Gott, die würdige und keusche, reine 

Jungfrau und Mutter Maria und die heiligen 10’000 Märtyrer haben für uns gefochten, denn 

die Sache war nicht menschlich. Dem allmächtigen Gott, seiner würdigen Mutter und den 

heiligen 10’000 Märtyrern sei Lob und Dank, sei Lob und Ehre.» 

Roland Gröbli 

Literaturhinweis: Gröbli, Einig Wesen, 108 f. 

 

 

 

http://www.mehr-ranft.ch/gedenken/mehr-ranft/


23.6.2017 

Niklaus von Flüe mobil 

Im Gegensatz zu den bisherigen grossen Bruder-Klaus-Jubiläen will der Trägerverein 600 

Jahre Niklaus von Flüe nicht nur zentrale Feiern und Orte, sondern möglichst auch 

dezentrale Anlässe und Veranstaltungen. Ein wichtiger Beitrag dazu sind die vielen 

Mitmach-Projekte, die nicht unter der Verantwortung des Trägervereins stehen, sondern 

lokal verankert sind. 

Mit dem mobilen Erlebnis «Niklaus von Flüe – Unterwegs» bringt der Trägerverein selbst 

ein mobiles Grossprojekt ins Rollen, und zwar mit einem Pavillon mit mindestens einem 

Halt in jedem Kanton: Ab dem 28. Juni 2017 tourt das mobile Erlebnis «Niklaus von Flüe – 

Unterwegs» quer durch die ganze Schweiz. 

Niklaus von Flüe wurde vor 600 Jahren in eine Welt geboren, die für uns kaum mehr 

vorstellbar ist. Die Geschichte dieser facettenreichen Persönlichkeit kann in ihrer 

Komplexität nicht auf die Schnelle erzählt werden. Passanten und interessierte Besucher 

werden zwischen dem 28. Juni und dem 25. September aber vor Ort über die gelebten 

Werte und das weitgreifende Wirken des Friedensbotschafters und Ratgebers informiert. 

Sie können einen Augenblick ungestört mit dem Menschen, Mystiker und Mittler teilen. Der 

Besucher kann nach der Einführung sich auf die Konfrontation der besonderen Art 

einlassen: Er wartet. Er begegnet. Er reflektiert. Beim Warten wird der Gast auf die 

Begegnung vorbereitet und konzentriert sich auf seine eigene Gedankenwelt. In der 

zweiten Phase ist er auf sich selbst reduziert: ohne Ablenkung durch Handy oder Uhr – er 

steht Niklaus von Flüe in einem abgedunkelten Raum und in völliger Stille gegenüber. Die 

Reflexion als letzte Phase unterstützt den Gast dabei, das Erlebte zu ordnen. Er schreibt 

auf, was ihn bewegt, was er erfahren hat. Seine Aufzeichnungen legt er in Behälter, der als 

Zeitkapsel versiegelt, erst in 100 Jahren wieder geöffnet wird. In einem Heute voller Hektik 

und Vergänglichkeit ein spannender und faszinierender Gedanke. 

Urban Fink, Inländische Mission 

  

Grundlagen für den Blogbeitrag: Medieninformation des Trägerverein 600 Jahre Niklaus 

von Flüe. 

Der Tourenplan (Stand Juni 2017): 

KW Datum Kanton Geplante Standorte 

26 28.06.17 OW Flüeli-Ranft 

26 30.06-01.07.17 NW Stans, Dorfplatz 

27 04.07.17 AI Appenzell, Landsgemeindeplatz 

27 06.07.17 LU Stadt Luzern, Jesuitenplatz 

27 08.07.-09.07.17 AR Heiden, Dunantplatz (09.07., bis 12.30-16.30 Uhr) 

28 11.07.17 ZG Zug, Kirche Guthirt, Baarerstrasse 62 

28 12.07.17 UR Altdorf, Lehnplatz 

28 15.07.17 SZ Schwyz, Parkplatz Victorinox 

29 17.07.17 GR Chur, Theaterplatz 

29 20.-21.07.17 SG Stadt St. Gallen, Gallusplatz (21.07., bis 15.00 Uhr) 

30 26.07.17 TG Kreuzlingen, Hafenplatz 

30 28.07.17 FL Region Buchs SG / FL 

31 31.07.-02.08.17 ZH Stadt Zürich, Grossmünsterplatz 

31 04.08.17 AG Aarau, vor röm.-kath. Landeskirche 

31 06.08.17 ZH Kloster Kappel am Albis, vor der Kirche 

32 07.-08.08.17 BS Stadt Basel, Barfüsserplatz 



32 11.-12.08.17 BL Liestal, Platz beim Wasserturmplatz 

33 14.08.17 JU Vicques 

33 16.-17.08.17 BE Stadt Bern, unterer Waisenhausplatz 

33 20.08.17 SO Solothurn, St.-Ursen-Terrasse 

34 26.08.17 FR Fribourg, Place Georges Phyton 

35 29.-30.08.17 NE Neuchâtel, Place du Port 

35 02.-03.09.17 GE Carouge, Altstadt, Place du Temple 

36 05.-06.09.17 VD Lausanne, Place de l’Europe 

36 09.09.17 VS Sion, Place de la Planta 

37 11.-12.09.17 TI Giubiasco, Piazza Grande 

37 13.-14.09.17 TI Lugano, Piazza San Rocco 

37 16.09.17 SH Stadt Schaffhausen, Herrenacker 

38 20.09.17 GL Glarus, Vorplatz der kath. Kiche 

38 23.-25.9.17 OW Sachseln, vor Kirche 

 

26.6.2017 

Wie einer sich und den anderen abhandenkommt 

Der Obwaldner Filmemacher, Bildhauer, Maler und Musiker Luke Gasser spürte in 

sechsjähriger Arbeit den Wurzeln des Bruder Klaus nach, der ihm als Volksheiliger von Kind 

an vertraut war. Wer sich von seinen wort- und bildgewaltigen Schilderungen packen lässt, 

wird schwerlich zu einer Lebensbeschreibung zurückkehren, die in ihm primär das Exempel 

eines von Gott gerufenen frommen Mannes sehen will. 

Gasser mischt das gewohnte Bild des gemäss seinen Aussagen interessantesten 

Schweizers aller Zeit auf und schafft eine neue Erzähltradition mit seiner radikal 

menschlichen und zwischenmenschlichen Perspektive. Kräftig beschreibt er diese 

Auseinandersetzungen und den inneren Kampf des Flüelibauern, den Askese, Visionen und 

nächtliches Beten vor sich her treiben. Die Konflikte der ältesten Söhne mit dem Vater sind 

noch nie in dieser Deutlichkeit beschrieben worden. Dazwischen mischt er geschickt feine 

Töne und unvergessliche Schlüsselmomente am Tisch der von Flües. 

Dorothee, der eigentliche Mittelpunkt 

Diese Krisenzeit vermittelt der 51-jährige Gasser glaubwürdig, gerade auch, wie deren 

glücklicher Ausgang für die direkt Betroffenen lange Zeit nicht erkennbar ist. Und wie im 

Film (siehe Literaturverweis), die als DVD dem Buch beiliegt, ist Dorothee, seine Frau, der 

eigentliche Mittelpunkt, der letzte Halt für diesen Menschen, der auf der Suche nach Gott 

sich und den anderen immer mehr abhandenkommt. 

In der Rahmenhandlung erweist sich Luke Gasser als solider Kenner der Quellen und der 

Zeit. Die Freiheit einer historischen Erzählung nutzt er in den Handlungen und Gesprächen, 

die uns aus verständlichen Gründen nicht authentisch erhalten sind. Luke Gasser legt im 

Gedenkjahr ein Buch vor, das diesen sperrigen Menschen des Spätmittelalters für neue 

Leserinnen und Leser erschliesst und Lust auf mehr weckt. 

Roland Gröbli 

Literatur: Luke Gasser: Und essen mag er auch nicht mehr. Eine historische Erzählung. 

(Weltbild Verlag) Olten 2017, Preis: CHF 34.90. 

Luke Gasser: Von Flüe – Ein Mann in Pilgers Art, Film 60 Minuten. Schweizer Fernsehen 

2017. Der Film liegt als DVD dem Buch bei. 

 

 

 

 



30.6.2017 

Halbzeit beim Bruderklausblog 

In den Jahren 2012 bis 2015 brachte der «Konzilsblog» jeden Tag einen Kurztext, der sich 

mit dem Zweiten Vatikanischen Konzils (1962—1965) auseinandersetzte. (Diese Texte sind 

unter Konzilsblog - Inländische Mission zugänglich.) Dieses erfolgreiche Projekt gab den 

Anstoss, auch für das Gedenkjahr Niklaus von Flüe 1417—2017 einen Blog zu starten. 

Dabei wählten Roland Gröbli, Peter Spichtig und Urban Fink eine etwas kleinere Kadenz mit 

jeweils neuen Texten am Montag, Mittwoch und Freitag. 

Ziel des Bruderklausblogs ist es, das Leben von Niklaus von Flüe als Ganzes, als Ereignis 

zu lesen. Ohne vertiefte Kenntnis des für damalige Verhältnisse sehr gut dokumentierten 

Lebens von Niklaus von Flüe ist seine Entwicklung, aber auch seine Wirkungsgeschichte 

nämlich nicht fassbar. Der Bruderklausblog www.bruderklausblog.ch soll während des 

Gedenkjahres 2017 eine niederschwellige, aber im Einzelnen auch detailreiche Erinnerung 

an das Leben und an die Wirkungsgeschichte von Nikolaus von Flüe ermöglichen und eine 

«Verheutigung» bewirken. 

Mit bisher 77 thematischen Beiträgen ist nun die Halbzeit des Bruderklausblogs erreicht: 

Im heutigen 78 Beitrag kann nun ein erster Rückblick gemacht werden: Bis anhin wurden 

unsere Texte rund 77’500 Mal angeklickt, was einen Durchschnitt von 1000 Klicks pro 

Beitrag ergibt. 

Am meisten Klicks weisen erstaunlicherweise die ersten drei Beiträge auf, in denen sich die 

drei Redaktoren des Blogs vorstellen. Viele Klicks hatte der Beitrag von Roland Gröbli über 

das nicht originale Bruderklaus-Diktum «Machet den Zaun nicht zu weit», das eine andere 

Bedeutung aufweist, als in der politischen Diskussion suggeriert wird (Blogeintrag vom 11. 

Januar 2017). Von den jüngeren Blogbeiträgen stiess «Seher der anderen Welt» auf grosse 

Beachtung, worin am 28. März 2017 auf die transzendente Seite des Ranfteremiten 

hingewiesen wird. Peter Spichtig erreichte mit «Heiliger Einsiedler und heiliges 

Ehepaar»  (13. Februar 2017) und Urban Fink mit dem Beitrag zur Gedenkmarke Niklaus 

von Flüe 2017 (20. Januar 2017) hohe Klickzahlen. 

Der Bruderklausblog macht den Redaktoren Spass, wir hoffen, dass das auch bei Ihnen, 

liebe Leserinnen und Leser, auch der Fall ist! 

Urban Fink, Inländische Mission 

 

3.7.2017 

Niklaus von Flüe junior kommt auf die Welt 

Zum Geburtstag von Niklaus von Flüe junior (3. Juli 1467) 

Niklaus von Flüe ist ein sperriger Heiliger. Daran kann kein Zweifel bestehen. Und zu den 

Fakten, die aus heutiger Sicht nicht leicht zu verstehen sind gehört, dass sein jüngster 

Sohn nur gerade 16 Wochen alt war, als Niklaus von zu Hause aufbrach und damit die 

Familie verliess. Dafür gibt es aus heutiger Sicht keine Erklärung und auch keine 

Rechtfertigung. 

Doppeltes Skandalon 

Allerdings gibt es hier ein doppeltes Skandalon zu vermelden. Gemäss eigenen Angaben 

steckte er nämlich während zwei Jahren in einer tiefen Sinn- und Lebenskrise, in der ihm 

selbst die Gesellschaft seiner Frau und Kinder lästig war. Offenbar nicht immer. Es gab also 

Zeiten, da er und Dorothee, seine Frau, versuchten, gemeinsam zu alter Vertrautheit 

zurückzufinden und den ‹normalen› Weg zu gehen. Niklaus junior verdankt einem solchen 

Versuch sein Leben, und gerade dies macht Niklaus von Flüe senior aus heutiger Sicht 

menschlicher und uns verständlicher. Andererseits können wir nur erahnen, wie viel und 

https://www.im-mi.ch/ueber-die-im/konzilsblog/?preview_id=15819&preview_nonce=db608115c3&preview=true


wie oft wohl Dorothee «um des Friedens willen» ihrem Niklaus die Zeit und Musse gab, die 

er für sich brauchte. 

Was das zweite Ärgernis, das Verlassen von Frau und Kinder zu diesem Zeitpunkt betrifft, 

da halte ich dafür, dass Niklaus selbst nicht wusste, warum er ging und wohin er gehen 

wollte. Für diese These spricht, dass er schon wenig später wieder heimkehrte. 

Niklaus junior übrigens studierte Theologie, unter anderem je mit einem Stipendium in 

Paris und in Mailand, starb aber bereits 36-jährig als Pfarrer von Sachseln im Oktober 1503. 

Der Berner Chronist Valerius Anselm schrieb Jahre später, keines der Kinder von Niklaus 

von Flüe sei alt geworden und nahm dies als Beweis, dass ein jeder Mensch sich die 

Verdienste des Himmels selber erwerben müsse. 

Roland Gröbli 

 

5.7.2017 

Niklaus von Flüe und der Stand Luzern 

Der Obwaldner Niklaus von Flüe hatte zum Stand Luzern eine besondere Beziehung. Das 

ist nicht selbstverständlich, weil das Paktieren Luzerns mit Bern und mit den anderen 

Städten im noch losen und komplizierten eidgenössischen Bündnissystem den Unwillen der 

Länderorte erregte und zum langwierigen Burgrechtsstreit führte. Dieser für die 

Eidgenossenschaft sehr bedrohliche Streit konnte erst 1481 mit dem Stanser Verkommnis 

gelöst werden. Nach dem Abschluss dieses ersten gesamteidgenössischen Vertrags, der 

zweifellos dem inhaltlich unbekannten, aber mässigenden Rat des Ranfteremiten zu 

verdanken ist, nahm Luzern vermehrt auf die Innerschweizer Länderorte Rücksicht. 

Aus dem Quellenwerk Robert Durrers ergeben sich folgende Luzerner Bezüge. 1474 suchte 

der Pfarrer von Horw für den schwermütigen Luzerner Schultheiss Heinrich von Hunwil 

beim Ranfteremiten Rat. 1477 zog der Kirchherr von Horw für ein Jahr als Kaplan in den 

Ranft. Der Amtsnachbar des Horwer Geistlichen in Kriens war damals Heimo am Grund, 

ein Luzerner Bürger, der ein halbes Jahr vor dem Abschluss des Stanser Verkommnisses – 

in Stans abgeschlossen! – Pfarrer von Stans wurde und der geistliche Berater von Niklaus 

von Flüe war. 

Für 1478 sind im Rahmen des Burgrechtshandels erstmals mehrere Gesandtschaften des 

Luzerner Rats zum Ranfteremiten überliefert, was belegt, dass ein Vertrauensverhältnis 

zwischen Niklaus von Flüe und der Luzerner Regierung bestand. Diese wichtige Beziehung 

zwischen dem Ranfteremiten und Luzern dürfte eine grundlegende Voraussetzung für das 

Zustandekommen der Einigung von 1481 gewesen sein. Es ist kein Zufall, dass für das Jahr 

1481 wieder mehrere Luzerner Delegationen in den Ranft belegt sind, wobei der Luzerner 

Rat im Sommer dieses geschichtsträchtigen Jahres dem Ranfteremiten einen Rock 

schenkte. Luzern sah in Niklaus von Flüe nicht einen Interessenvertreter der 

Innerschweizer Länderorte, sondern den Friedensmann. 

Luzern kooperierte seit 1482 mit Obwalden, um Bruder Klaus gegen ungebetene Besucher 

abzuschirmen. Nach dem Hinschied des Ranfteremiten am 21. März 1487 liess Luzern aus 

Dankbarkeit gegenüber dem Verstorbenen in der Hofkirche und in der Peterskapelle die 

Sterbeglocke läuten und schickte eine Ratsdeputation nach Obwalden, um das Beileid 

auszusprechen. Der Bruderklausenaltar in der Luzerner Jesuitenkirche erinnert uns bis 

heute an die engen Beziehungen Luzerns zum Ranfteremiten. 

Urban Fink, Inländische Mission 

Literatur: Durrer (1917–1921), 75 f., 102–104,108–110, 115–170, 203 f., 394 f.; Gröbli 

(1990), 145, 147–152 (S. 145 mit einer interessanten Auflistung der offiziellen und 

privaten Gesandtschaften zu Bruder Klaus) 

 



7.7.2017 

«Dieses Glücksgefühl, das eigentlich immer noch da ist, erstaunt mich am 

meisten» 

Zu Niklaus von Flüe unterwegs – Ein Erfahrungsbericht 

Seit wenigen Tagen ist Niklaus von Flüe unterwegs und wird in allen Schweizer Kantonen 

Halt machen. Tourenplan siehe ganz unten. Hier ein Erfahrungsbericht, der mich sehr 

berührt hat, weshalb ich ihn auszugsweise mit Ihnen teilen möchte. Nur auszugsweise, 

weil der ‹Weg› zur Begegnung mit zum Prozess gehört. Und natürlich ist die Erfahrung 

eines einzelnen nie für alle gültig. Am besten machen Sie diese Erfahrung selber. 

Begegnung auf Augenhöhe 

«Als ich auf den Platz kam, standen schon einige Personen an. Aber es ging dann doch 

recht schnell. (…) Und so stand ich plötzlich vor ihm. Fast hätte ich ihm guten Tag gesagt. 

Ich habe mit ihm gesprochen, habe für mich gebetet und vor allem habe ich mir Bruder 

Klaus angeschaut. Die Statue ist sehr gut gemacht. Sie steht in der Mitte und ich konnte 

ihm auf Augenhöhe begegnen. Bei der Statue, die in meiner Wohnung steht, schaut er 

einem ja nicht genau ins Gesicht. Das ist hier anders. Wir sahen uns auf Augenhöhe an, 

ich hätte mit ihm sprechen können. Plötzlich verspürte ich ein unglaubliches Glücksgefühl. 

Das hätte ich nie erwartet. (…) 

Eigentlich hatte ich gedacht, dass ich nach dieser Begegnung nichts schreiben würde, aber 

ohälätz, mir ist es nur so aus der Feder geflossen. Das Blatt habe ich dann auch in die 

Kugel geworfen. Wer wird das in 100 Jahren lesen? 

Ich ging dann noch auf den Friedhof, das Glücksgefühl hat mich auch da begleitet – auch 

als ich nochmals am Pavillon vorbeiging. Das erstaunt mich am meisten, dieses 

Glücksgefühl, das eigentlich immer noch da ist. Doch, das ist wirklich eine einmalige 

Erfahrung.» 

Roland Gröbli 

 

10.7.2017 

Ein neues Bruder-Klausen-Lied! 

Das Bruder-Klausen-Lob hob früh an. Schon ein Jahr nach seinem Tod hat der Rektor der 

Kirche Sarnen, Heinrich von Gundelfingen, ein ganzes Offizium komponiert, freilich ohne 

offiziellen Auftrag, aber im guten Glauben an eine baldige Kanonisation. 

Volkssprachliche Bruder-Klausen-Lieder gab es seither auch schon viele. Den meisten aber 

ist eine recht kurze Halbwertszeit beschieden: Hymnische Texte und die dazu gehörigen 

Melodien sind immer Ausdruck eines Zeitgeistes und einem bestimmten ästhetischen 

Empfinden. Der vom Liturgischen Institut lancierte Kompositionswettbewerb für ein neues 

Bruder-Klausen-Lied hat 110 Einsendungen erbracht! Aus einer Auswahl von fünf 

anonymisierten Texten konnten die Komponistinnen und Komponisten einen oder mehrere 

davon vertonen. 

Die Jury hatte die angenehme Herausforderung, eine Melodie auszuwählen, die von einer 

Gottesdienstgemeinde singbar ist und den Charakter des gewählten Textes gut trifft. 

Die ruhige, schlichte Melodie von Joseph Bisig zu einem Text von Josef Willa wurde als die 

Stimmigste empfunden. Dieser Text macht das innere Ringen und die existenzielle 

Gottsuche von Klaus so zum Thema, dass auch jene, die es singen, sich ermutigen lassen 

können, der eigenen Gottsuche mehr Raum zu geben. Die Melodie Bisigs setzt hierfür 

Pausen mitten im Textfluss, die die suchende Thematik gut erfahrbar machen. 

Ich wünsche dem neuen Lied eine grosse Verbreitung und ein langes Leben! Es möge 

mithelfen, den je eigenen Weg verantwortungsvoll und ernsthaft zu suchen und zu gehen, 

auf die Fürbitte von Klaus – und Dorothee. 



Peter Spichtig op 

 

12.7.2017 

Der Streit von 1462 um den Stanser Pfarrer 

Niklaus von Flüe urteilte als Richter im Juli 1462 gegen das Kloster Engelberg 

Im Juli 1462 amtete Niklaus von Flüe als einer von fünf Richtern in einer Streitsache 

zwischen dem Kloster Engelberg und der Pfarrei Stans. Es ist dies einer der wenigen 

Belege, dass Niklaus von Flüe, wie dies von späteren Biografen betont wurde, dem obersten 

Führungsgremium des Standes Obwalden angehört hatte. 

Der «Zeitgeist» sprach für Stans 

In der Streitsache ging es darum, wer den Pfarrer in Stans wählen durfte. Von alters her 

war die Rechtslage klar. Dieses Recht stand dem Kloster Engelberg zu, das dafür auch 

zahlreiche Belege vorweisen konnte. Allerdings hatte sich wohl eingebürgert, dass als 

Pfarrer ein weltlicher Priester gewählt werde, der sich vor der Wahl den Kirchgenossen 

auch vorstellte. Als das Kloster aber einen ihrer Mönche nach Stans schicken wollte, 

eskalierte der Streit. 

Obwohl die Rechtslage klar schien, entschieden die fünf Richter, zu denen auch Niklaus von 

Flüe gehörte, zu Gunsten der Pfarrei. Auf den ersten Blick erstaunt deshalb dieses Urteil, 

es passt aber, wie der Engelberger Rechtswissenschafter Mike Bacher kürzlich in einem 

schönen Aufsatz festhielt, «in die damalige Zeit». Im Laufe des Spätmittelalters entstand 

nämlich, wie er ausführt, eine eigentliche «Kommunalismus-Bewegung». Im Raum 

Obwalden und Nidwalden kann dies für die Zeit des 14. und 15. Jahrhundert besonders gut 

nachgewiesen werden. Im Laufe dieser Zeit bildeten sich die dörflichen Gemeinden und 

Korporationen. Zunehmend wurden sie zu einem politischen Faktor und zunehmend 

beanspruchten sie auch das Recht , den Pfarrer zu wählen und über die Einnahmen der 

Kirchen zu bestimmen. 

Den fünf Richter war wohl bewusst, dass es auch im Streit um den Stanser Pfarrer nicht 

nur um die Person ging. Die Kirchgenossen mussten dem Kloster als Entschädigung für das 

Besetzungsrecht denn auch eine Entschädigung in Höhe von 115 Pfund entrichten. 

Roland Gröbli 

Literaturhinweis: Mike Bacher / Rolf De Kegel / Nicolas Disch / Beat Christen / P. Patrick 

Ledergerber: Bruder Klaus und Engelberg (= Engelberger Dokumente, Heft 34). 

Herausgegeben von der Kulturkommission der Einwohnergemeinde Engelberg. Engelberg 

2017.  

 

14.7.2017 

Die Freiheit der anderen 

Niklaus von Flüe nimmt sich die Freiheit, seinem Leben eine einschneidende Wende zu 

geben und zum Bruder im Ranft zu werden. Das kostet sein persönliches Umfeld einiges. 

Die Quellen überliefern uns, dass die Familie mit dem Schritt einverstanden war, dennoch 

ist vorstellbar, was der Entscheid an Zumutungen bedeutete: Der einst angesehene 

Familienvater und Bauer zunehmend arbeitsunfähig – der Bruder und Freund auf einem 

Pilgerweg ohne geplante Rückkehr – der geschätzte Politiker und Vertrauensmann von 

Visionen geleitet und allein Gott dienend… Die Leute werden geredet und sich über das 

seltsame Gebaren des einst so gestandenen Mannes ausgelassen haben. 

Die Freiheit, mit der Niklaus sich für seinen Weg entschied, ist herausfordernd. Gleichzeitig 

macht ihn eben diese Freiheit zu einem, den man aufsucht, will man sich klar werden über 

die eigenen Schritte. Er wusste um das Ringen um den rechten Weg und darum, dass 



menschliches Urteilen über richtig und falsch nicht zwingend Orientierung gibt. Das hat ihn 

grossherzig gemacht, wenn es um die Freiheit anderer ging. 

Von seinen ältesten Söhnen wissen wir, dass sie an vorderster Front in den Burgunder 

Kriegen mitgekämpft haben. Ausgerechnet die beiden, die die Abscheu des Vaters vor aller 

Gewaltanwendung, sein Gespür für Gerechtigkeit und seine tiefe Sehnsucht nach Frieden 

von der Wiege auf mitbekamen, entscheiden sich für eine militärische Karriere, die ihnen 

auch auf politischer Ebene Erfolg bringt. Wie das für Niklaus und Dorothee gewesen sein 

mag, dass die eigenen Kinder Wege wählten, die vom Vater nach einschlägigen 

Erfahrungen bewusst verlassen wurden? Es ist von Niklaus nichts überliefert, das darauf 

schliessen liesse, dass er seine Söhne für ihre Wahl getadelt hätte oder dass er sie zur 

Vernunft rief. 

Niklaus hat ihnen wohl ihre Freiheit gelassen, so wie sie ihn seines Wegs ziehen liessen – 

im Wissen darum, dass sich nur entfalten kann, was entsprechend Raum bekommt. 

Nadia Rudolf von Rohr 

Literaturhinweis: Niklaus Kuster / Nadia Rudolf von Rohr (2017): Fernnahe Liebe. Niklaus 

und Dorothea von Flüe. Ostfildern 22017. 

 

17.7.2017 

Bruder Klaus in Sibirien 

Ein Gastbeitrag von Pfarrer Dietmar Seiffert, Kujbyschew (Westsibirien) 

«Mein Name ist Dietmar Seiffert. Ich bin gebürtig aus Süddeutschland und seit 15 Jahren 

als Pfarrer in der Kleinstadt Kujbyschew in Westsibirien tätig. Mit Bruder Klaus verbindet 

mich eine lange andauernde Freundschaft. Bereits während meines Theologiestudiums 

(1981-87) ging ich zum Beten öfters in eine nahegelegene Bruder Klaus Kapelle und ich 

besuchte den Heiligen auch in seiner Klause im Ranft. Auch später durfte ich seine Hilfe 

immer wieder erfahren. 

Versöhnungswerk notwendig 

Im Jahr 2007 besuchte uns der damalige Bruderklausen-Kaplan Josef Banz und 

überbrachte uns eine Reliquie des grossen Friedensapostels aus der Schweiz. Ganz 

bestimmt wollte er auch in Russland präsent sein und unsere gegenseitige Freundschaft 

pflegen. Und kürzlich durften wir auch eine Reliquie des hl. Charbels in Empfang nehmen. 

Das ist alles eine so wunderbare Fügung, da sehe ich das Wirken der göttlichen Vorsehung 

dahinter. 

Kujbyschew ist ein Ort, in dem in den Zeiten der Stalinistischen Säuberungsaktionen 

tausende unschuldige Menschen hingerichtet wurden. Sie wurden in Massengräbern 

verscharrt. Ich bin sicher, dass die beiden Friedensheiligen deswegen hier sind, um diesen 

Ort durch ihre Gegenwart zu heiligen und den Frieden zu bringen, wo noch viel Sühne nötig 

ist. Diese Wunden sind noch nicht verheilt. Es braucht Versöhnung unter den Generationen. 

Deshalb brauchen wir die Friedensapostel bei uns, sie helfen uns immer wieder. Deshalb 

werde ich für die unschuldigen Opfer 100 heilige Messen lesen in meiner Pfarrei. 

Wahrscheinlich ist dieser Gedanke schon die erste Frucht der Gegenwart dieser Heiligen. 

Am 26. Juni 2017 haben wir die Reliquie des hl. Charbel feierlich eingeführt beim 

Gottesdienst und ich habe in der Predigt über die Verbindung der beiden Heiligen 

gesprochen. Anschliessend habe ich jedem die beiden Reliquien aufgelegt und alle mit dem 

heiligen Öl gesalbt. Es war eine sehr fromme und getragene Atmosphäre zu spüren. Ich 

bin überzeugt, dass es Wunder der Heilung und Befreiung geben wird.» 

Pfarrer Dietmar Seiffert 

Hinweise: Homepage mit Vorstellung des Projekts und einer Bankverbindung für Spenden: 

https://se-unteresrottal.drs.de/missionskontakte/pfr-dietmar-seiffert.html 

https://se-unteresrottal.drs.de/missionskontakte/pfr-dietmar-seiffert.html


Anschrift von Pfarrer Dietmar Seiffert: seiffert@rambler.ru 

Zur spirituellen Allianz von Charbel Makhlouf und Bruder Klaus siehe www.solisu.ch oder 

Nabih Yammine: Die Friedensmission der heiligen Niklaus von Flüe und Charbel Makhlouf, 

in: Gröbli (2016), 156–160. 

 

19.7.2017 

Aus innerster Betroffenheit mitten hinein 

In diesem an neuen und spannenden Publikationen reichen Gedenkjahr legt der 

Winterthurer Pfarrer und Gründer der Stiftung Schleife, Geri Keller, ein Büchlein über 

Niklaus von Flüe vor, das über 2017 hinaus Bestand haben wird. «Der Name Jesus sei Euer 

Gruss» lautet sein Titel und nimmt damit die von Bruder Klaus im Berner Brief selbst 

verwendete Grussformel auf. 

So harmlos wie der Berner Brief anfängt, so bescheiden gibt sich das Büchlein, dessen 

inneres Gewicht, dessen nachhaltige Schwere sich jedoch schnell erschliesst. Einen 

«Thesenanschlag Gottes» nennt der begnadete Prediger den Ranfteremiten, weil er nahe 

seiner Familie und seiner Freunde während 20 Jahren ein lebendes Mahnmal für ein 

anderes Leben, ein auf Hinwendung ausgerichtetes Leben war. 

Hunger nach wirklicher und natürlicher Gotteserfahrung 

Ja, Niklaus von Flüe stand und steht für einen anderen Weg. Er hatte Zugang zu einer 

inneren Welt. Auch wenn, wie Geri Keller betont, wir nur an der Schwelle zu dieser 

visionären Welt stehen, so gelingt ihm doch meisterhaft, uns an das Geheimnis seiner 

grossen Visionen heranzuführen und uns bei der spannenden Spurensuche nach seinem 

«Einig Wesen» an der Hand zu nehmen. Deutlich wird in seinen Ausführungen nicht nur 

die grosse Bedeutung lebenslanger Meditation als Türe zum innersten Herzen Gottes, 

sondern auch sein unstillbarer Hunger nach wirklicher und natürlicher Gotteserfahrung, 

nach der Liebe Gottes. Geri Keller attestiert diesem «wahren Heiligen», diesem 

«ökumenischen Heiligen», einen «Morgen-glanz reformatorischer Erkenntnis». In ebenso 

deutlichen und prägnanten Worten erläutert er die Herzensbeziehung des Suchenden zu 

«Unserer Lieben Frau». 

Bis heute bewegt Niklaus von Flüe Menschen in ihrem Innersten. Wer das Büchlein von 

Geri Keller liest, versteht warum, denn er schreibt als Betroffener, «der bezeugt, welche 

Bedeutung Leben und Vorbild dieses Heiligen» in seinem Leben bekommen haben. Es ist 

sein «Herzens- oder Liebesbekenntnis zu Bruder Klaus». Dabei findet er als Frucht einer 

lebenslangen Beschäftigung sowohl die richtigen Worte wie meisterhafte Bilder, um uns 

diesen bis heute höchst aktuellen und sperrigen Menschen des 15. Jahrhundert näher zu 

bringen. 

Roland Gröbli 

Literaturhinweis: Geri Keller: Der Name Jesus sei Euer Gruss. Bruder Klaus – Ein 

Thesenanschlag Gottes. (Schleife Verlag) Winterthur. 

 

24.7.2017 

Dorothee Wyss erzählt 

Es ist heute breit anerkannt, dass Niklaus von Flüe ohne die Unterstützung seiner Frau 

Dorothee Wyss seinen Lebensweg nicht hätte gehen können. Eine biografische Erzählung 

schildert nun das Leben von Niklaus und von Dorothee aus ihrer Perspektive. 

Der Schweizer Kapuziner Niklaus Kuster und die Co-Leiterin der Franziskanischen 

Gemeinschaft Deutsche Schweiz, Nadia Rudolf von Rohr, erzählen in den Worten von 

Dorothee Wyss das gemeinsame Leben. Es ist eine unerhörte Geschichte zweier starker 

Menschen. Dabei schälen sie sorgfältig das innere und äussere, je individuelle und doch 



gemeinsame Ringen heraus und betten es ein in das gesellschaftliche, politische und 

soziale Leben jener Zeit und in die Beziehung zu Gott. 

Mit Ein- und Weitsicht 

Den beiden Autoren gemeinsam ist ein tiefes Verständnis für Klara und Franz von Assisi 

und für die franziskanische Spiritualität generell. Niklaus Kuster (1962) trat 1984 in den 

Kapuzinerorden ein und ist heute vor allem als Dozent und Publizist zur franziskanischen 

Spiritualität im In- und Ausland tätig. Nadja Rudolf von Rohr (1975) leitet seit 2007 die 

Deutschschweizer Zentrale der Franziskanischen Gemeinschaft und ist Co-Leiterin der 

Deutsch-schweizer Gemeinschaft. Für die studierte Germanistin, die publizistisch tätig ist, 

ist es das erste Buch. 

Diese Biografie wird über das Gedenkjahr hinaus Bestand haben, denn den beiden Autoren, 

die sich weitgehend an die historischen Fakten halten, ist eine ausserordentlich 

einfühlsame und packende Lebensgeschichte gelungen. Sie finden eine gelungene Balance 

der Vertiefung in die persönlichen Auseinandersetzungen der beiden Hauptpersonen und 

dem Blick auf das grosse Ganze. Dieser Blick erfasst gesamtschweizerische Ereignisse 

ebenso, wie er die göttliche, die spirituelle Dimension einbezieht. Und erstmals in dieser 

Deutlichkeit wagen die Co-Autoren eine Annäherung an das Innenleben der Familie von 

Flüe und der Beziehung der Eltern zu ihren erwachsenen Kindern, namentlich den drei 

Söhnen Hensli, Welty und Niklaus (Sohn), die in ganz unterschiedlicher Weise dem Vorbild 

des Vaters folgten. Dieses Buch wird man immer wieder gern zur Hand nehmen. 

Roland Gröbli 

Literatur: Niklaus Kuster / Nadia Rudolf von Rohr (2017): Fernnahe Liebe. Niklaus und 

Dorothea von Flüe. Ostfildern 

 

26.7.2017 

Wie Leben gelingt 

Im 19. Kapitel des Matthäus-Evangeliums steht Jesu› Empfehlung für ein gelingendes 

Leben. Die «Evangelischen Räte» spiegeln sich wieder in den Gelübden, die Ordensleute 

ablegen: Armut, Gehorsam und Keuschheit. Die drei Knöpfe, die Franziskanische Brüder in 

ihren Stricken tragen, erinnern daran. Was aber sollen Menschen damit, die sich nicht für 

ein Ordensleben entscheiden? Anselm Grün und Andrea Schwarz ist in ihrem Buch «Und 

alles lassen, weil Er mich nicht lässt» (Herder 2006) eine Übertragung gelungen, die in 

jeden Alltag spricht: Leben gelingt, wenn wir loslassen, zulassen und uns einlassen. 

Loslassen, zulassen, sich einlassen 

Die drei Haltungen finden wir wieder bei Niklaus und Dorothee. Niklaus lässt los: Sein 

Alltagsleben, die Nähe zu den Kindern, die Intimität seiner Ehefrau, den Status des Bauern 

und nach seiner Umkehr in Liestal auch die Perspektive als Pilger. Er lässt zu: Visionen, 

Unruhe, das Ringen mit sich – Gott – der Familie, Schmerzliches im Ja von Frau und 

Kindern, Ent-Täuschung in Liestal, das Suchen in der eigenen Heimat, den 

Menschenansturm im Ranft, das Misstrauen der Kirche, die Verehrung der Leute. Und er 

lässt sich ein: auf Stille, die Wildheit der Melchaa-Schlucht, Gottesvisionen, seine neue 

Sendung, die Menschen und ihre Geschichte, den Nachbareremit Ulrich, und auf eine neue 

Ehe-Etappe mit Dorothee. 

All das gelänge nicht, täte es ihm Dorothee nicht gleich. Auch sie lässt los: Niklaus als 

Ehemann und Vater, das vertraute Du an ihrer Seite, gewonnene Sicherheiten im 

jahrelangen Miteinander, lieb gewordene Zukunftsperspektiven. Sie lässt zu: allein 

erziehend zu sein, das Ringen um einen neuen Status, eine neue «Fernnähe» zu Niklaus, 

das anfängliche «Besuchsverbot» im Ranft. Und auch Dorothee lässt sich immer wieder 



ein: auf die Ehe, die Kinder, auf Niklaus› Pilgerschaft, den Bruder im Ranft und eine zweite 

Ehe-Etappe, auf Ratsuchende und schliesslich auf Niklaus› Berühmtheit und Verehrung. 

Loslassen, zulassen, sich einlassen – drei Grund-Haltungen, in denen Leben gelingt. 

Nadia Rudolf von Rohr 

Literaturhinweis: Niklaus Kuster / Nadia Rudolf von Rohr (2017): Fernnahe Liebe. Niklaus 

und Dorothea von Flüe. Ostfildern 22017. 

 

28.7.2017 

Der «Glücksfall» Dorothee Wyss 

«Dorothee Wyss wird die Entdeckung des Gedenkjahres.» Diese Prognose wagte ich in der 

«Sternstunde Religion», die im September 2016 im Schweizer Fernsehen ausgestrahlt 

worden ist. Jetzt, ungefähr bei Halbzeit des Gedenkjahres «600 Jahre Niklaus von Flüe», 

gehe ich einen Schritt weiter und sage: Dorothee Wyss ist ein Glücksfall für Niklaus von 

Flüe – damals und heute. 

Mit dem Hörspiel «Ganz nah und weit weg» gab anfangs der 80er-Jahre die heute 77-

jährige Klara Obermüller der Frau an der Seite von Bruder Klaus eine kraftvolle Stimme. 

Seither ist das Interesse an der Ratsherrentochter von Stalden ob Sarnen weiter 

gewachsen. Es gründet vor allem auf der Überzeugung der (westlichen) Zivilgesellschaft, 

dass Männer und Frauen Leben gestalten und formen und gemeinsam Geschichte 

schreiben. Es ist deshalb nicht mehr als «logisch» und folgerichtig, dass die Frau, ohne 

deren Einverständnis und Unterstützung sein Lebensweg nicht möglich gewesen wäre, 

immer mehr aus seinem Schatten tritt. 

Das Interesse an Dorothee Wyss ist ein Vorteil für Niklaus von Flüe 

Was anfangs der 80er-Jahre noch ungewohnt war, ist heute nicht nur selbstverständlich, 

sondern sogar ein Vorteil für Niklaus von Flüe. Diese weibliche, sprich: menschliche 

Perspektive erleichtert es, Niklaus von Flüe als Mitmenschen zu begegnen, der uns über 

sechs Jahrhunderte hinweg fasziniert. Ebenso fordern uns beide mit ihrem «doppelten Ja», 

dem Ja zur ehelichen Gemeinschaft und zum gemeinsamen Lebensweg, heraus. Diese 

zutiefst menschliche Perspektive ermöglicht es gerade auch kirchenfernen Menschen, einen 

neuen Zugang zu Bruder Klaus und zum Ranft als Rückzugs- und Sehnsuchtsort des Gebets 

und der Stille zu finden. 

Dies ist, davon bin ich fest überzeugt, auch eine Chance, Niklaus von Flüe, seine zeitlosen 

Wahrheiten und seine unbedingte Gottsuche unserer weitgehend säkularisierten 

Zivilgesellschaft auch in spiritueller und – warum nicht? – in religiöser Hinsicht neu 

näherzubringen. Gerade auch mit und dank Dorothee Wyss, seiner Frau. 

Roland Gröbli 

 

31.7.2017 

Das Meditationsbild von Max Rüedi 

Vom 31. Juli bis 2. August macht Niklaus von Flüe mobil Halt auf dem Grossmünsterplatz. 

Gerne nutzen wir diese Gelegenheit und erinnern an ein Kleinod, das der promovierte 

Philosoph und Maler Max Rüedi (geboren 1925) 1961 für die älteste Bruder Klaus geweihte 

Pfarrkirche der Welt in Zürich-Oberstrass schuf. 

«Ein Zeichen der unverstehbaren göttlichen Freiheit» 

In seinem ausgezeichneten Beitrag im offiziellen Gedenkband schreibt der langjähriger 

Leiter der Fachstelle für Religionspädagogik im Kanton Zürich, Walter Achermann (geboren 

1945), unter anderem: 

«In Anlehnung an die «Sachsler Betrachtungstafel» malte Rüedi in freier Gestaltung ein 

Meditationsbild für unsere Zeit. Durch die Reduktion fast aller Bildinhalte und durch nur 



wenige Ergänzungen gelang ihm eine erweiterte Sicht auf die dargestellten Geheimnisse 

des Glaubens und des Lebens. Das Bild in seiner bunten Farbenwelt wirkt auf den ersten 

Blick hell und heiter. Wer näher hinschaut, wird auch die düsteren Seiten des Lebens 

entdecken. Das Bild wirkt darüber hinaus naturnah, was der Welt des Bauern Niklaus von 

Flüe besonders nahekommt. Neun Tiere beleben die sechs Medaillons, die geprägt sind von 

einer Spiritualität der Beziehung zwischen Gott, Mensch und Schöpfung. (…) 

Der äussere Kranz der Medaillons bildet gleichsam eine Blume, die hier Zusammenhalt und 

Mitte findet. Auf das bärtige Gesicht eines gekrönten Mannes im Mittelpunkt verzichtet der 

Künstler, weil ein solches Gottesbild inzwischen definitiv überholt ist. Als zentrales Symbol 

des Göttlichen wählt Max Rüedi eine kreisrunde, weisse Leere. Sie ist wie ein fahles, 

unzugängliches Licht, wie ein mattes Gestirn, wie ein farbloses Nichts. Sie deutet 

zurückhaltend die göttliche Dimension an, die sich unseren Definitionen und Konkretionen, 

unserem Greifen und Begreifen entzieht. Und dennoch haben wir ahnend Anteil daran wie 

das vereinte und zugleich gefährdete Paar, das von ähnlichem Licht umstrahlt ist. 

Ein Seher sieht mehr, als zu sehen ist, ein Künstler ebenfalls.» 

Roland Gröbli 

Walter Achermann (2016): Vom Ranft in die Grossstadt: Das Rad- und Meditationsbild von 

Max Rüedi, in: Gröbli (2016), 277–282. 

 

2.8.2017 

Bundesfeier: Bruder Klaus sticht Tell aus 

Es ist würdig und recht, dass wir einen Bundesfeiertag haben. Und vielleicht ist es kein 

Schaden, dass sich die Gründungsgeschichte der Eidgenossenschaft im Nebelflor nur mehr 

erahnen lässt. Die Unsicherheit den mythischen Erzählungen gegenüber kann und soll zu 

kritischerem, freierem und nicht minder inspiriertem Umgang unserer Identität beitragen, 

als es die Geistige Landesverteidigung zuliess, deren Erbe noch immer nachwirkt. 

Das Freiheitspathos hat seine Unschuld längst eingebüsst. Tell steht heute für den 

eigenbrötlerischen Bergler und «Outlaw»; zur politischen Identitätsstiftung taugt er nicht. 

Interessant ist, dass die Bürgler «ihrem» Freiheitshelden Tell schon 1588 nicht mehr so 

ganz trauten. Als sie an Stelle seines mutmasslichen Wohnhauses die Tellskapelle bauten, 

schmückte unterhalb der Patrone Mauritius, Rochus und Sebastian nicht nur ihr Held die 

Stirnfront. Auch Bruder Klaus wurde auf gleicher Höhe hingemalt. Von ihm geht das 

Spruchband aus, das die Kapelle in ihrer Bedeutung gleichsam eicht: 

«Frid ist in Got, du solt in als Geschänck empfan – 

sagt br. Claus von Ranft der selig man 

Dann die nur Fryheit wysen – verlierent die Sinn; 

darumb Eydgnosschaft stell dich auf Friden in» (Meier, 304). 

Die Friedensvermittlung zu Stans (1481) steht da im Hintergrund, und der Brief an den Rat 

von Bern (1482) scheint auch breit rezipiert worden zu sein: Frieden ist nicht gemeiniglich 

herstellbar. Er ist Gnade. 

Was also feiern wir am 1. August? Die Geschichte der Eidgenossenschaft ist kein irenisches 

Märchen; kein Jahrhundert, in dem sie sich nicht gegenseitig die Köpfe eingeschlagen 

hätten! 

Als historisch integre Figur, die für die «weichen Werte» einstand behält Niklaus von Flüe 

moralische Autorität und taugt als «Landesvater» prospektiv in eine Zukunft hinein, in der 

unser kleines Land wohl besser daran täte, sich beherzter auf die ihm mehr zugeschobene 

als frei gewählte (junge) Rolle der Guten Dienste und der Humanität zu besinnen. 



Wir sind immerhin Erben eines kostbaren Pfundes, womit wir – so selbstbewusst wie -

kritisch – wuchern sollten: die föderalistische Subsidiaritätsdemokratie. Der Einfluss der 

politischen Ethik Niklaus von Flües und seiner Autorität auf sie ist nicht zu unterschätzen. 

Auch und gerade der säkulare Staat lebt von Voraussetzungen, die er sich selbst nicht zu 

geben vermag (W. Böckenförde). Höchstes Gut eines Gemeinwesens ist der Friede. Dieser 

gründet in einer Kultur der Kommunikation auf Augenhöhe, mit Bruder Klaus formuliert: 

im gegenseitigen Gehorsam. Einander gehorsam sein: das wäre zugleich ein solides 

Freiheitskonzept! Es impliziert die gegenseitige Anerkennung der Menschenwürde; eine 

reife Diskursethik unter Mündigen also, fussend auf einem christlichen Menschenbild, das 

seine Kraft aus der Taufe bezieht. 

Fr. Peter Spichtig op 

Literatur: Meier Pirmin: Tells Freiheit und Bruder Klausens Friede, in Gröbli (2016), 292–

307; Bernhard Rothen: Brief an die Berner Ratsherren: «Von Liebe wegen», in: Gröbli 

(2016), 197–202. 

 

4.8.2017 

Bruder Klaus und das liebe Geld 

Fast automatisch denkt man beim Asketen im Ranft, er habe sich nichts aus Geld gemacht, 

es gar abgelehnt. Diesbezüglich zu den wertvollsten Quellen gehört das Gespräch mit 

einem jungen Mann aus Burgdorf, der mit ihm über seine Zukunft sprechen wollte. Dabei 

ging es auch um die Kartäuser. Dieser Orden, damals in seiner Hochblüte, war zu Reichtum 

gekommen, obwohl er der Armut verpflichtet war. Bruder Klaus sagte dem jungen Mann 

dazu: «Wenn den Kartäusern aus Almosen schon so viel Besitz zugewachsen ist, dass es 

ihnen genügt, so haben sie jetzt eben kein Almosensammeln mehr nötig.» 

Entscheidend ist der Umgang mit Geld 

Sinngemäss ähnlich äusserte er sich im Brief an die Berner, seinem politischen und 

spirituellen Vermächtnis: «Wessen Glück sich auf Erden mehrt, der soll Gott dankbar dafür 

sein, so mehrt es sich auch im Himmel!» Zudem ermahnte er sie: «Darum sollt Ihr darauf 

achten, dass Ihr auf Frieden baut, Witwen und Waisen beschirmt, so wie Ihr es bisher 

getan habt.» 

Das heisst: Niklaus von Flüe betrachtete finanziellen Reichtum nicht als Bürde oder als (für 

das Seelenheil) hinderliches Gut. Entscheidend sind Haltung und Umgang. Aus dem 

materiellen Reichtum leitet sich ein Leistungsprinzip ab, das zur sozialen Gerechtigkeit 

beitragen soll im Bewusstsein, dass materielle Güter von dieser Welt sind – und in dieser 

Welt bleiben. 

Roland Gröbli 

 

7.8.2017 

Niklaus von Flüe und Basel 

Bis Basel ist Niklaus von Flüe nach seinem Abschied von der Familie im Oktober 1467 nicht 

gekommen. Gott zwang ihn vor Liestal zur schwierigen Rückkehr in die Heimat (vgl. 

Blogbeitrag vom 3. März 2017). 

Wenn Niklaus von Flüe nach Basel gekommen wäre, hätte er eine reiche Stadt angetroffen, 

die kulturell bedeutend war und im 15. Jahrhundert mit dem Konzil von Basel (1431–1447) 

ein Stück Weltgeschichte schrieb. Basels Verhältnis zur Eidgenossenschaft gestaltete sich 

im 15. Jahrhundert wechselhaft: Bern und Solothurn waren zwar im Jakoberkrieg 1444 

Bündnispartner, aber in Sachen Expansionsgelüste auch Konkurrenten. An den 

Burgunderkriegen 1474–1477 beteiligte sich Basel auf der Seite der Eidgenossen. 

Voraussetzung für den Beitratt Basels zur Eidgenossenschaft im Jahre 1501 war die 



Öffnung und Erweiterung der achtörtigen Eidgenossenschaft im Jahr 1481, so dass Basel 

diesen wichtigen Schritt indirekt Bruder Klaus zu verdanken hatte. Um 1501 erfolgte auch 

die Emanzipation vom Einfluss des Bischofs von Basel. 

Im Blog vom 16. Januar 2017 zeigte Roland Gröbli auf, dass der Basler Dominikaner Ulrich 

Zehender nur kurz nach Abschluss des Stanser Verkommnisses vom 22. Dezember 1481 

Bruder Klaus besucht und am 16. Januar 1482 brieflich gebeten hatte, sich zugunsten der 

Basler Dominikaner, die das dortige Dominikanerinnenkloster reformieren sollten, 

einzusetzen. Es siegte in der Sache aber ihr Gegner Herzog Sigismund von Österreich; die 

Dominikaner mussten das Frauenkloster zurückgeben und eine hohe Busse bezahlen. Wie 

weit sich Bruder Klaus für die Basler Dominikaner eingesetzt hat, wissen wir nicht, aber 

sein Ruf als Vermittler war nach 1481 jedenfalls bis nach Basel gedrungen. 

Der Ruf von Bruder Klaus war Grund dafür, dass sein jüngster Sohn Niklaus 1483 an der 

Universität Basel, die als Folge des Konzils 1460 gegründet wurde, aufgenommen wurde 

und dort studieren konnte. 

Basel schenkte 1501 im Rahmen des Beitritts zur Eidgenossenschaft ausserdem einem der 

Söhne von Bruder Klaus eine grössere Geldsumme, die wahrscheinlich für die untere 

Ranftkapelle gedacht war. 

Der Name Bruder Klaus scheint in der Stadt Basel durch die 1961 eingeweihte Kirche im 

Bruderholz, dem südlichsten Stadtquartier Basels, bis heute auf. 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

Literatur: Durrer (1917–1921), 521, 1017. 

 

9.8.2017 

Wie viele Sprachen beherrschten Niklaus von Flüe und Dorothee Wyss? 

Die Ferien sind (fast) vorbei und so scheint mir eine Frage passend, die bei vielen noch in 

die Ferienzeit gehören dürfte: Wie viele Sprachen beherrschten Niklaus von Flüe und 

Dorothee Wyss? Die Antwort mag erstaunen: Sie sprachen mindestens zwei Sprachen 

fliessend. Zudem würde mich nicht wundern, wenn sie auch ein einfaches Italienisch 

beherrschten. Doch der Reihe nach. 

«Mit einer angenehmen, guten deutschen Sprache» 

Der wichtigste Zeuge für die Sprachkenntnisse von Niklaus von Flüe und seiner Frau 

Dorothee Wyss ist einmal mehr der deutsche Pilger Hans Waldheim. Seinen Besuch bei 

Niklaus von Flüe vom 26. Mai 1474 beschrieb er ausführlich in seinem Reisetagebuch. Unter 

den einführenden Aussagen zu seinem Besuch hielt er fest: «Bruder Klaus ist ein feiner 

Mann, etwa in meinem Alter, in den besten Jahren bei Fünfzig. Er (…) ist überhaupt ein 

schlanker Mann mit einer angenehmen, guten deutschen Sprache.» 

Der Kaufmann aus dem sächsischen Halle bezog sich dabei eindeutig auf 

ein überregional gut verständliches Deutsch, denn wenige Jahre später klagte Martin 

Luther: «Deutschland hat mancherley Dialectos, Art zu reden, also, dass die Leute in 30 

Meilen Weges einander nicht wol können verstehen.» Waldheim sprach auch ausführlich 

mit Dorothee. Da er bezüglich ihrer Sprachkenntnisse nichts anmerkte, gehe ich davon 

aus, dass seine Aussage über Niklaus sinngemäss auch für sie gilt. 

Warum sprachen die von Flües (hoch-)deutsch? 

Zum einen dürfen wir nicht unterschätzen, wie vielfältig auch damals überregionale 

Kontakte waren. Es gab Söldner, Krämer, Künstler, Handwerker und vor allem Kirchenleute, 

die weit herum kamen. Zudem liebten die Menschen die unterschiedlichen Dialekte, welche 

bewusst als Unterscheidungsmerkmale genutzt wurden. Das Sprechen und Parodieren 

anderer Dialekte gehörte ebenso zum Geschäft wie zur Unterhaltung. Im Fall der Sachsler 

gibt es sogar einen ganz spezifischen Grund, warum die von Flües mit Waldheim bestens 



sprechen konnte. So besetzte von 1446 bis 1455 Kaspar Helwig die Pfarrstelle in Sachseln. 

Er stammte aus Siebenbürgen (heute Rumänien), wohin Deutsche aus allen Landesteilen 

gezogen waren und wo die meisten eine Art mittelrheinisches Deutsch sprachen. Dieses 

(Hoch-)Deutsch war ihnen also sicher geläufig. 

Ich halte dafür, dass Ihnen auch das Italienische nicht unvertraut war. Sei es wegen der 

Reisen nach Norditalien zum Verkauf von Fleisch von Käse, sei es wegen der italienischen 

Handwwerker und Künstler, die schon damals für einen Grossteil der Kapellen und bei 

reichen Privatleuten für die Ausstattung zuständig waren. 

Roland Gröbli 

 

11.8.2017 

Ohne Liestal kein Ranft 

Am 11. und 12. August wird Niklaus von Flüe mobil in Liestal Halt machen. Grund genug, 

an die grosse Bedeutung von Liestal für den Lebensweg des Ranfteremiten zu erinnern. Als 

Pilger stand er vor Liestal, als Eremit, als Einsiedler kehrte er nach einer langen Nacht um 

Ende Oktober 1467 wieder in die Heimat zurück. 

Zu den besten Zeugnissen, welche die besondere Bedeutung dieser Nacht einzufangen 

versuchten, gehört der Film, den die Pfarrei Liestal aus Anlass ihres 175-jährigen 

Bestehens 2009 realisieren liess. Der Text stammt von Michèle Salmony Di Stefano, den 

der Schauspieler Theo Gärtner sprach, besser bekannt als Privatdetektiv Matula. Ich zitiere 

aus meinem Nachwort zu diesem kleinen Büchlein, das bei der Bruder-Klausen-Stiftung 

erhältlich ist: 

«Liestal steht geografisch fassbar und zugleich symbolisch für ein existenzielles Scheitern. 

Hier endet der Pilgerweg des Niklaus von Flüe, hier beginnt das Eremitenleben des Bruder 

Klaus. Ohne Liestal kein Ranft. Dieser innere Monolog des Niklaus zur einen Nacht am 

Ergolz gehört für mich zu den besten und dichtesten Texten, die es zu und über Bruder 

Klaus gibt. In den Worten der Basler Autorin und Künstlerin Michèle M. Salmony Di Stefano 

dürfen wir uns dieser Rätselgestalt des Spätmittelalters nähern: seiner Spiritualität, die 

uns im Innersten berührt, seiner unbedingten Gottsuche, die abschreckt und zugleich 

fasziniert, seiner versöhnenden Mittlertätigkeit, die auch uns gilt, seinen Visionen, die ihre 

innere Wucht und archaische Kraft bewahrt haben.» 

Der Film besteht aus zwei 15minütigen Monologen, die ursprünglich an Silvester zu Beginn 

des Jubiläumsjahres und zum Abschluss ein Jahr später der versammelten Kirchgemeinde 

in der Bruder-Klausen-Kirche vorgespielt wurde. Bild und Text sind von zeitloser Aktualität 

und gerne nutze ich diese DVD für Vorträge und Seminare. Es lohnt sich immer wieder. 

Roland Gröbli 

Literaturhinweis: Michèle Salmony Di Stefano: Das Leben des Bruder Klaus von Flüe. 

Damals. Jetzt. Und immer. Sachseln 2015 (DVD). 

 

16.8.2017 

Niklaus von Flüe und die Berner 

Gemäss Josef Lang war Niklaus von Flüe mit keinem anderen eidgenössischen Ort so eng 

verbunden wie mit Bern. Das bedeutenste Dokument dafür ist der sog. Berner Brief, dessen 

Original seit dem 17. Jahrhundert erstaunlicherweise in Solothurn aufbewahrt wird und 

heute eines der wertvollsten Dokumente des dortigen Staatsarchivs ist. Wir werden auf 

diesen Brief später noch genauer eingehen. 

Niklaus von Flüe war besonders eng mit dem 1479 verstorbenen Adrian von Bubenberg 

verbunden, der 1469 den Neo-Eremiten vor dem inquisitorischen Konstanzer Weihbischof 

Thomas Weldner geschützt haben soll. Dieser dürfte Bruder Klaus auch in seiner kritischen 



Haltung zur Reisläuferei bestärkt haben. Der Berner Chronist Valerius Anshelm überliefert 

in seiner Berner Chronik nicht nur die Warnungen des Eremiten vor den schädlichen Folgen 

der fremden Kriegsdienste, sondern erwähnte erstmals namentlich Dorothea Wyss, die 

Ehefrau von Niklaus. 

Zehn Jahre nach dem Tod des Eremiten erhielt der humanistische Berner Gelehrte Heinrich 

Wölfli von der Obwaldner Regierung den Auftrag, eine offizielle Lebensbeschreibung zu 

verfassen. Huldrych Zwingli war ein Schüler Wölflins, womit sich Bezüge zur Reformation 

ergeben. 

Eine der wichtigsten Darstellungen Bruder-Klaus-Darstellungen war ein bernischer 

Staatsauftrag: Humbert Maschets «Der Bundesschwur» aus dem Jahre 1586, wo Bruder 

Klaus mit Labeflasche – eine feine Infragestellung des Wunderfastens von Niklaus von Flüe 

also – seine Hände dem katholischen Solothurner und dem reformierten Basler auf die 

Schultern legt: eine Aufforderung an die Katholiken, nicht mit den Reformierten zu 

brechen. 

Nun aber in die Gegenwart: Bruder Klaus ist mit der gleichnamigen Kirche in der 

Bundeshauptstadt heute prominent vertreten. Und die Berner Christinnen und Christen 

führten an Pfingsten 2017 unter dem Motto «Kirchen bewegen» eine ökumenische 

Pilgerwanderung vom Flüeli-Ranft ins Berner Münster durch. «Niklaus von Flüe unterwegs» 

macht nun am 16. und 17. August 2017 auf dem unteren Waisenhausplatz Halt: herzliche 

Einladung an die Berner also, sich dem Obwaldner auf heimischem Boden zu nähern. 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

  

Weiterführend: Josef Lang: Bruder Klaus und die Berner, in: Der Bund 17. Mai 2017, S. 8; 

Durrer (1917–1921), passim. 

 

18.8.2017 

Niklaus von Flüe und die Solothurner 

Josef Langs Hypothese im letzten Blogbeitrag, dass Niklaus von Flüe mit keinem anderen 

eidgenössischen Ort so eng verbunden war wie mit Bern, dürfte im Kanton Solothurn auf 

Widerspruch stossen. Jedenfalls dürfte die Anhänglichkeit der Solothurner und Freiburger 

gegenüber dem Ranftheiligen bis heute grösser sein als diejenige der Berner. Denn 

immerhin ermöglichte Bruder Klaus’ Vermittlung 1481 die Aufnahme der beiden Orte in 

das eidgenössiche Bündnissystem. Benno Schubigers pointiert zum Kanton Solothurn: «Die 

Fürsprache von Niklaus von Flüe auf der Tagsatzung von Stans zur Aufnahme Solothurns 

als elfter Stand hatte eine besondere Dankbarkeit und eine spezielle Zuneigung zum 

Einsiedler im Ranft zur Folge.» 

Als eine Art zweiter Landespatron steht Niklaus von Flüe neben dem heiligen Ursus auf 

dem rechten Seitenflügel der St.-Ursen-Kathedrale. Die Tagsatzung von Stans von 1481 

wurde im Museum Altes Zeughaus von Martin Disteli 1845 inszeniert; sie ist bis heute ein 

Publikumsmagnet. Bruder-Klaus-Statuen trifft man in Solothurner Kirchen sehr häufig an, 

und 1956 wurde in Gerlafingen, wo der spätere Bischof Anton Hänggi als Kriegstetter 

Pfarrer wirkte, eine Bruder-Klaus-Kirche eingeweiht. 

Im Umfeld der Feier der fünfhundertjährigen Zugehörigkeit Solothurns zur 

Eidgenossenschaft gelang es 1981 einer Dreiergruppe, östlich der St.-Ursen-Kathedrale 

eine Bruder-Klausen-Skulptur und Steine mit sämtlichen Kantonswappen und der 

Friedensbotschaft von Bruder Klaus zu platzieren, wenn auch mit Widerständen im damals 

noch freisinnig geprägten Kanton. Am 20. August 2017 wird diesem ein Friedens- und 

Wunschsstein beigefügt. 1981 wurde auch, dieses Mal ohne Widerstände, die Bergkapelle 



Weissenstein auf dem Solothurner Hausberg errichtet, eingeweiht und dem Landespatron 

gewidmet. 

Neben diesen dreidimensionalen Monumenten darf das Schrifttum von Solothurner über 

Niklaus von Flüe nicht vergessen werden; wir werden später darauf zurückkommen. 

Wenn jedenfalls «Niklaus von Flüe unterwegs» am Sonntag, 20. August 2017, auf der 

Terrasse der St.-Ursen-Kathedrale Halt macht, wird der Heilige auf reges Interesse stossen. 

Nicht zuletzt deswegen, weil die Altgardisten der Päpstlichen Schweizergarde, die Bruder 

Klaus auch als ihren Patron verehrt, an diesem Sonntag sich in der Kathedrale versammeln. 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

 

21.8.2017 

Niklaus von Flüe als Patron der Schweizergarde 

Es war kein Zufall, dass Roman Angermann, der OK-Präsident der Zentraltagung 2017 der 

ehemaligen Schweizergardisten, als Schlussgesang des gestrigen Festgottesdienstes das 

so bekannte Bruderklausenlied «Mein Herr und mein Gott» wünschte. Es war gestern in 

der St.-Ursen-Kathedrale das Lied, das mit der grössten Inbrunst gesungen wurde. 

Die enge Verbindung zwischen Niklaus von Flüe und der Schweizergarde ist in mehrerer 

Hinsicht kein Zufall. Dem Walliser Bischof Matthäus Schiner, 1501 am Bau der unteren 

Ranftkapelle beteiligt, wurde die erste offizielle Biographie über Niklaus von Flüe von 

Heinrich Wölflin gewidmet. Dieser später in Rom einflussreiche, antifranzösisch eingestellte 

Diplomat, Kriegsherr und Bruderklausenverehrer sollte eine wichtige Stütze und Vermittler 

für das Bündnis der eidgenössischen Orte mit dem Kirchenstaat werden, so indirekt auch 

Geburtshelfer der Schweizergarde. 

Als Papst Clemens X. 1671 die kirchliche Verehrung Bruder Klausens auf die ganze Schweiz 

und die Diözese Konstanz ausdehnte, konnte die Schweizergarde dieses Privileg auch für 

sich ergattern. Ab 1680 wurde jeweils am Todestag des Ranfteremiten, am 21. März, ein 

Gottesdienst gefeiert. 1696 erhielt die Schweizer Nationalkirche San Pellegrino einen 

Bruderklausenaltar. Eine Bruderklausenreliquie, welcher der Garde von der Pfarrei Sachseln 

geschenkt wurde, verschwand leider im 19. Jahrhundert. 

Die Schweizergarde bzw. deren einflussreicher Kaplan Paul Maria Krieg wurde vor allem im 

20. Jahrhundert für die erfolgreiche Weiterführung und den Abschluss des 

Heiligsprechungsprozesses des früheren Soldaten Niklaus von Flüe sehr wichtig. 

Spätestens ab dem Tag der Heiligsprechung (15. Mai 1947) galt Niklaus von Flüe als Patron 

der Schweizergarde; erstaunlicherweise gibt Paul Maria Krieg in seiner monumentalen 

Geschichte der Schweizergarde darüber nicht vertieft Auskunft. 

Die Bruderklausenverehrung ist auch bei den aktiven Schweizergardisten fest verankert: 

Ein Teil der Garde ehrte am 30. Juni/1. Juli 2017 mit Wallfahrt und Messe Bruder Klaus, 

und alle 110 Aktive machen in diesem Jubiläumsjahr je eine dreitägige Pilgerfahrt zu ihrem 

Patron. 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

Literatur: Paul M. Krieg: Die Schweizergarde in Rom. Luzern 1960, 428 f.; zur Geschichte 

der Schweizergarde: Urban Fink / Hervé de Weck / Christian Schweizer (Hrsg.): Hirtenstab 

und Hellebarde. Die Päpstliche Schweizergarde in Rom 1505–2006. Zürich 2006. 

 

23.8.2017 

Warum können die das – die Obwaldner? 

Mit dem Visionsgedenkspiel «Vo innä uisä» hat am 19. August ein weiteres Kernprojekt zu 

«600 Jahre Niklaus von Flüe» Premiere gefeiert. Es kann an dieser Stelle nicht darum 

gehen, eine weitere, höchst berechtigte Lobeshymne auf diese unvergessliche 



Inszenierung anzustimmen, sondern ich will einen Aspekt hervorheben, der in diesem an 

Höhepunkt reichen Gedenkjahr kaum je erwähnt wird. 

Niemand vertraut ihnen mehr denn er selbst 

Die Obwaldnerinnen und Obwaldner beweisen nämlich ein ums andere Mal, wie einer 

religiösen Figur, selbst einer so sperrigen und komplexen Figur wie Niklaus von Flüe im 21. 

Jahrhundert würdig und spannend gedacht werden kann. Bereits das hier schon mehrmals 

erwähnte Projekt «Niklaus von Flüe mobil» ist an Radikalität kaum zu übertreffen. 

Und nun setzen sie mitten in die Landschaft ein grandioses Gesamtkunstwerk, zu dem 600 

Personen (!) beitragen. Da gibt es nichts Verkrampftes, nichts Bemühtes, nichts 

Künstliches, nichts als eine authentische, intensive und radikale (radikal kommt von radix, 

der Wurzel) Auseinandersetzung mit ihrem Landesheiligen, mit ihrem Bruder Klaus. Die 

gesamte Inszenierung legt Zeugnis ab von einem Gemeinwesen, das souverän ist im 

Umgang mit modernen Formen des Ausdrucks und dem es nicht am (Selbst-)Vertrauen 

mangelt, auf die Strahlkraft des Einfachen zu vertrauen. In einer Zeit, welche wir 

gemeinhin als Zeit der Identitätskrise und des Mangels an Zuversicht erleben, ist dies alles 

andere als selbstverständlich. 

Während die Schweiz als Gemeinwesen keine nationale Schau (mehr) zustande bringt, 

beweist Obwalden auch mit dem Visionsgedenkspiel eine eigentlich nicht mehr existierende 

innere Verbundenheit. Warum können die das, die Obwaldner? Ich bin überzeugt, dass die 

Obwaldner «das» können, weil genaugenommen Volk und Regierung, Kirche und Staat, ja, 

alle gemeinsam und am selben Strang ziehend, aus innigster Verbundenheit mit ihrem 

Einsiedler im Ranft spüren und darauf vertrauen, dass niemand diese differenzierte und 

radikale Auseinandersetzung zugleich mehr gutheisst denn er selbst. 

Roland Gröbli 

Information: Das Visionsgedenkspiel wurde insgesamt 41 Mal aufgeführt.  

 

25.8.2017 

Bruder Klaus und die Freiburger 

Wenn morgen Samstag, 26. August «Bruder Klaus – unterwegs» ist in der Stadt Freiburg, 

dann trifft er zwar auf einen inzwischen ähnlich hohen Anteil säkularisierter Einheimischer 

und Zugewanderter aus aller Welt wie in anderen Schweizer Städten. Und doch bezeugt 

die Altstadt noch immer an jeder Ecke ihre spätmittelalterliche und also zutiefst christliche 

Gründung und die katholische Geschichte seither. Ein Bildnis von Bruder Klaus ist in fast 

jeder der zahlreichen Kirchen und Kapellen zu finden. Die älteste hiesige Darstellung und 

ein sehr altes Bildzeugnis des Niklaus von Flüe überhaupt ist sein Brustbild als 

Sandsteinrelief an der Säule des berühmten Brunnens der Samaritanerin, geschaffen 1552 

von Hans Gieng. Es bezeugt die frühe und anhaltende Dankbarkeit, die neben den 

Solothurner auch die Freiburger dem Eremiten gegenüber hegen, dessen Vermittlungen 

doch die Aufnahme des zweisprachigen Stadtstandes Freiburg in die Eidgenossenschaft zu 

verdanken ist (Stanser Verkommnis von 1481). Dadurch öffnete die junge 

Eidgenossenschaft de facto ihre monokulturelle Umzäunung. 

Ein eigener Verein versucht im Jubiläumsjahr die Bedeutung des Niklaus von Flüe in der 

Romandie neu zu vermitteln. Ein reizvolles Angebot ist der Rundgang «Marche et démarche 

; Vorgehen – Vorausgehen», auf dem der Schauspieler Jean Winiger, begleitet und auf 

deutsch übersetzt vom Theologen Marco Schmid, die Interessierten auf einen 

dreistündigen Parcours durch die Stadt entführt: Bruder Klaus will in den Strassen von 

Freiburg begegnet werden. Diese eindrücklichen Spaziergänge werden noch bis Ende 

November jeweils samstags und sonntags angeboten. 

Fr. Peter Spichtig op 



 

28.8.2017 

«Lo trovato informato del tutto» 

Im Juni 1483 besuchte der mailändische Sondergesandte Bernardo Imperiali den Eremiten 

im Ranft und fand ihn, wie er seinem Herzog berichtete, von allem gut unterrichtet («lo 

trovato informato del tutto»). Bezog sich Imperiali auf die aktuelle Verhandlungssache 

zwischen Mailand und den Eidgenossen? 

Der Wissensdurst des Flüelibauern 

Ich bin heute überzeugt, dass der Satz weit mehr aussagt und auf eine grundsätzliche 

Geisteshaltung von Niklaus von Flüe verweist: Er war ein Mann, der alles genau wissen und 

verstehen wollte. Und zwar schon in seinem früheren Leben. 

So sprach er mit dem Burgdorfer Jüngling über die Vor- und Nachteile verschiedener 

Ordensmodelle, konkret der Minderen Brüder (Franziskaner) beziehungsweise der 

Kartäuser. Das ist gewiss nichts, was ein einfacher Bauer zu wissen brauchte. Ebenso 

schrieb der Trittheimer Abt Johannes, der hier nur als einer von vielen beeindruckten 

Besuchern zitiert werden soll, dass Niklaus ein Mann von scharfem Verstande sei, der «aufs 

Beste den Sinn der heiligen Schrift erfasst» habe. 

Schliesslich überlieferte ein namentlich nicht bekannter Dominikanermönch, dass Niklaus 

von Flüe schon vor seinem Rückzug mit einem «Priester aus Luzern» sehr befreundet 

gewesen sei. Gemäss Robert Durrer handelt es sich dabei um den späteren Stanser Pfarrer 

Heimo Amgrund. Warum nahm ein gebildeter Luzerner Priester den weiten Weg ins Flüeli 

auf sich? Ich halte dafür, dass Amgrund dies nur deshalb tat, weil er Niklaus von Flüe schon 

vor seinem Eremitenleben als besonderen und besonders interessierten Mensch und damit 

als anregenden Gesprächspartner und Freund schätzte. 

Das bedeutet aber auch, dass Niklaus von Flüe wohl schon als Vorsteher der Gemeinde, 

als Richter und Ratsherr nicht immer ‹einfach› war. Denn wer viel fragt, viel wissen und 

verstehen will, macht sich nicht nur beliebt. Dies ist aber eine Perspektive, über die wir 

kaum etwas wissen – aber gut zu seinem späteren Lebensweg passt, der mit dem Abschied 

aus allen öffentlichen Ämtern begann. 

Roland Gröbli 

Literatur: Durrer, Bruder Klaus (1917–1921), 38, 583; Gröbli, Einig Wesen (1990/31995), 

146, 271 ff. 

 

30.8.2017 

Weltweit als Friedensheiliger und Versöhner geschätzt und verehrt 

In der Nacht vom 10. auf den 11. Dezember 1981 ereignete sich in El Mozote, einem 

kleinen Flecken im Nordosten El Salvadors, ein schreckliches Massaker. Etwa 1000 

Menschen wurden grausamst ermordet, darunter 500 Kinder unter 12 Jahren. Die Leichen 

wurden in der Kirche aufgebahrt, und mit dem Blut der Opfer schrieb man an die 

Kirchenwand: «Wir sind die Engel der Hölle.» 

Heute ist dieser Ort des Schreckens ein Mahnmal für den Frieden und die Versöhnung. Im 

gesamten Friedensprojekt geht es darum, aus den Kräften des Glaubens das, was einen 

Fluch dargestellt hat, in einen Segen zu verwandeln. Im Rahmen dieses Ansatzes wurde 

eine Tradition eingeführt, nach der jedes Jahr am 28. Dezember die Segnung aller Familien 

und deren Häuser durch das Allerheiligste durchgeführt werden soll. Dadurch soll der Bann 

des Fluches durch die stärkere Kraft des Segens gebrochen werden, um so den Menschen 

eine Zukunft in Hoffnung zu ermöglichen. Zu den Heiligen, die an diesem Ort des 

Schreckens zur Versöhnung beitragen, gehört nebst Franz von Assisi, Martin Luther King, 

Mutter Teresa, Jorge Romero und Mahatma Gandhi auch Niklaus von Flüe. 



Weitere Friedensmission in Hiroshima (Japan) 

Trägerin des Projektes ist die kontemplative und missionarische Gemeinschaft Communio 

Sanctorum, die 1975 gegründet wurde und heute vom gebürtigen Karlsruher P. Peter 

Bretzinger geleitet wird. Sie ist präsent in Deutschland, USA, Chile, El Salvador, Spanien 

und in der Schweiz. Wie P. Bretzinger vor wenigen Tagen seinen vielen Freunden in aller 

Welt mit grosser Freude mitteilte, wurde seine Gemeinschaft gebeten, auch in Japan, in 

Hiroshima, ein Friedenszentrum aufzubauen, nach dem Vorbild von El Mozote in El 

Salvador. Die Schwestern, welche diesen Friedenseinsatz leisten werden, werden in El 

Salvador ausgebildet. 

Es ist dies ein Beispiel mehr, wie Niklaus von Flüe ausserhalb der Schweiz weiter an Statur 

und an Bedeutung gewinnt und in einem Atemzug mit (anderen) grossen Heiligen genannt 

und verehrt wird. 

Roland Gröbli 

Literatur: Peter Bretzinger: Das Friedensprojekt in El Mozote (El Salvador), in: Gröbli 2016, 

161–164. 

 

1.9.2017 

«Wahrheit» in der Überforderung 

Ergänzend zum Visionsgedenkspiel publiziert die Kulturkommission Obwalden das 

Obwaldner Kunstheft 2017-2, das sich ausschliesslich der Pilgervision widmet, dem 

zentralen Element des Visionsgedenkspiels. Das radikal einfache Heft enthält nebst der 

Pilgervision und Screenshots aus den Videos von Judith Albert, Innerschweizer 

Kulturpreisträgerin 2016, einzig ein Nachwort, das der Schreibende beitragen durfte. Gerne 

zitiere ich einen Ausschnitt daraus, der sich mit der Frage beschäftigt, wie wahr, wie 

authentisch die Visionen des Niklaus von Flüe überliefert sind. 

Mit allen Sinnen in eine Welt eintauchen, die uns überfordert 

«Als rationale Menschen des 21. Jahrhunderts wollen wir wissen, wie authentisch, wie wahr 

diese Überlieferungen sind. Im Grunde ist diese Frage nicht beantwortbar. Das fängt damit 

an, dass eine visionäre Erfahrung bei weitem übersteigt, was sich in Worten ausdrücken 

lässt. Dennoch konnte Niklaus von Flüe aus der Überfülle überströmender Erfahrungen nur 

weitererzählen, was er in Worte fassen und als zusammenhängende Geschichten 

weitererzählen konnte. Und die Mitmenschen, die seine visionären Erfahrungen schriftlich 

festhielten, schrieben nur auf, was sie verstanden hatten. Trotz dieser Einschränkungen ist 

die ‘innere Wucht’ (Manfred Züfle) der Visionen des Niklaus von Flüe bis heute 

überwältigend und von seltener Dichte. 

Die Begegnung mit der Pilgervision, die uns das Visionsgedenkspiel ermöglicht, ist deshalb 

reicher, intensiver, vielfältiger und in dem Sinne näher an seiner ‘realen’ Erfahrung, als was 

uns die schriftliche Fassung als summarische und chronologische Schilderung vermitteln 

kann. Die szenische und theatralische Umsetzung der Pilgervision ist nicht eine Einladung, 

diese Vision rational begreifen zu wollen, sondern eine Aufforderung, mit allen Sinnen 

einzutauchen in eine Welt, deren Fülle, Vielfalt und Tiefe uns überfordert. 

Erst so, in der Überforderung, können wir diese Infragestellung aller menschlichen Vernunft 

erahnen. Eine grössere Annäherung ist als Betrachter nicht möglich.» 

Roland Gröbli 

Literatur: Gröbli, Einig Wesen (1990/31995), 236; Obwaldner Kunstheft 2017-2, 

herausgegeben von der Kulturkommission Obwalden. Druck und Verlag: Druckerei von Ah, 

Sarnen. 

 

 



4.9.2017 

Die «Rückkehr der Zehntausend» oder Bruder Klaus und Konrad Adenauer 

So wie einige Schweizer im Mai 1940 die schützende Hand des Heiligen am Himmelszelt 

gesehen haben, so verknüpfen viele Deutsche ein politisches Mirakel mit Bruder Klaus. 

Dem Eremiten schreiben sie zu, dass er dank des Gebetsanrufs von Bundeskanzler Konrad 

Adenauer (1876–1967) ein Wunder bewirkt habe. Ein grosses Wunder, das die «Heimkehr 

der Zehntausend» aus russischer Kriegsgefangenschaft bedeutete. Kurz vor Adenauers 

Reise nach Moskau im September 1955, so die landläufige Erzählung, soll Adenauer eine 

ganze Nacht im Gebet im Ranft zugebracht haben. 

Gebetswache seit über 70 Jahren 

Bis heute ist bei vielen älteren Deutschen die Erinnerung an Niklaus von Flüe mit dem 

Namen des ersten Bundeskanzlers der Bundesrepublik Deutschland verknüpft. Besucher 

im Ranft fragen immer wieder danach. Tatsächlich war Konrad Adenauer ein grosser 

Verehrer des Schweizer Landespatrons, und er war mit Sicherheit mehrmals im Ranft, 

allerdings nicht in der fraglichen Zeit. 

In direktem Zusammenhang mit seiner Reise nach Moskau steht aber die 

Männergebetswache im Bildungshaus Maria Lindenberg in St. Peter (Schwarzwald). Diese 

Gebetswachen begannen 1955 auf Initiative von Prälat Dr. Alois Stiefvater im Ranft, um 

Adenauer bei seinem Russlandbesuch im Gebet zu begleiten. Und sie werden bis heute – 

also über 70 Jahre später – noch immer gepflegt. Heute beten Gebetswachen aus den 

umliegenden Dekanaten von Dreikönig bis zum 1. Advent Tag und Nacht vor dem 

Allerheiligsten. Jährlich kommen heute gegen 1 000 Männer auf den Lindenberg. Während 

einer Woche beten sie nicht nur für ihre persönlichen Anliegen und die Anliegen der Kirche, 

«vor allem beten sie für den Frieden in der Welt» (www.haus-maria-lindenberg.de). 

Roland Gröbli 

Literatur: Delf Bucher (2016): Wie der deutsche Zeitgeist zu Bruder Klaus fand, in: Gröbli 

(2016), 132–136; Werner Kilian (2006): Adenauer und Bruder Klaus, in: Historisch-

Politische Mitteilungen, Nr. 13. Sankt Augustin, hrsg. von der Konrad-Adenauer-Stiftung, 

281–291; Lothar Kaiser (2002): Niklaus von Flüe – Bruder Klaus. Der Friedensheilige für 

die ganze Welt. Strasbourg, 38 f. 

 

8.9.2017 

Der Friedensheilige und der Kriegsfürst 

1501 wurde die untere Ranftkapelle gebaut, und zwar mit tatkräftiger Unterstützung des 

1499 zum Walliser Bischof geweihten Matthäus Schiner. Schiner führte nicht nur kirchliche 

Reformen durch, sondern sorgte im Wallis als weltlicher Herr auch für Ruhe und Ordnung. 

Er war auch aussenpolitisch ein kluger Taktiker. 1507 verlängerte er den Waffenstillstand 

mit Savoyen, steuerte aber auf eine Koalition mit Mailand, dem Papst und dem Kaiser zu, 

was ihn automatisch zum Gegner Frankreichs machte. Papst Julius II. machte sich sein 

diplomatisches Geschick ab 1507 zunutze. 1511 war der Kardinalshut der Lohn für Schiners 

Einsatz dafür, dass die Eidgenossen den Papst in Oberitalien gegen Frankreich 

unterstützten. Schiner musste aber aus seinem Bistum fliehen, wurde Bischof von Novara 

und arbeitete weiter zugunsten des Papstes gegen Frankreich. Die Niederlage bei 

Marignano schwächte 1515 Schiner. 1519 setzte er sich mit Erfolg für die Wahl Karls V. 

zum römischen König ein. 1521 konnte Schiner mit einem eidgenössischen Heer Mailand 

zurückerobern und übernahm nach dem Tod von Leo X. die Verwaltung des Kirchenstaates. 

Seine Papstwahl scheiterte trotz der Unterstützung von Karl V. an den französischen 

Kardinälen, bevor er durch die Pest hinweggerafft wurde. 



Das Leben Schiners, zweifellos ein Verehrer von Bruder Klaus, steht in einem seltsamen 

Kontrast zum Friedensheiligen. Die Eidgenossen waren seit 1476 eine respektierte 

Kriegsmacht, aber aussenpolitisch meistens uneinig. Diese Uneinigkeit zeigte sich auch in 

den militärischen Einsätzen in Oberitalien zu Beginn des 16. Jahrhunderts, wo 

Disziplinlosigkeit, Beutegier und oftmals Chaos herrschten, nicht aber der Wille zu 

geplanter Expansion oder geeintem Vorgehen. Die Niederlage von Marignano 1515 war 

eine Folge von all diesen Faktoren. Kardinal Schiner nahm als Mittelsmann zu den Päpsten 

eine wichtige Funktion ein, war Kriegsherr für den Papst und so wegen unterschiedlichen 

Interessen der einzelnen eidgenössischen Orte automatisch ein Kriegstreiber innerhalb der 

Eidgenossenschaft. 

Das untenstehende süddeutsche Lied über die Schlacht von Marignano ist so indirekt auch 

eine Kritik an Kardinal Schiner: 

Ein lied von der Schweizern niderlag bei Mailand uf des heiligen Creuz tag 

[14. September 1515] 

Wernd ir daheimen pliben, 

bei kinden und bei wiben, 

hetten die küe austriben, 

ziger und anken gmacht, 

wer nutzer, als ich acht! 

Also hat man glert reisen 

euch knaben in frembde land, 

das clagen witwen und weisen, 

es hat warlich kein bstand; 

bruder Claus in seim leben, 

hat euch den rat nit geben, 

gefolgt hett ir im eben, 

ir werent nit so weit 

gezogen in fremde streit! 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

Literatur: Durrer (1917—1921), 573 f., 615; Thomas Maissen: An den Grenzen der 

Söldnerkühnheit. Voraussetzungen und Fernwirkungen der Schlacht von Marignano, in: 

NZZ, 12. September 2015, 52 f.; Bernard Truffer, Artikel Schiner, Matthäus, in HLS: 

Schiner, Matthäus 

 

11.9.2017 

«San Nicolao» ist auch ein Tessiner 

Am 11. und 12. September 2017 ist «Niklaus von Flüe – Unterwegs» auf der Piazza Grande 

in Bellinzona/Giubiasco anzutreffen. Eine gute Gelegenheit, an die enge Verbundenheit des 

Tessins mit «San Nicolao» zu erinnern. Dank Luigi Maffezzoli, dem langjährigen Präsidenten 

der «Azione cattolica ticinese», wissen wir heute einiges über die langjährige und intensive 

Verehrung des Landesheiligen in der italienischen Schweiz. 

1861 wählte die Tessiner Sektion des katholischen Piusvereins Bruder Klaus zum 

Vereinspatron. Und auf Initiative der «Unione Winkelried» wurde bereits 1895, als fast 50 

Jahre vor der Heiligsprechung, der Altar der Kapelle von Sorencino, einem Weiler von 

Rivera, zu Ehren von Niklaus von Flüe errichtet. Kein Wunder, dass auch das 500. Todesjahr 

(1917) feierlich begangen wurde. Und 1940 versprach der damalige Bischof von Lugano, 

Angelo Jelmini, eine Votivkirche für unseren grossen Schutzpatron, sofern die Schweiz vom 

Krieg verschont bleibe. Am 13. Mai 1950 konnte die neue Pfarrkirche von Lugano-Besso 

eingeweiht werden. Sie gehört zu den bedeutendsten Kunstwerken über Niklaus von Flüe. 

https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/012963/2012-11-20/


Filme und Bücher aus dem Tessin 

Die lebendige Erinnerungskultur an Niklaus von Flüe manifestiert sich im Tessin nicht nur 

in zahlreichen Kirchen und Kapellen. Einen der interessantesten Filme über Niklaus von 

Flüe verdanken wir Guido Ferrari, der für die «Televisione della Svizzera Italiana» (TSI) ein 

Dokudrama über die Visionen des Niklaus von Flüe mit den Interpretationen von Marie-

Louise von Franz produzierte. 2013 gab die Pfarrei San Nicolao das «Dramma sacro» «San 

Nicolao disse Sí» von Cesare Biaggini als CD heraus. Dieses Theaterstück in 6 Akten ist 

von «Radiotelevisione della Svizzera di lingua italiana» als Hörspiel produziert worden. Es 

erzählt lebendig und gehaltvoll die Geschichte von Niklaus von Flüe. 

Und eben erst wurde die neue, spannend geschriebene Biografie «Der Aussteiger – Bruder 

Klaus für Skeptiker» von Katrin Benz auch ins Italienische übersetzt. Aufgewachsen in 

Basel, lebt sie mit ihrem Mann und ihren sechs Kindern seit vielen Jahren im Tessin. 

Schliesslich ist sicher erwähnenswert, dass die offzielle Tessiner Wallfahrt, die etwas alle 

drei Jahre stattfindet, regelmässig die grösste in Sachseln anzutreffende Wallfahrt ist, 

nehmen doch etwa 700 Menschen aus dem Tessin daran teil. 

Roland Gröbli 

  

Literatur: Cesare Biaggini (2013): San Nicolao disse «Si», Dramma sacro di Don Cesare 

Biaggini (CD – 84 Minuten). Parrocchia di San Nicolao Lugano-Besso; Kathrin Benz, (2016): 

Der Aussteiger. Bruder Klaus für Skeptiker. Freiburg; Guido Ferrari (1987): Die Visionen 

des Niklaus von Flüe, Interpretiert von Marie-Louise von Franz, Televisione della Svizzera 

italiana (120 Minuten); Luigi Maffezzoli (2016): Die Verehrung des hl. Niklaus von Flüe im 

Tessin, in: Gröbli (2016), 121–127. 

 

13.9.2017 

Einblicke in Klaus’ Gebetsschule zum Fest Kreuzerhöhung 

Ein Mystiker fällt nicht vom Himmel. So sensibel jemand für innere Vorgänge sein mag, es 

braucht einen Deutungsrahmen und Hilfe, dieses Innenleben ordnen zu können. Die 

spätmittelalterliche deutsche Mystik ist vorwiegend im Umkreis der Beginen- und 

Nonnenseelsorge gediehen. Diese gebildeten Frauen hatten einen am kirchlichen 

Stundengebet orientierten Gebets- und Betrachtungsrhythmus und (zumeist) Zugang zu 

Literatur. 

Klaus anderseits war wohl spirituell höchst sensibilisiert und verspürte einen zunehmenden 

Drang hin zu Abgeschiedenheit, Betrachtung und Gebet. Aber in seinem Alltag als Bauer, 

der Tiere zu versorgen hat, als liebevoller Ehemann und Vater einer stattlichen Kinderschar 

und als einer, dem immer wieder öffentliche Ämter aufgenötigt werden und der, wie die 

meisten damals, doch nie zur Schule ging – in so einem Alltag war an ein sorgfältiges 

Ordnen innerer Gesichter und Stimmen nicht zu denken. 

«Wie gut, dass Heimo Amgrund, Pfarrer in Kriens, Niklaus’ Freund und Vertrauter war!», 

könnte man Dorothee sagen hören. Die historisch informierte fiktive Erzählung fährt fort: 

«Er betrachte auf Anraten des Herrn Pfarrers nun in eigens dafür vorgesehenen Übungen 

das Leiden Jesu. Zu sieben festgelegten Tageszeiten stehe eine bestimmte Station des 

Leidenswegs von Jesus im Zentrum der Aufmerksamkeit: Am späten Nachmittag, zur Zeit 

der Vesper, die Betrachtung des Abendmahls mit der Fusswaschung und der sich darin 

offenbarenden Liebe Jesu. Zum Nachtgebet die Todesangst Jesu am Ölberg und seins totale 

Hingabe, der Verrat an Jesus und seine Gefangennahme. Am Morgen früh vor 

Tagesanbruch betrachte er die Verspottung Jesus vor dem Hohen Rat bei Kajaphas, zum 

Morgengebet die Gerichtsverhandlung vor Pilatus und Herodes und am Vormittag die 

Geisselung und die Dornenkrönung sowie die Verurteilung und den Beginn des Kreuzweges. 



Am Mittag schliesslich vertiefe er sich in die Kreuzigung Jesu und am Nachmittag halte er 

sich dann seinen Tod am Kreuz vor Augen. Die Betrachtung der Leiden Jesu helfe ihm, mit 

seinen eigenen Schatten und dem Dunkeln in ihm zu ringen, nicht schwach zu werden und 

den vielen Versuchungen nicht nachzugeben.» 

Das kirchliche Stundengebet steht heute allen zur Verfügung. Der spirituelle Reichtum der 

Psalmen und Cantica gibt mehr her als die damalige Ersatzform der Fokussierung auf das 

Leiden Christi. Einen Schatz gilt es zu heben! Gratis! 

Fr. Peter Spichtig op 

Zitat: Kuster/Rudolf von Rohr (2017), 54f.; weiterführende Literatur: Gröbli (1990), 128ff.; 

168f.; Stirnimann (1981), 122f.; stundenbuch.katholisch.de 

 

15.9.2017 

Sehr bedeutender Quellenfund: Dorothee Wyss wird historisch 

Die Neuentdeckung der ältesten urkundlichen Quelle zu Dorothee Wyss, der Ehefrau von 

Niklaus von Flüe, passt wunderbar zu diesem Gedenkjahr. Es freut mich sehr, dass der 

bedeutendste Quellenfund seit vielen Jahren dazu beiträgt, Dorothee Wyss als historische 

Figur fassbarer zu machen. 

Explizit als Ehefrau von Bruder Klaus bezeichnet 

Dieser Fund ist sehr bedeutsam, denn es handelt sich um die älteste namentliche 

Erwähnung des Vornamens von Dorothee [Wyss]. Als bislang älteste Quelle galt die 

narrative Erwähnung ihres Vornamens in der Bruderklausen-Biografie von Heinrich Wölfli 

aus dem Jahr 1501. Ebenso dürfen wir nun feststellen, dass Dorothee, entgegen der 

bisherigen Annahme, sehr wohl als namentlich genannte Person in einer Quelle aufgeführt 

wird, der für damalige Zeit ein offizieller Charakter zukommt und die in das 15. Jahrhundert 

fällt. 

Sehr berührend finde ich, dass Dorothee explizit als Ehefrau von «Bruder Klaus» bezeichnet 

wird. Diesen Namen [Bruder Klaus] trug er nur in der Zeit im Ranft. Und beide zusammen 

werden als «Vater und Mutter» von Verena von Flüe aufgeführt. Das ist ein schönes und 

berührendes Zeugnis ihrer Ehe bis in den Tod. 

Und gestützt auf die minutiöse Erforschung des Jahrzeitbuchs kommen Rolf De Kegel, 

Stiftarchivar des Klosters Engelberg, und Mike Bacher, Rechtshistoriker und 

Wissenschaftlicher Assistent an der Universität Luzern, zum Schluss, dass Dorothee Wyss 

zum Zeitpunkt des Eintrags bereits verstorben war. Damit wird die Lebenszeit von Dorothee 

Wyss fassbar(er). Sie kam 1430–1432 zur Welt und sie starb, basierend auf dieser neuen 

Quelle, mit einiger Wahrscheinlichkeit im Zeitraum um 1494/95. 

Weitere Quellenfunde nicht auszuschliessen 

Es handelt sich bei dieser Quelle um eine «Neuentdeckung», denn bereits Robert Durrer 

hatte diesen Eintrag im Jahrzeitbuch von Engelberg in seinem Quellenwerk erwähnt. 

Damals aber interessierte ihn nur Bruder Klaus. Diese älteste Erwähnung von Dorothee 

war deshalb bis heute der breiteren Öffentlichkeit nicht bekannt. Dies zeigt einmal mehr, 

dass es sich lohnt, auch alte, gut bekannte Quellen immer wieder neu im Original 

anzuschauen und zu überprüfen. Neue Zeiten führen zu neuen Fragen und Perspektiven. 

In dem Sinne ist es sicherlich denkbar, dass auch in den kommenden Jahren noch Quellen 

zu Dorothee Wyss gefunden werden. Allerdings war die Verschriftlichung der Zeit noch 

nicht so, dass Personen, die nicht Amtsträger waren, derart wahrgenommen wurden. 

Ausschliessen möchte ich weitere Funde aber ausdrücklich nicht. 

Roland Gröbli 

http://stundenbuch.katholisch.de/


Hinweise: Dank dem Entgegenkommen von Abt Christian vom Kloster Engelberg wurde 

das Engelberger Jahrzeitbuch bis zum Ende der diesjährigen Ausstellungssaison (1. 

November) im Museum Bruder Klaus Sachseln ausgestellt. 

Interessenten stelle ich gerne ein ausführlicheres Memorandum per E-Mail zu, das wir aus 

Anlass dieser Neuentdeckung zusammengestellt haben: roland.groebli@bluewin.ch. 

 

18.9.2017 

Warum der 25. September? 

Im deutschen Sprachgebiet wird Bruder Klaus am 25. September gefeiert; als nicht 

gebotener Gedenktag im benachbarten Ausland, in der Schweiz als Hochfest, schliesslich 

trägt er bei uns den Titel Landespatron. Und im Kanton Obwalden ist der 25. September 

gar gesetzlicher Feiertag! Verstorben ist Niklaus von Flüe jedoch am 21. März 1487. Unter 

diesem Datum steht er auch im Martyrologium Romanum und in manchem Lexikon. 

Tatsächlich wurde der damals noch Selige am 21. März gefeiert. Wie also fand Bruder Klaus 

zum 25. September? Für eine abschliessende Erklärung wären weitere Recherchen nötig. 

Derzeit lässt sich soviel sagen: Die Heiligsprechungsbulle Pius XII. dekretiert am 15. Mai 

1947: «Wir bestimmen, sein Gedächtnis sei jährlich von der ganzen Kirche an seinem 

Todestag, am 21. März (…) frommer Verehrung zu feiern.» Kaum zwei Wochen später 

erfolgte die Änderung des Festdatums: «Die Ritenkongregation erlaubte durch Dekret vom 

23. Mai 1947 die Feier des Bruder-Klausen-Festes am 25. September (SKZ 1947, Nr. 25). 

Was damals wohl hinter den Kulissen abgelaufen sein mag zwischen Postulator, Bischof von 

Chur, Nuntius, Obwaldner Regierung, Staatssekretariat und der Ritenkongregation? 

In der Erinnerung befragter älterer Einheimischer wurde das neue Datum mit 

Verwunderung aufgenommen und als willkürliche Setzung empfunden. Dass man ein 

anderes Datum suchte, leuchtet freilich schon deshalb ein, weil der 21. März regelmässig 

in die Fastenzeit fällt und häufig genug gar in die Karwoche. Zudem war er vom heiligen 

Benedikt von Nursia prominent belegt. Den Sommer hat man bei der Suche mutmasslich 

übersprungen, weil dann zahlreiche direkte Nachfahren und Verehrer jeweils «z’Alp» sind. 

Warum aber der 25. September? Er hat keinerlei Anhaltspunkte in der Biographie von 

Niklaus von Flüe. 

Am plausibelsten ist das Argument, man habe ein freies Datum gesucht, das möglichst 

nahe am Eidgenössischen Dank-, Buss- und Bettag zu liegen kommt. Dieser wird seit 1832 

am dritten Sonntag im September begangen. Damit wurde der Friedensheilige, der die 

Eidgenossenschaft mit seinem Rat 1481 vor dem Bürgerkrieg bewahrte, in nächste Nähe 

zum staatlich verordneten Bettag gerückt. 

Dies Jahr liegen genau neun Tage zwischen den beiden Festen. Zeit für eine Novene! 

Fr. Peter Spichtig op  

Literatur: Zum Bettag vgl. jetzt Eva-Maria Faber/Daniel Kosch (Hrsg.): Dem Bettag eine 

Zukunft bereiten. Geschichte, Aktualität und Potential eines Feiertags. Zürich 2017. 

 

20.9.2017 

Der «Ranft-Ruf»: Bruder Klaus tritt auf 

Mit «Ranft-Ruf» hat am vergangenen Samstag die dritte abendfüllende Inszenierung zu 

«600 Jahre Niklaus von Flüe» Premiere gefeiert. Das begeisterte Publikum dankte den vier 

Spielern, den vier Sängern, dem Musiker und vor allem Simon Jenny, dem Autor, 

Komponisten und Regisseur des Stücks, mit tosendem Applaus für 90 packende und 

ergreifende Minuten in der Klosterkirche in Kappel am Albis. 

Ein Kammerspiel vieler Facetten und Töne 



Im Gegensatz zu den beiden anderen grossen Inszenierungen (NIMM MICH MIR und 

Visionsgedenkspiel) tritt Bruder Klaus erstmals persönlich auf. Bruder Klaus, oder eben 

Markus Amrhein, der diese Figur schon 2013 in einer Dokufiction des Schweizer Fernsehens 

gespielt hat, ist denn auch omnipräsent. Er prägt mit seiner von innerer Ergriffenheit 

geprägten Darstellung dieses kirchliche Kammerspiel. Dabei steht er keineswegs immer im 

Mittelpunkt oder gar auf der Bühne. Zu den stärksten Momenten gehören die Gespräche 

zwischen Niklaus und Dorothee (hervorragend gespielt von Dorothée Reize). 

Simon Jenny traut dem Publikum viel zu, nimmt es mit auf eine Reise mit rasanten 

Wechseln zwischen einst und jetzt, zwischen scheinbar Banalem und Grundsätzlichem, 

zwischen aktuellen Texten und den wuchtigen Visionen des Eremiten. Je länger das Stück 

dauert, desto mehr überlagern und vermischen sich die Ebenen. Die kurzen und oft 

witzigen Szenen werden vom stimmgewaltigen Vokalensemble mit vier jungen Sängern 

und Sängerinnen umrahmt und musikalisch wieder in eine wenig definierbare Ferne 

entrückt. 

Bei aller Nähe, dies lässt uns der Autor immer wieder spüren, gehört Niklaus von Flüe einer 

Welt des Mysteriums, einer Welt der Fragen und nicht der vorschnellen Antworten an. Nach 

der geglückten Premiere geht der Ranft-Ruf nun auf Tournee und kann bis im März 2018 

für weitere Spielorte gebucht werden. 

Roland Gröbli 

Hinweise: Markus Amrhein schreibt im offiziellen Gedenkband über seine persönliche 

Vorbereitung und Auseinandersetzung mit Niklaus von Flüe, den er 2013 in der Dokufiction 

«Die Schweizer» verkörperte. Markus Amrhein, Bruder Klaus spielen – in Film und Theater, 

in: Gröbli (2016), 251–255. 

 

22.9.2017 

Niklaus von Flüe dezentral rund um den Gedenktag 

Im Gegensatz zu früheren grossen Bruder-Klaus-Jubiläen will das gegenwärtige 

Gedenkjahr keine zentralen Grossanlässe, sondern möglichst viele dezentrale 

Veranstaltungen. Dieser Ansatz funktioniert, weil in zahlreichen Pfarreien und 

Kirchgemeinden Vorträge und Feiern zu Niklaus von Flüe stattfinden. 

Diese Veranstaltungen konzentrieren sich natürlich vor allem auf das Umfeld des 

Gedenktages vom 25. September. Im Kanton Thurgau findet im September in Eschlikon 

eine dreiteilige Vortragsreihe in Eschlikon zum Leben und zur Rezeption von Bruder Klaus 

sowie zu Dorothea statt, ausserdem am 23. September ein Vortrag und eine 

Theateraufführung in Frauenfeld, ergänzt am 30. September durch mehrere 

Veranstaltungen in der Kartause Ittingen. 

Die Bruder-Klaus-Pfarreien der Schweiz feiern ihren Patron vorgezogen am 24. September: 

Die Pfarrei Bruder Klaus in Zürich verbindet den Festgottesdienst mit einem Pfarreifest, die 

Pfarrei Bruder Klaus in Bern feiert in ihrer renovierten Kirche mit Weihbischof Denis 

Theurillat, in der Bruderklausen-Pfarreien Gerlafingen (SO) wird zusammen mit den 

umliegenden Pfarreien gefeiert. Diese Aufzählung ist selbstverständlich nicht 

abschliessend, zu nennen sind etwa auch die Pfarreien Birsfelden (BL) oder San Nicolao in 

Lugano mit einer bischöflichen Festmesse. 

Niklaus von Flüe interessiert aber auch über den kirchlichen Bereich hinaus. So organisierte 

die Zentralbibliothek Solothurn am 11. September einen Ausflug nach Flüeli-Ranft und lud 

am 14. September zu einer Veranstaltung über Cäsar von Arx’ Schauspiel «Der heilige 

Held» ein, das 1936 am Schauspielhaus Zürich uraufgeführt wurde. Damit wurde dem in 

der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts erfolgreichsten  Schweizer Dramatiker, der von 

1925 bis zu seinem Tod 1949 im solothurnischen Niedererlinsbach gelebt hatte, ein eigener 



Abend gewidmet. Die Zentralbibliothek Solothurn konnte dabei aus dem Nachlass des 

Dramatikers schöpfen, der in dieser wichtigsten nichtuniversitären Bibliothek der Schweiz 

aufbewahrt wird. 

Gerade ein solcher Anlass zeigt auf, dass Niklaus von Flüe auch in einer scheinbar 

säkularisierten Gesellschaft auf Beachtung stösst. In den nächsten Tagen werden wir 

sehen, ob und wie die Feiern rund um den Bruderklausentag auch in den säkularen Medien 

Niederschlag finden. 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

 

26.9.2017 

Sieben Bilder und ein Lied 

Der offizielle Schlusspunkt des Gedenkjahres bildeten die Gedenktage 600 Jahre Niklaus 

von Flüe vom 23. bis zum 25. September 2017. Bei schönstem Herbstwetter fanden 

zahlreiche Pilger den Weg nach Sachseln zum Familientag (23. September), zum 

ökumenischen Gottesdienst mit Pfr. Gottfried Locher, dem Präsidenten des Schweizerischen 

Evangelischen Kirchenbundes SEK, und mit Kardinal Kurt Koch und weiteren Angeboten 

am Nationalen Gedenktag (24. September ) und zum Bruder-Klausen-Fest (25. 

September). 

Die Festmesse am eigentlichen Gedenktag des Heiligen, am 25. September, bot 

Gelegenheit, das neue Bruder-Klausen-Lied zu singen, das auf Anregung des Liturgischen 

Instituts entstanden ist (siehe Blog vom 10. Juli 2017). 

In der Predigt versuchte ich, Eindrücke und Erkenntnisse zu Niklaus von Flüe und Dorothee 

Wyss, die mir im Verlauf des Gedenkjahres aufgegangen sind, in sieben Bildern zu bündeln. 

Ich stelle diese Gedanken hier im Anhang gern zur Verfügung. 

Fr. Peter Spichtig op 

Festpredigt Peter Spichtig 25. Sept. 2017 

 

27.9.2017 

Fernsehgottesdienst und Zeitungslese 

«Das Bruder-Klaus-Jahr zeigt: Der Schweizer Nationalheilige fasziniert bis heute. Die 

Ranftschlucht, in die er sich als Eremit zurückzog, ist bei Pilgern und Wanderern beliebt. In 

der Pfarrkirche von Sachseln, in der seine Reliquien aufbewahrt sind, wird ein 

ökumenischer Festgottesdienst gefeiert.» Und dieser Fernsehgottesdienst vom 24. 

September 2017 mit Kurt Kardinal Koch, Präsident des Päpstlichen Rates zur Förderung 

der Einheit der Christen, sowie Gottfried Locher, Ratspräsident des Schweizerischen 

Evangelischen Kirchenbundes und mit Spielszenen mit Hanspeter Müller-Drossaart und 

Stine Durrer war beeindruckend. 36’000 Zuschauer konnten via Television daran 

teilnehmen. 

Nicht minder tiefgängig war die römisch-katholische Eucharistiefeier unter dem Vorsitz des 

Churer Bischofs Vitus Huonder mit dem aktuellen Predigtwort unseres Bruderklausbloggers 

Peter Spichtig (vgl. dazu den gestrigen Blogeintrag). 

Über diese genannten Gottesdienste und die reichen Veranstaltungen in Sachseln und in 

Flüeli-Ranft hinaus widmete die NZZ am Samstag, 23. September 2017, Bruder Klaus eine 

ganze Zeitungsseite, auf der der Jesuitenprovinzial Christian Rutishauser aufzeigt, dass 

Niklaus von Flüe nicht politisch, sondern mystisch verstanden werden muss. 

Die in der Innerschweiz dominierende Luzerner Zeitung mit ihren Kopfblättern informierte 

direkt über die dreitägigen Veranstaltungen in Sachseln und Flüeli Ranft (in den Ausgaben 

vom 25. und 26. September 2017), die deutlich machen, dass die Zeit der Grossanlässe 

im religiös-kirchlichen Bereich der Vergangenheit angehören, auch wenn jeweils Hunderte 

https://www.cathkathcatt.ch/blogsd/wp-content/uploads/sites/6/2017/09/Festpredigt-Peter-Spichtig-25.-Sept.-2017.pdf


an den Gottesdiensten teilnahmen, auch am Bruderklausentag in Flüeli-Ranft, wo der 

Franziskanerpater Klaus Renggli für die, wie er es ausdrückte, «gewöhnlich Sterblichen» 

eine Festmesse feierte. 

Mit den drei Tagen rund um das Bruderklausenfest fanden die Kernprojekte von «Mehr 

Ranft» ein äusserst erfolgreiches Ende, aber in der Schweiz stehen noch etliche Vorträge 

zu Niklaus von Flüe an, so dass der Heilige aus dem Ranft bis zum 22. Dezember, dem Tag 

des Abschlusses des Stanser Verkommnisses, gut präsent ist und zum Nachdenken anregt. 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

 

2.10.2017 

Niklaus von Flüe und Franz von Assisi – seelenverwandt 

Vor über 800 Jahren starb in der Nacht vom 4. auf den 5. Oktober Franz von Assisi. Sein 

Leben begeistert weltweit Menschen – ganz ähnlich wie Niklaus von Flüe. Zwischen den 

zwei Heiligen gibt es erstaunlich viele Parallelen. Beide waren erfolgreiche, gefragte Männer 

mit Aussicht auf Karriere, materiell begütert und privilegiert. Franziskus wächst als Sohn 

eines reichen Stoffhändlers auf, verkehrt als «Modefachmann» mit dem Adel und ist ein 

gern gesehener Gast. 

Die gesellschaftlichen Umbrüche im mittelalterlichen Assisi führen zu einem 

Bürgeraufstand gegen den Adel und zu Krieg. Wie später auch Niklaus erfährt Franziskus 

am eigenen Leib, was Krieg heisst, beide werden konfrontiert mit Gewalt und Unrecht und 

geraten in eine Lebenskrise. Den Ausweg daraus finden sie darin, sich auf den Weg zu 

machen und alles zu lassen, was ihnen lieb ist. 

Beide bleiben ihrer angestammten Heimat nahe 

Franziskus begegnet in seiner Suchbewegung vor den Mauern seiner Stadt den 

Aussätzigen. Sie lassen sein Herz neu erwachen und machen ihn hellhörig für Gottes Ruf. 

Niklaus begegnet in Liestal einem Bauern, der ihm weise rät und kehrt nach einer 

unruhigen Nacht um, was ihn schliesslich seine wahre Berufung finden lässt. 

Ganz nah und doch weit weg von ihrem angestammten Zuhause finden Franziskus wie 

Niklaus ihren neuen Lebensmittelpunkt, der eine als Wanderbruder, der andere als Eremit. 

Und auch die gewählte Armut verbindet die zwei zutiefst: Sie erleben im Nichts-Haben bzw. 

Nichts-Essen geschenkte Freiheit und empfinden dies als eine grosse Gnade. 

Beide folgen sie auf je eigene Weise den Fussspuren Jesu› und lassen sich leiten von ihrer 

tragenden Gottesbeziehung.  Beiden wird Christus zum Bruder und Freund, zum Gefährten, 

der Orientierung gibt auf dem Weg. Franziskus und Niklaus bewegen mit ihrer Lebensform 

bis heute. Franziskus wurde zum Gründer eines weltweiten Ordens und Pilgernde finden 

bei Bruder Klaus immer noch Antwort. 

Zwei Heilige, zwei Menschen, die uns als Wegweiser dienen für unseren eigenen 

Lebensweg. 

Nadia Rudolf von Rohr 

Literaturhinweis: Niklaus Kuster / Nadia Rudolf von Rohr (22017): Fernnahe Liebe. Niklaus 

und Dorothea von Flüe. Ostfildern. 

 

4.10.2017 

Verantwortung für die Schöpfung 

Der heutige Gedenktag des grossen Umbrischen Mystikers Franziskus von Assisi (s. Blog 

vom 2.10), dem wir den grossartigen Sonnengesang verdanken, und die Erntedankzeit 

sind Anlass genug, uns das Schöpfungs-Medaillon des Betrachtungsbildes vom Ranft 

genauer anzusehen. 



Es ist im Vergleich mit anderen zeitgenössischen Darstellungen als höchst originell zu 

bezeichnen. Offensichtlich ist der sechste Schöpfungstag thematisiert, die Erschaffung des 

Menschen. Mit den Himmelsgestirnen und Tieren sind die vorausgehenden 

Schöpfungswerke summarisch angedeutet. Abweichend vom gängigen Kanon, der Adam 

und Eva zeigte, ist hier wohl die Erschaffung der menschlichen Seele dargestellt. Diese ist 

flankiert von Engeln. Der eine trägt eine Dalmatik und hält Hände und Haupt zum Gebet 

erhoben, die Begabung für geistige und spirituelle Belange symbolisierend. Der andere 

Engel schaut geradeaus und ist der sichtbaren Welt zugewandt: er symbolisiert nach 

derselben klassischen, auf Augustinus zurückgehenden Auffassung die Begabung des 

Menschen für die praktische, materielle Dimension. 

Gott segnet die geschaffene Seele des Menschen buchstäblich auf Augenhöhe: seine und 

der menschlichen Seele Augen liegen genau auf derselben Linie. Der Mensch ragt aus der 

Schöpfung heraus: er ist nach dem Bild Gottes geschaffen und als dessen Bundespartner 

ernst genommen. 

Dieser grossartigen Szene aber ist als Werk der Barmherzigkeit die Aufforderung, Hungrige 

zu speisen, zugeordnet, angedeutet durch Brotlaib, Schinkenkeule und Getränkekanne. 

Zur Nobilität der menschlichen Berufung gehört die Verantwortung, mit der anvertrauten 

Schöpfung nachhaltig gerecht umzugehen. 

Der Bauer Niklaus hat mit ansehen müssen, wie das Konzept Privatbesitz mehr und mehr 

die korporative Nutzung der Natur verdrängte, wie der «Eigennutz» und damit die Gier 

Überhand nahmen. 

Dies ist menschen-unwürdig. Die Meditation über den Schöpferwillen Gottes und die hohe 

Berufung des Menschen führt zur beklemmenden Frage: wie, um Gottes Willen, kannst du 

das gelobte Land, in das er dich führte, dein Eigen nennen? 

Fr. Peter Spichtig op 

Literatur: Stirnimann (1981). 

 

6.10.2017 

In 10 Tagen verlässt Niklaus die Familie – oder ist er schon weg, irgendwie? 

Wir schreiben den 6. Oktober 1467. In zehn Tagen wird Niklaus von Flüe die Familie 

verlassen, mit dem Einverständnis seiner Frau und seiner ältesten Söhne. Geht er in 10 

Tagen? Oder ist er schon weg, irgendwie? 

Vieles spricht dafür, dass es kein dramatischer Abschied wurde, sondern das Ende eines 

quälend langsamen Prozesses war, der sich über Jahre hinwegzog. Zu den Entdeckungen 

dieses Gedenkjahres gehören für mich der Film und das Buch von Luke Gasser. Kongenial 

beschreibt und zeigt er darin, wie Niklaus von Flüe sich selbst und seiner Familie abhanden 

kam. Besonders in Erinnerung ist mir die Szene, in der sich Hans von Flüe, der älteste 

Sohn, dazu durchringt, den Segen zu sprechen und das Brot zu brechen, weil der Vater 

dazu nicht mehr in der Lage ist. 

Der Weggang war ein «Abbruch» 

In dieser Schlüsselszene wird einem plötzlich bewusst, wie sehr die ganze Familie mit und 

um den Vater litt und wie die Entfernung zwischen ihnen wuchs, bereits am Familientisch. 

Und mit dem Sprechen des Segens und dem Brechen des Brotes übernahm Hans die Stelle 

des Vaters, wurde zum Oberhaupt einer zutiefst verunsicherten und verstörten Familie. In 

der Familie, dies wird hier plötzlich deutlich, fand der Abschied schon vor dem 16. Oktober 

statt, irgendwann vorher. 

Diese packende Szene ist der Vorstellungskraft des gebürtigen Obwaldner 

Landammannsohns entsprungen. Historisch gesichert ist die Schilderung von Welti von 

Flüe, dem zweitältesten Sohn. Dem unbekannten Autor, der 1488 Zeugenaussagen von 



Nachbarn, befreundeten Priestern und den beiden ältesten Söhnen festhielt, schilderte er 

eine Vision des Niklaus von Flüe und legte sie zeitlich auf den Anfangs seines «Abbruchs» 

fest. Ja, dieses Weggehen war keine Lösung, kein Loslassen, es war ein Abbruch, ein Bruch 

mit dem bisherigen Leben und mit den Menschen, die ihm am nächsten standen. 

Wir kennen den Ausgang dieser Geschichte, die von Flües auf dem Schübelacher wussten 

dies nicht. Damals noch nicht. 

Roland Gröbli 

Literaturhinweis: Luke Gasser: Und essen mag er auch nicht mehr. Eine historische 

Erzählung. (Weltbild Verlag) Olten 2017. 

 

9.10.2017 

Gehorsam gegenüber der Natur 

«Darum sollt ihr schauen, dass ihr einander gehorsam seid». Diese Mahnung, die Bruder 

Klaus in seinem Brief an die Berner Ratsherren formuliert, hat eine ganz elementare 

Grundlage. 

«Die Natur wird nur durch Gehorsam überwunden», schreibt 1620 der erste Theoretiker 

der modernen Naturwissenschaft, Francis Bacon (1561–1626). Ganz am Anfang der 

beeindruckenden naturwissenschaftlichen Erkenntnisse steht damit schon die Korrektur 

von einem bis heute weit verbreiteten Missverständnis. Uninformiert und unbedacht sind 

viele der Meinung, dass die modernen technischen Errungenschaften eine immer weiter 

ausgebaute Herrschaft des Menschen über die Natur dokumentieren. 

In der Natur die Kultur des gegenseitigen Gehorsams erlernen 

Sie überblenden die Tatsache, an die Bacon erinnert: Bevor sich ein Naturvorgang 

beherrschen lässt, müssen Menschen sich seinen Gesetzen beugen. Forscher müssen mit 

ihren Gedanken  oft jahrelang – in die natürlichen Abläufe eindringen, ihnen nach-denken, 

um ihre Gesetzmässigkeiten zu erfassen und in Formeln und Zahlen festzuhalten. Erst dann 

können sie die Naturkräfte in den Dienst menschlicher Bedürfnisse stellen. Kein Ingenieur 

kann eine Brücke bauen, wie er will. Er muss sich an die Gesetze der Schwerkraft halten 

und sich den Vorgaben beugen, die durch die Konsistenz und Verhaltensweisen der 

unterschiedlichen Baumaterialien gegeben sind. 

Die Deutung dieser naturhaften Realität war dem theologischen Denken schon immer 

vorgegeben durch das Bibelwort. Für die Lehrer der Kirche (auch für die Seelsorger von 

Bruder Klaus) war es keine Frage: Die materielle Welt und der menschliche Geist sind von 

dem einen, gemeinsamen Schöpfer ins Dasein gerufen. Deshalb können die 

Naturphänomene und der Menschengeist miteinander kommunizieren. Der Mensch kann, 

wie der Psalm 50 sagt, hören, was die Sonne bei ihrem Aufgang und ihrem Niedergang 

sagt. Er kann emotional etwas von der Schönheit in diesem Geschehen empfinden, aber er 

kann auch präzise berechnen, welche kosmischen, chemischen und andere Naturgewalten 

dabei zusammenwirken. Auch die Naturbetrachtung und die Naturwissenschaft sind 

Möglichkeiten, die Kultur eines gegenseitigen Gehorsams einzuüben. 

Bernhard Rothen 

Bernhard Rothen ist evangelischer Pfarrer in Hundwil und Präsident der Stiftung Bruder 

Klaus, die sich vor allem der Auseinandersetzung mit dem Brief an Bern widmet. 

www.stiftungbruderklaus.ch 

Hinweise: Die Stiftung Bruder Klaus hat im Rahmen des Gedenkjahres zahlreiche 

Aktivitäten realisiert, darunter auch drei kurze Videos in drei Sprachen zu grundlegenden 

Themen im Zusammenhang mit Niklaus von Flüe: www.stiftungbruderklaus.ch/videos; 

Bernhard Rothen: Brief an die Berner Ratsherren: «Von Liebe wegen», in: Gröbli (2016), 

197–202. 

http://www.stiftungbruderklaus.ch/videos


 

13.10.2017 

Niklaus von Flüe und das Geld — die Ranftpfründe 

Das Thema «Niklaus von Flüe und das Geld» fand bis anhin noch keine grosse Beachtung. 

Unser Blog bietet dazu zwei wichtige Hinweise: Niklaus von Flüe war als Bauer innovativ 

und progressiv bezüglich neuer Produktionsmittel. So vermehrte er in seinem bürgerlichen 

Leben das produktive Kapital der Familie erheblich (Blogbeitrag vom 26. Mai 2017). Am 4. 

August 2017 schilderte Roland Gröbli auch den Umgang des Eremiten mit dem Geld, das 

für den Eremiten nicht Bürde war: «Entscheidend sind Haltung und Umgang. Aus dem 

materiellen Reichtum leitet sich ein Leistungsprinzip ab, das zur sozialen Gerechtigkeit 

beitragen soll im Bewusstsein, dass materielle Güter von dieser Welt sind – und in dieser 

Welt bleiben.» 

Beide Charakterzüge von Niklaus von Flüe fliessen in der Stiftung der Ranftpründe vom 12. 

Oktober 1482 ein, die dank der Spenden der Pilger und grösseren Vergabungen von Herzog 

Sigismund sowie von den eidgenössischen Orten Luzern und Solothurn – Solothurn liess 

am 29. Dezember 1481 kurz nach dem erfolgreichen Abschluss des Stanser 

Verkommnisses dem Ranfteremiten zwanzig Gulden an eine ewige Messstiftung zukommen 

–, zeitlich nach der Stiftung der Ranftpfründe auch durch Bern, möglich wurde. 

Vertragspartner dieser Priesterpfründe waren die Obwaldner Regierung, die Kirchgenossen 

von Sachseln und Bruder Klaus selbst. 

Der Eremit übergab der Regierung von Obwalden das Besetzungsrecht der Pfründe, was 

naheliegend war, weil einerseits die Ranftkapelle 1469 aus allgemeinen Mitteln erbaut 

worden war, andererseits die Regierung auch über das Patronatsrecht der Sachsler 

Pfarrkirche verfügte. Den Kirchgenossen wurde das Vorschlagsrecht für den Kaplan und die 

Wahl eines Vogtes = Verwalters aus der Familie von Flüe zugestanden. Niklaus von Flüe 

legte für Priester aus seiner Nachkommenschaft ein Vorrecht fest. Davon profitierte sein 

jüngster Sohn Niklaus von Flüe, der 1503 als Pfarrer von Sachseln verstarb. 

Bruder Klaus nahm nicht nur Geld entgegen, sondern machte seinerseits auch 

Vergabungen, so etwa um 1481 einen Goldgulden an den Bau der St.-Oswalds-Kirche in 

Zug. Und er sorgte dafür, dass mit der Gründung seiner Messstiftung im Ranft auch der 

Sakristan entschädigt wurde, der seit 1469 unentgeltlich dort gearbeitet hatte. 

Urban Fink-Wagner, Inländische Mission 

Literatur: Durrer (1917–1921), 116 f., 173 f., 205–209. 

 

16.10.2017 

Aufbruch 

Am Gallustag 1467 brach er auf. Der 16. Oktober war in Unterwalden Feiertag. Das Vieh 

ist zurück von den Alpweiden. Das Welken der Blätter, so bezirzend sein optischer Reiz für 

uns sein mag, ist für den Bauern unerbittliche Warnung. Die Natur stellt sich auf den Winter 

ein, die Bäume stossen ihre Blätter ab und bereiten sich auf die jährliche Überlebenskrise 

vor. Das Leben richtet sich nach innen. 

Nur die Chilbi und das Martinifest scheinen dem Diktat der Ars moriendi zu trotzen, die die 

Schöpfungsordnung dem Menschen jährlich unerbittlich und pünktlich vorhält. Diesen Tag 

hat Niklaus gewählt. 

Endlich hatte er die Zustimmung seiner Frau und der ältesten Söhne für sein Vorhaben. 

Aber worin bestand es? «Gott weiss». Er «musste» gehen. Weit weg, ins «Elend», ins 

Ausland. Klar ist nur, dass er nicht die Absicht hatte, zurück zu kehren. So sehr Dorothee 

auch während zweier quälend langen Jahren ins Ringen einbezogen war: Klaus hatte keine 

Sprache für das, was ihn umtrieb. Er konnte nicht hinreichend artikulieren, was genau es 



war, das ihn zum Aufbruch bewegte, nicht mal sich selbst gegenüber. Die ‹innere Wucht’ 

(Manfred Züfle) seiner religiösen Erfahrung, insbesondere der Pilgervision, war 

überwältigend. 

Ein mögliches Zwischenziel könnte La Sainte-Baume, der Wallfahrtsort Maria Magdalenas, 

gewesen sein. Die Apostola apostolorum, die Jesus so sehr liebte, die Sünderin, die 

Büsserin, die asketische Einsiedlerin war für ihn wichtige Identifikationsfigur (s. Blog vom 

21.7.). Als ideales Fernziel der xeniteia, des Wunsches nach asketischer Heimatlosigkeit, 

drängt sich Sankt Jakob beim Finstern Stern auf, wie der Volksmund verballhornte: In Cabo 

Fisterra (lateinisch: finis terrae), am ‹Ende der Erde’ (vgl. Mt 28,19ff; Apg 1.8) also liegt 

der nach Jerusalem und Rom bedeutendste Wallfahrtsort der damaligen Christenheit. 

Wir wissen es nicht. Im Unterschied zu manch zeitgenössischer Motivation fürs neu 

entdeckte Pilgern aber (vgl. z.B. Hape Kerkelings Bestseller «Ich bin dann mal weg») hatte 

Niklaus bei aller Unsicherheit dennoch klar Gott vor Augen. 

Nein, der Weg ist nicht das Ziel. Aber der Weg bringt für ihn Klärung. Nach und nach. 

Die Familie hat seit dem Gallustag 1467 zumindest klare Verhältnisse: er ist weg. Hans, 

der Älteste, übernimmt. Inhaltlich klar wird es für Dorothee und einige ihrer Kinder auch 

erst mit der Zeit. 

Fr. Peter Spichtig op 

Literaturhinweise: Meier 1997, 127-144; Kuster/von Rohr 2017, 61ff. 

 

18.10.2017 

Der dreifache Schock vor Liestal 

Klaus kam nicht sehr weit. Vor Liestal wurde er zur Umkehr bewegt. Wir sind darüber 

besser unterrichtet als über seine Pilgerpläne. Drei Ereignisse lösten bei ihm die Erkenntnis 

aus, dass er sich geirrt hatte und sich auf einem Umweg befand. Sein Jungendfreund Erny 

Rohrer und Pfarrer Heimo Amgrund, sein geistlicher Berater und Freund berichten 

übereinstimmend darüber. 

Er sah die Stadt vor sich rot leuchten. Davon erschrocken, sei er sofort geflohen. Der Pilger 

sieht rot. Völlig verstört irrt er umher. Orientierungslos und ausgemergelt sucht er Zuflucht 

in der nächstbesten Behausung und klopft bei einem Bauern an. Ihm legt er stammelnd 

seine Not dar. «Dies gefiel aber dem Bauern gar nicht. Er riet ihm davon ab und meinte, 

er solle doch wieder nach Hause gehen und dort Gott dienen. Gott müsse dies auch besser 

gefallen, als wenn er fremden Leuten zur Last falle. Auch hätte er so mehr Ruhe, gerad 

auch deshalb, weil er ein Eidgenosse sei, denen nämlich nicht alle besonders freundlich 

gesinnt sein.» 

Erny lässt durchblicken, dass Klaus bei diesem Bauern eine ziemlich kalte Dusche erlebt 

haben muss. Der Ruf der Eidgenossen war schlecht. Vom Bauern zurück in die Kälte 

geschickt, verbringt Klaus eine Nacht im Freien und erleidet den dritten Schock. Ein 

Lichtstrahl «öffnete seinen Bauch, wie wenn einer ihn mit dem Messer aufschlitzen würde.» 

So unklar die Pläne des aufbrechenden Pilgers auch waren, der Drang zur Flucht muss 

immens gewesen sein. Als ob er kalte Füsse kriegte über seine eigene Entscheidung, mutet 

sein Aufbruch panisch an: nur weg von hier, es gibt kein Zurück. Wie klar hatte er jetzt 

Gott wirklich noch vor Augen? «Dein Wille geschehe…» murmelte er vor sich hin, 

tatsächlich aber verrannte er sich und vergass den Turm, den er doch im Ranft gesehen 

hatte als junger Mann. 

Es bedurfte des dreifachen Liestaler Schocks in seiner brachialen Wucht, um der fixen Idee 

im Kopf des Berglers Klaus den Garaus zu machen. Der entscheidende Impuls kam ihm 

dabei vom mürrischen Bauern: «Nie im Leben war Bruder Klaus ein so hilfloser Hörer wie 

in dieser äusserst kritischen Situation. Eine demütigendere Aufforderung zu Gehorsam 



kann es nicht geben. Gehorsam ist nicht Strammstehen vor jemandem, sondern Hören, 

Bereitschaft in persönlicher Freiheit und Verantwortung darauf einzugehen, was jemand 

sagt oder was die Stunde fordert. Gelegentlich ist derjenige, der nicht vom Fach ist, im 

Urteil realistischer als der Spezialist» (Gasser, 195). 

Fr. Peter Spichtig op 

Literatur: Albert Gasser, Niklaus von Flüe und der mürrische Bauer von Liestal, in: Gröbli 

(2016), 190–196; Sachsler Kirchenbuch 1488 (1997), 33 ff. 

 

20.10.2017 

Alles war wie bisher – nichts war wie bisher 

Wann erreicht ein Mensch seinen tiefsten Tiefpunkt? Wenn er von zu Hause aufbricht, Frau 

und Kinder verlässt? Oder wenn er – nach wenigen Tagen – merkt, dass er nicht mehr 

weiter kommt? Oder wenn er – wie bei Niklaus von Flüe – an den alten Ort zurückkehrt, 

aber nicht im Hause, sondern im Stall beim Vieh übernachtet? Ungewöhnlich detailliert 

erlauben uns zeitgenössische, authentische Quellen intime Einblicke in das persönliche 

Drama, das Niklaus von Flüe in der zweiten Oktberhälfte 1467 durchlebte. Sein Ausbruch 

war gescheitert. Da war er wieder. 

Glaube und Demut 

Alles war wie bisher. Nichts war wie bisher. Ohne seiner Familie etwas von seiner Rückkehr 

zu erzählen, zog er sich nach der einen Nacht im eigenen Stall bei seinen Tieren auf die 

Alp Chlisterli zurück, wo ihn Jäger zufällig fanden. Seinem Beichtvater gelang es, denn 

völlig verunsicherten Mann zu beruhigen und bald darauf zog er in die nahegelegene 

Schlucht der Melchaa, den Ranft, der ihm seit jeher als Ort des Rückzugs und des Gebets 

lieb gewesen war. 

Welti von Flüe, sein zweitältester Sohn, sprach im Zusammenhang mit dem Abschied des 

Vaters von einem «Abbruch». Was Niklaus von Flüe in wenigen Tagen durchlebte, war 

weder eine Lösung, noch ein Prozess, schon gar keine Entwicklung. Es waren härteste 

Brüche, und dies bei einem 50-jährigen Mann, der für seine Besonnenheit, für seine 

Ratschläge, für sein Gespür für die (Mit-)Menschen bekannt war. Nichts stimmte mehr. 

Wenn er Demut und den Glauben habe, könne er nicht fehl gehen, antwortete er Jahre 

später dem berühmten Strassburger Prediger Geiler von Kaysersberg auf die 

entsprechende Frage. Im Glauben steckt das Vertrauen in eine höhere Macht, in der Demut 

das Bewusstsein der eigenen Grenzen. Nie war Niklaus von Flüe – oder war er da schon 

Bruder Klaus? – mehr auf Demut und auf Glauben angewiesen, denn in diesen 

schwärzesten Stunden. Wir sind uns nicht gewohnt, uns Bruder Klaus in seiner grössten 

Krise vorzustellen. Er fand einen Weg aus dieser Krise, weil er sich vorbehaltlos dem 

Glauben und der Demut anvertraute. 

Roland Gröbli 

 

 

 

 


