
Archiv Blogbeiträge 2014 
 

 

1.1.2014 (Weiteres) 

«Erinnerung an die Zukunft» 

Auch das Jahr 2014 wird geprägt sein von «runden» Jahrtagen, an denen die Erinnerung 

an vergangene Ereignisse wachgehalten und gelegentlich auch beschworen wird: so 

jähren sich z.B. zum 100. Mal der Beginn des Ersten Weltkriegs und der 1200. Todestag 

Karls des Großen, der nicht zuletzt durch die jährliche Verleihung des Karlspreises der 

Stadt Aachen in den Aufmerksamkeitsradius der europäischen Gegenwartsgesellschaft 

hineinreicht. Im kirchengeschichtlichen Bereich ist die beginnende, mehrjährige 600-

Jahrfeier des Konstanzer Konzils zu nennen, wobei das Programm entsprechend der 

historischen Verbindungen der einstigen Bischofsstadt mit der Schweiz 

grenzüberschreitend angelegt ist (http://www.konstanzer-konzil.de). 

Christliches Zeitempfinden freilich umfasst, wie es nicht zuletzt die Liturgie zeigt, neben 

der Vergangenheit auch die Gegenwart und die Zukunft. So stellt sich die Frage nach 

dem Wie und dem Wozu einer christlichen Erinnerungskultur und näherhin auch nach 

dem Wie und Wozu der Erinnerung an das II. Vaticanum. 

Hierzu schrieb vierzig Jahre nach dem Konzil Karl Kardinal Lehmann: «Wir lassen uns 

durch die Besinnung auf das Konzil an ein geistiges und geistliches Erbe erinnern, das wir 

der Vergesslichkeit unserer schnelllebigen Gesellschaft entreißen und in Dankbarkeit neu 

annehmen wollen. Solche Erinnerung führt uns durch Verkrustungen aller Art wieder 

zurück zu den unverbrauchten Quellen christlichen Lebens, vor allem zum Wort Gottes. 

So kann die Erinnerung neue schöpferische Kräfte entbinden, die faszinierender und 

wagemutiger sind als die neuesten Moden des Zeitgeistes, die morgen schon wieder von 

gestern sind. In diesem Sinne ist das Gedächtnis des Konzils ein herausforderndes 

Abenteuer, das die Wachheit und Bereitschaft, die Umkehrfähigkeit und die Sensibilität 

unseres Glaubens auf die Probe stellt. Gerade darum tut lebendige Erinnerung Not.» 

(Michael Quisinsky; Zitat von Karl Lehmann aus: Karl Lehmann: Das II. Vatikanum – ein 

Wegweiser. Verständnis – Rezeption – Bedeutung. In: Peter Hünermann u.a. (Hg.): Das 

Zweite Vatikanische Konzil und die Zeichen der Zeit heute (FS Karl Kardinal Lehmann). 

Freiburg i.Br. 2006, 11-26, 26. Für den Titel dieses Beitrags vgl. Jan-Heiner Tück: 

Erinnerung an die Zukunft. Das Zweite Vatikanische Konzil. Freiburg i.Br. 2013) 

 

 

2.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Vorbereitungen der Pilgerreise Pauls VI. 

Eines der am besten gehüteten Geheimnisse der vergangenen Jahre, und das in einer 

Institution, die für ihre Indiskretionen bekannt ist, so nennt Xavier Rynne den Plan der 

Reise von Papst Paul VI. ins Heilige Land (Ry 266). Der Plan wurde bereits in einem 

Gespräch mit Kardinal Augustin Bea im September 1963 thematisiert (Schm 551) und 

wuchs im Laufe des Herbstes weiter heran. Die endgültige Entscheidung könnte durch 

einen Brief von Patriarch Athenagoras in der letzten Novemberwoche ausgelöst worden 

sein. 

Zwei Tage nach der Ankündigung der Pilgerreise in der Rede Pauls VI. zum Abschluss der 

zweiten Konzilssession lud Patriarch Athenagoras Paul VI. zu einer Begegnung nach 

Jerusalem ein. Am Heiligabend 1963 traf ein Telegramm aus Konstantinopel ein, das die 

Entsendung einer Delegation des Patriarchates nach Rom ankündigte. Am 27. Dezember 

http://www.konstanzer-konzil.de/


traf Metropolit Athenagoras von Thyateira in Rom ein (vgl. Schm 596). Am 30. Dezember 

wird das Protokoll für den Besuch durch Unterschriften besiegelt (vgl. Wi 87). 

Den Sylvestertag verbringt der Sekretär des Einheitssekretariates mit dem Metropoliten 

in Subiaco. Am Neujahrstag besuchen beide noch die Ausgrabungen von St. Peter, bevor 

Willebrands den Metropoliten zum Flughafen begleitet (vgl. Wi 87f). Nur zwei Tage später 

wird Willebrands seinen eigenen Koffer packen können. 

(emf) 

 

 

3.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Protokollfragen 

«Freunde besuchen», in dieser Bereitschaft liegt der Schlüssel zu den 

Protokollschwierigkeiten, die vor Beginn der Pilgerreise von Paul VI. gelöst werden 

mussten. Hauptproblem war, so Kardinal Augustin Bea im Rückblick, der mehrere 

Jahrhunderte gültige Brauch, «dass der Papst die Besuche nicht persönlich erwidert, 

sondern sich dazu seines Staatssekretärs bedient» (Schm 596). Doch wie würde dies auf 

die Patriarchen wirken? «Nun aber erklärte sich der Heilige Vater ohne weiteres bereit, 

die Gegenbesuche bei den nichtkatholischen orientalischen Patriarchen persönlich 

abzustatten, also nicht nur beim Ökumenischen Patriarchen von Konstantinopel […], 

sondern auch bei den anderen Patriarchen, die ihm einen Besuch machen wollten» (Schm 

596). 

Papst Paul VI. selbst sagte zu Kardinal Bea: «Ich gehe in das Heilige Land als einfacher 

Pilger, ohne Tiara und Mitra. Einige haben wegen meines persönlichen Gegenbesuches 

beim Ökumenischen Patriarchen Schwierigkeiten bereitet, aber ich sehe darin keine 

Schwierigkeit. Auch Jesus hat seine Freunde besucht; warum sollte sein Stellvertreter auf 

Erden das nicht tun dürfen?» (Schm 596f). 

(emf) 

 

 

4.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Auf der Frontseite der NZZ 

Der Besuch Pauls VI. im Heiligen Land und das Treffen mit dem Ökumenischen 

Patriarchen Athenagoras war schon im Vorfeld ein Medienereignis. So brachte die NZZ in 

ihrer Morgenausgabe vom 3. Januar einen ausführlichen Bericht über die Vorbereitungen 

der Reise. Paul VI. selbst nannte in seiner Neujahrsansprache zwei Ereignisse, die im 

Jahre 1964 «das Schicksal vieler Menschen beeinflussen könnten. Das eine sei seine 

bevorstehende Pilgerfahrt ins Heilige Land, das andere die dritte Sitzungsperiode des 

Zweiten Vatikanischen Konzils, die im nächsten Herbst in Rom abgehalten werden soll. Er 

hoffe, betonte der Papst, das Konzil zu einem ‹guten Ende› bringen zu können». 

Die NZZ berichtete nicht nur über die umfangreichen Vorbereitungen in Israel für den 

bevorstehenden Papstbesuch, sondern informierte auch über Äusserungen König 

Husseins von Jordanien, der am 2. Januar 1964 in Jerusalem eine Pressekonferenz gab: 

«Die bevorstehende Pilgerreise des Papstes sei ein Markstein nicht nur in der Geschichte 

des Heiligen Landes, sondern für die gesamte Welt. Dieser Besuch des Heiligen Vaters 

könnte eine neue Aera der Zusammenarbeit und des Verstehens zwischen den beiden 

grossen Religionen Islam und Christentum ankündigen. In Beantwortung von Fragen 

erklärte der König, er messe der Pilgerfahrt des Papstes keine politische Bedeutung zu. 

Auf die Frage, ob Hussein der Ansicht sei, der Besuch könne die Beziehungen zwischen 



dem jordanischen Volke und dem ‹Volk des besetzten Palästina› verbessern, antwortete 

der König, dies sei ein ganz anderes Problem. Es sei ein Problem der Ungerechtigkeit, 

erst wenn eine gerechte Lösung dieser Frage gefunden worden sei, könnten sich diese 

Beziehungen verbessern. Hussein betonte, die jetzige Lage käme beinahe einem 

Kriegszustand gleich». 

(ufw; NZZ 3. Januar 1964, Morgenausgabe, verschiedene Artikel auf der Frontseite) 

 

 

5.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Das erste Treffen Pauls VI. mit dem Ökumenischen Patriarchen 

Während des Besuchs Pauls VI. im Heiligen Land war von Rom aus ursprünglich kein 

Treffen mit dem Ökumenischen Patriarchen Athenagoras vorgesehen; das Treffen war 

eine Idee des Ökumenischen Patriarchen selbst, der das römische Staatssekretariat 

ablehnend gegenüberstand. Paul VI. und Kardinal Bea aber nahmen den Vorschlag des 

Patriarchen gerne auf. Und so kam es am 5. und 6. Januar 1964 zu den beiden Treffen 

von Paul VI. und dem Ökumenischen Patriarchen, die für die Heilige-Land-Reise am 

prägendsten waren. 

Am 5. Januar 1964 traf erstmals seit 535 Jahren der abendländische Patriarch Paul VI. 

mit dem Patriarchen des Ostens zusammen. In der Residenz des Apostolischen Delegaten 

kam es «zu einer herzlichen, langen Umarmung der beiden Patriarchen. Das war mehr 

als eine spontane Geste, sicher nicht nur ein privates cor ad cor loquitur, aus dem 

Moment geboren. In dieser Geste begegneten sich zwei Schwesterkirchen, die 900 Jahre 

getrennt waren» (Er 89). Die beiden Patriarchen setzten sich danach auf zwei gleich hohe 

Stühle: Paul VI. liess vorgängig den für ihn vorgesehenen erhöhten Sitz entfernen lassen. 

Das Gespräch wurde mit einem gemeinsamen Vaterunser und der Verpflichtung 

beschlossen, die Einheit zu suchen und die Differenzen in Wahrheit und Liebe zu 

untersuchen. Das Geschenk Pauls VI., ein Kelch, bedeutete nicht nur die theologische 

Anerkennung der Eucharistie der Orthodoxen, sondern auch das Ziel der Ökumene, die 

volle eucharistische Gemeinschaft, zum Ausdruck. 

(ufw; Er 89) 

 

 

6.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Das zweite Treffen Pauls VI. mit dem Ökumenischen Patriarchen 

Die zweite Begegnung Pauls VI. mit dem Ökumenischen Patriarchen fand am 6. Januar 

1964 im Sitz des griechisch-orthodoxen Patriarchen in Jerusalem statt, wo Paul VI. 

seinen Gegenbesuch abstattete. Abwechselnd lasen die beiden Patriarchen Joh 17 vor, 

das Gebet Jesu um die Einheit seiner Jünger. 

Die NZZ war in der Bewertung der beiden Begegnungen zurückhaltend: «Noch ist es zu 

früh, die Auswirkungen dieses Treffens in allen ihren Konsequenzen zu überblicken. Wird 

es der Ausgangspunkt zu einer engeren Verbindung zwischen der katholischen Kirche und 

den Ostkirchen sein? Die offizielle Verlautbarung umgeht in vorsichtig und allgemein 

gehaltenen Wendungen alles, was zu weitgehende Spekulationen auslösen könnte. Die 

für den ganzen Besuch Pauls VI. strikte durchgeführte Sprachregelung, es handle sich um 

eine Pilgerfahrt des Papstes, der zu den Ursprüngen des christlichen Glaubens habe 

zurückkehren wollen, und .jede anderweitige Interpretation der Fahrt ins Heilige Land sei 

abwegig, wird auch hier eingehalten. Dio heiden Kirchenführer werden als Pilger 

bezeichnet, die ihre Reise nach Palästina benützt hätten, um sich nach Jahrhunderten des 

Schweigens wieder zu treffen im gemeinsamen Wunsch, Gottes Willen nachzuleben und 



die Wahrheit seines Evangeliums zu verkünden» (NZZ 7. Januar 1964, Morgenausgabe, 

Frontseite). 

(ufw; Er 89) 

 

 

7.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Die politischen Implikationen der Heilig-Land-Reise 

Neben den zwei Begegnungen Pauls VI. mit dem Ökumenischen Patriarchen sollen die 

Treffen Pauls VI. mit dem griechisch-orthodoxen Patriarchen Benediktos und dem 

Patriarchen der armenisch-apostolischen Kirche, Derderian, nicht vergessen gehen, mit 

denen Paul VI. ebenfalls um die Einheit der Kirche betete. 

Die Heilig-Land-Reise wurde auch zu einem Katalysator der neuen Entwicklung im 

Verhältnis der römisch-katholischen Kirche zum Judentum. 

Die erste Auslandreise eines Papstes seit 1814 war eine heikle Angelegenheit. Denn 

einige Orte lagen in Israel, während die Heiligen Stätten in Jerusalem und Bethlehem – 

vor dem Sechstagekrieg von 1967 – noch unter jordanischer Herrschaft standen. Der 

Heilige Stuhl hatte Israel bei dessen Gründung 1948 nicht anerkannt. Pius XII. foderte 

1949 die Internationalisierung Jerusalems und den freien Zugang zu den Heiligen 

Stätten, getragen vom ranghöchsten aussenpolitischen Beamten im Vatikan, von 

Giovanni Battista Montini. Dieser wollte auch als Papst diese Linie nicht aufgeben. Paul 

VI. wollte sich im Heiligen Land weder von den Israelis, noch von der jordanisch-

palästinensischen Seite vereinnahmen lassen. Paul VI. sprach die Juden aber als «Söhne 

des Bundesvolkes» an, was auch theologisch eine zukunftsweisende Formulierung war. 

So war der Besuch Pauls VI. gerade wegen seines bewusst unpolitischen Habitus ein 

Meilenstein, wie Thomas Brechenmacher betont: «Von der Pilgerreise des Jahres 1964 

verläuft eine Entwicklung über die Konzilserklärung Nostrae Aetate im Oktober 1965 und 

über die formelle Aufnahme voller diplomatischer Beziehungen zwischen dem Heiligen 

Stuhl und Israel durch den Grundlagenvertrag am 30. Dezember 1993 bis zur Israelreise 

Johannes Pauls II. im März 2000» (zit. nach Er 97). 

(ufw; Er 91–97) 

 

 

8.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Neu aufgemischte Kommissionen 

Internationalisierung oder gar Neuwahl der Kommissionen: dieses Postulat war im 

Oktober 2013 (∞ http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m106337) 

insbesondere von Seiten des afrikanischen Episkopates vorgetragen worden. 

Die Antwort erfolgte mittels einer Kompromisslösung: Vergrösserung der Zahl der 

Kommissionsmitglieder sowie Wahl eines zweiten Vizepräsidenten. Auf der Basis von 

zwölf Vorschlagslisten der Bischofskonferenzen wurden am 28. November 1963 ca. je 4 

neue Mitglieder in die Kommissionen hineingewählt. Die gewählten 43 Personen 

stammten ausnahmslos aus der internationalen Liste, die 65 Bischofskonferenzen im 

Rahmen der sog. Delegiertenkonferenz (∞ 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m105042) zusammengestellt hatten. 

Am 8. Januar 1964 ernannte Paul VI. noch zwölf weitere Mitglieder. 

Die Kommissionen waren nun neu aufgemischt, allerdings nur durch Vermehrung der 

Kommissionsmitglieder, nicht durch eine tiefgreifende Reform, die von vielen bevorzugt 

worden wäre. Da die Überarbeitung der Konzilstexte auf der Basis der Konzilsreden und 

der zahlreichen schriftlichen Voten der Konzilsväter in den Kommissionen stattfand, war 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m106337
http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m105042


deren Zusammensetzung für den Fortgang des Konzils von grösster Bedeutung. 

(emf; vgl. A 3,358-360; CaLe 1,384f.388f) 

 

 

9.1.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Detailarbeit zum Glaubenssinn der Gläubigen 

Wie soll über den Glaubenssinn der Gläubigen gesprochen werden? Die Aussagen dazu 

mussten in der Intersessio gemäss dem Votum der Konzilsväter im neuen Kapitel über 

das Volk Gottes konzentriert werden. Damit konnte (wieder) deutlich werden, dass die 

Kirche als ganze Trägerin der verheissenen Irrtumslosigkeit ist. LG 12 wird schreiben: 

«Die Gesamtheit der Gläubigen, welche die Salbung von dem Heiligen haben (vgl. 1 Joh 

2,20.27), kann im Glauben nicht irren». Umstritten war, wie sich innerhalb dieser 

Aussage das ganze Volk Gottes und das Lehramt zueinander verhalten. Soll man der in 

der jüngeren Tradition üblichen Auffassung folgen, die dem Volk Gottes in Sachen 

Glauben eine nur passive Rolle bescheinigt? Oder folgt man der älteren Auffassung, der 

zufolge die Gesamtkirche Subjekt der Glaubenswahrheit ist? So lehrt noch Thomas von 

Aquin: «Es ist unmöglich, dass das Urteil der Gesamtkirche in Glaubensdingen irrig ist». 

In der zuständigen Unterkommission wird eine Formulierung gewählt, die dem Volk 

Gottes eine aktive Rolle zuweist. Das Lehramt wird auf nuancierte Weise erwähnt: es hat 

eine Leitungsfunktion, ohne dem Volk Gottes die Aufgabe des Urteilens und des 

Eindringens in den Glauben zu nehmen. Die hier gefundene Formulierung wird (bis auf 

die Einfügung eines Wortes unverändert) in LG 12 eingehen: «Durch jenen Glaubenssinn 

nämlich, der vom Geist der Wahrheit geweckt und genährt wird, hält das Gottesvolk 

unter der Leitung des heiligen Lehramtes, in dessen treuer Gefolgschaft es nicht mehr 

das Wort von Menschen, sondern wirklich das Wort Gottes empfängt (vgl. 1 Thess 2,13), 

den einmal den Heiligen übergebenen Glauben (vgl. Jud 3) unverlierbar fest. Durch ihn 

dringt es mit rechtem Urteil immer tiefer in den Glauben ein und wendet ihn im Leben 

voller an». 

(emf; vgl. A 3,132) 

 

 

10.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Der Beginn der modernen päpstlichen Reisediplomatie und Reisepastoral 

Die Reise von Papst Paul VI. war in mehrfacher Hinsicht Neuland, nicht nur ökumenisch 

(vgl. Konzilsblog vom 2. bis zum 6. Januar 2014) und in Bezug zum Judentum 

(Konzilsblog 7. Januar 2014), sondern viel trivialer auch organisatorisch, logistisch und 

sicherheitsmässig etwas völlig Neues. Paul VI. war nicht nur der erste Papst, der das 

Heilige Land betrat, sondern auch der erste, der bei seiner Reise ins Heilige Land 

überhaupt ein Flugzeug benutzte. So titulierte der «Spiegel» damals «Kreuzflug mit 

Alitalia» (die Einordnung.der Reise über das Materielle und Logistische hinaus war für den 

«Spiegel» ebenfalls sensationell: der bedeutendste Aufbruch der katholischen Kirche seit 

der Reformation). 

Eine neue Erfahrung war nicht nur die Papstreise an sich, sondern auch die 

Menschenmassen im Heiligen Land, die dem Papst übrigens nicht feindlich gesinnt waren. 

Sicherheitshalber liess der König von Jordanien, der erste Gastgeber während der Reise, 

potentiell gefährliche Islamisten in Haft nehmen. «Nach den dennoch teils 

strassenkampfähnlichen Szenen erreichte der Papst die Grabeskirche, wo er die Heilige 

Messe las. Im völlig überfüllten Gotteshaus bracht während der Feier sogar ein 

Kabelbrand aus, durch den sich der Pontifex aber nicht beeindrucken liess» (Ulrich 



Nersinger, Unterwegs im Auftrag des Herrn, in Tagespost 4. Januar 2014, 3). Auch der 

Besuch des Staates Israel am Tag darauf war durch ein riesiges und damit gefährliches 

Gedränge gekennzeichnet, auch wenn der Ablauf sich insgesamt störungsfrei gestaltete. 

Die Verantwortlichen der römischen Kurie für die Papstreisen und die jeweiligen 

Gastgeber bei späteren Papstreisen konnten von den Erfahrungen der ersten Papstreise 

profitieren, und Papst Johannes Paul II. gab genügend Anlass, dass solche 

Grossunternehmungen geradezu routiniert abgewickelt werden konnten, was bei der 

ersten grossen Papstreise noch nicht der Fall war. 

(ufw; SKZ 132[1964], Nr. 1, 9. Januar 1964, S. 1–4.) 

 

 

11.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«Botschaft Papst Pauls VI. aus Bethlehem» 

Die Reise ins Heilige Land war auch ein grosses Thema in der «Schweizerischen 

Kirchenzeitung» (SKZ). Der damalige Redaktor Johann Baptist Villiger fasste die 

Bedeutung des Papstbesuchs in einem Satz zusammen: «Das Ereogmos der letzten Tage, 

das alle andern in den Hintergrund drängt, ist der Pilgerflug Papst Pauls VI. in das Heilige 

Land. Sozusagen die ganze Welt verfolgte am Bildschirm und am Radio die dreitätige 

Pilgerfahrt, die vom 4. bis 6. Januar dauerte.» Auf der Frontseite der SKZ-Ausgabe vom 

9. Januar 1964 druckte der Redaktor auch die Botschaft Pauls VI. aus Bethlehem ab, 

worin Paul VI. auf die Offenbarung Gottes und auf die Berufung der Völker zum Glauben 

einging, auf die Wichtigkeit des Konzils und die Notwendigkeit der Ökumene einging, 

aber auch einen besonderen Gruss an die Welt richtete, an diejenigen, «die von draussen 

auf das Christentum blicken, fast als ob sie ihm gegenüber Fremde seien oder sich als 

Aussenstehende betrachten». Paul VI. betonte gegenüber dieser Welt den Wunsch nach 

Freiheit, die Religion zu bekennen und denjenigen anzubieten, die sie freiwillig 

annehmen. Er drückte deutlich aus, dass die Christen zum Wohle der Welt arbeiten 

wollen, und: «Wir schauen auf die Welt mit sehr grosser Sympathie.» Weil dies Paul VI. 

tat, konnte die Welt auch mit Sympathie auf Paul VI. blicken. 

(ufw) 

 

 

12.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ist das Schweizer Volk noch gläubig? 

Was war zuerst, das Huhn oder das Ei? In Bezug zum Zweiten Vatikanischen Konzil stellt 

sich die Frage auch bei der Ökumene: War es Ökumene von oben oder Ökumene von 

unten. Die richtige Antwort dürfte für die Zeit des Zweiten Vatikanischen Konzils gut 

katholisch lauten: Beides war «gleichzeitig», sowohl die Ökumene von unten wie auch die 

Ökumene von oben. 

Ein schönes Beispiel dafür ist ein Artikel in der «Schweizerischen Kirchenzeitung» vom 

16. Januar 1964 mit dem Titel: Ist das Schweizer Volk noch gläubig? 

Unter diesem Titel veröffentlichte ein nicht mehr eruierbarer Autor u.a. folgende Zeilen, 

die einen instruktiven Einblick in die ökumenische Entwicklung vor 50 Jahren geben. 

Diese Zeilen beziehen sich auf eine Diskussion, die am 1. Januar 1964 am Schweizer 

Radio ausgestrahlt wurde: «ein Gespräch zwischen Dr. Peter Vogelsanger, Prof. Eduard 

Schweizer, Pfarrer Dr. Josef Bommer, alle Zürich, und Prof. Dr. Paul Kamer, Schwyz. 

Dieser gemeinsame Rückblick von je zwei evangelischen und zwei katholischen 

Theologen zeigte, wie das Reich Gottes auch in unserem Land trotz mancher 

Schwierigkeiten weiter wächst, vor allem im stillen. Das Beglückendste an diesem 



Gespräch aber war der brüderliche Ton und das gegenseitige Verständnis, die auf eine 

Annäherung im ökumenischen Geist schliessen lassen. Die Verantwortung tragen, wie 

Pfarrer Vogelsanger mit Recht bemerkte, nicht nur die Pfarrer, sondern jeder einzelne 

Christ. Dr. Bommer freute sich, darauf hinweisen zu können, dass durch das Katholische 

Kirchengesetz des Kantons Zürich und durch das Konzil die Mitverantwortung des Laien 

auch auf katholischer Seite jetzt wesentlich stärker zum Ausdruck kommt». 

Und heute? Auch heute gibt es Schwierigkeiten im Bereich der Ökumene, aber gerade die 

gestrige Bischofsweihe von Alain de Raemy in der St. Niklaus-Kathedrale in Freiburg i. Ü. 

war ein starkes Zeichen der Brüderlichkeit und des gegenseitigen Verständnisses, wie 

dies sowohl katholische wie auch der zu Wort kommende reformierte Amtsträger deutlich 

machten. Und zum Verhältnis Kirche–Staat, das im SKZ-Artikel im Zusammenhang mit 

Dr. Bommer, dem späteren Professor für Pastoraltheologie an der Theologischen Fakultät 

in Luzern, erwähnt wird: Die Waadtländer Regierungsrätin Béatrice Métraux, Staatsrätin 

in einem ehemals weitgehend reformiert geprägten Kanton, nahm als Vertreterin der vier 

Bistumskantone in ihrer Grussadresse an den neuen Weihbischof sogar Worte von Papst 

Franziskus in den Mund, um zu betonen, wie wichtig und fruchtbar die Zusammenarbeit 

zwischen dem Staat und den Kirchen ist. Ein schönes Symbol dafür war auch, dass unter 

dem Kreuz im Chorbogen die Fahnen der vier Kantone des Bistums Lausanne-Genf-

Freiburg aufgehängt waren, friedlich neben den Vatikanfarben: Dies und viel anderes 

wäre vor 100 Jahren noch nicht möglich gewesen, vor 50 Jahren schon eher! 

 (ufw; vgl. SKZ 132[1964], Nr. 2, 16. Januar 1964, S. 21: Ist das Schweizer Volk noch 

gläubig?) 

 

 

13.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«Der Heilige Vater hat gütigst geruht …» 

Am Morgen des 3. Januar 1963 wurde P. Annibale Bugnini zum Kardinalstaatsekretär 

Amleto G. Cicognani gerufen, der ihm mitteilte, dass er zum Sekretär der Kommission für 

die Ausführung der Liturgiekonstitution bestellt worden sei. Die offizielle Ernennung 

erfolgte am 13. Januar 1963 mit folgendem Schreiben: 

«Der Heilige Vater hat gütigst geruht, ein ‹Consilium ad exsequendam Constitutionem de 

sacra Liturgia› zu berufen. Zugleich hat er zu dessen Mitgliedern die Kardinäle Giacomo 

Lercaro, Erzbischof von Bologna, Paolo Giobbe und Arcadio Larraona ernannt. Zu ihrem 

Sekretär bestellte er P. Annibale Bugnini von der Kongregation der Missionen.» 

Der Ausdruck «Consilium» gab Anlass zu Diskussionen. Wäre nicht die Bezeichnung 

«Commissio» für ein selbständig arbeitendes Gremium angemessener? Oder wurde gar 

mit der Namensgebung deutlich, dass an keine Unabhängigkeit dieses Gremiums von den 

bestehenden Strukturen, konkret der Ritenkongregation gedacht war? Manche sahen die 

Aufgabe des «Consilium» deshalb lediglich darin, Entscheidungen hinsichtlich einer 

Reform der Liturgie, die eine noch zu bildende Kommission mit Sitz an der 

Ritenkongregation treffen würde, durch Forschungen, Projektskizzen und Gutachten 

vorzubereiten. Tatsächlich wurde im Februar 1964 auch eine solche Kommission an der 

Ritenkongregation gebildet. «Doch lebte sie so nur kurze Zeit. Als der Papst von der 

Sache hörte, bestand er auf der Erhaltung des ‹Consilium› und löste die andere 

Kommission auf.» 

(Birgit Jeggle-Merz; Zitate aus: Annibale Bugnini: Die Liturgiereform. 1948-1975. 

Zeugnis und Testament. Freiburg i.Br.: Herder, 1988, 72) 

 

 



14.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Willensbildung in der Konzilsaula 

Wie kann eine Konzilsversammlung von über 2000 Bischöfen zu einer Willensbildung 

finden? Mit dieser Frage befassen sich Verbesserungsvorschläge für die 

Geschäftsordnung, wie Kardinal Döpfner sie von dem Kirchenrechtler Klaus Mörsdorf 

erbeten hat. 

In einem Brief vom 14. Januar 1964 trägt Klaus Mörsdorf erste Einschätzungen vor, die 

als Kernfrage «die Integration der Willensbildung der Generalkongregationen» 

ausmachen. In diesen Konzilsversammlungen würden «gemeinhin Monologe gehalten»; 

es komme nicht zum Dialog, der allein eine wirkliche Willensbildung ermöglichen würde. 

«Die in den Generalkongregationen zu leistende Arbeit wird zu leicht genommen, wenn 

hier im allgemeinen nur Votum an Votum gereiht und von der zuständigen Kommission 

eine beschlussreife Vorlage erwartet wird. Die Generalkongregation selbst muss sich um 

eine Integration ihrer Arbeit bemühen» (Dö 542). Letztlich geht es hier auch um die 

Frage, wie besser gewährleistet werden kann, dass die Kommissionen bei der Redaktion 

der Konzilstexte den (Mehrheits-)Voten der Konzilsväter auch wirklich entsprechen. 

Doch wie? In weltlichen Parlamenten geschehe dies durch Fraktionsbildung, wie sie beim 

Konzil nicht in Frage komme. Mörsdorf meint jedoch, es müsse eine «Bildung von 

Meinungsgruppen ad hoc» erreicht werden. Mörsdorf will dies dadurch fördern, dass die 

Konzilsväter ihre Voten einige Tage vorab kurz zusammengefasst einreichen müssen. 

Unter Leitung der Moderatoren sollen Konzilsväter, die ähnliche Anliegen vertreten, in 

Gruppen zusammenkommen, um einen Sprecher für ihr Anliegen zu wählen. Mörsdorf 

sieht jedoch selbst, dass dieses Verfahren sehr aufwändig wäre. 

(emf) 

 

 

15.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Bild Nummer: 43575 

Trotz Nebels eilig nach vorn 

«Cancelled». Die Annullierung seines Fluges wegen Nebels («apparatibus aereis propter 

nebulam penitus deficientibus»: Dö 544) verhinderte die Teilnahme Kardinal Julius 

Döpfners an der Sitzung der Koordinierungskommission am 15. Januar 1964. Zwei Tage 

später schreibt ihm sein Amtskollege Giacomo Lercaro, um ihn auf dem Laufenden zu 

halten (vgl. Dö 545f). Auch aus anderen Quellen wird Döpfner Informationen erhalten. 

Auf dieser Basis teilt er Ende Januar den deutschsprachigen und skandinavischen 

Konzilsvätern mit, in welche Richtung die Vorbereitungen für die dritte Konzilssession 

gehen (vgl. Dö 548-551). 

Am wichtigsten ist Kardinal Döpfner die (von ihm selbst forcierte) Absicht, «das Konzil 

mit der kommenden 3. Periode zu beschliessen» (Dö 549; vgl. 

29.12.2013http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m109289). Daraus ergeben 

sich manche Vorschläge der Straffung. So vermerkt Döpfner für das Schema über die 

Kleriker, es werde auf einige wesentliche Sätze beschränkt werden, über die die 

Konzilsväter ohne Diskussion abstimmen würden. Ähnliches gilt nach Auskunft Döpfners 

für andere Schemata, so für das über die Mission und das Laienapostolat. Diese 

Abkürzung des Verfahrens wird nicht von allen geschätzt und wird sich nicht durchhalten 

lassen. 

An der ersten Stelle der Überlegungen der Koordinierungskommission steht das Schema 

über die Offenbarung, das in der zweiten Session zwar nicht diskutiert worden war, für 

das aber rund 300 schriftliche Voten eingegangen waren, die nun für eine neue Fassung 



des Textes zu beachten sein würden. Immer noch offen sind die Stellungnahmen zu den 

Juden und zur Religionsfreiheit. «Über die Art und Weise, wie Kap. IV (De Judaeis) und V 

(De libertate religiosa) zu behandeln sind, wurde noch nicht entschieden; es soll zuerst 

die Meinung der zuständigen Kommissionen gehört werden» (Dö 549). Lercaro hatte 

bereits referiert, dass man überlegt, diese Kapitel wie ein Appendix zu behandeln und 

den Abschnitt über die Juden durch Aussagen über den Islam und die Position der 

Kirchen gegenüber den monotheistischen Religionen zu ergänzen (vgl. Dö 546). 

(emf) 

 

 

16.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Neue Dogmen? 

Anekdoten über Papst Johannes XXIII. sind auch im Januar 1964 noch hoch im Kurs. In 

seinem Tagebuch hält P. Henri de Lubac SJ Mitte Januar eine Erinnerung fest, die mit 

dem Namen des Schweizer Diplomaten Bruno Bernard Heim verknüpft ist, der unter dem 

Nuntius Roncalli an der Nuntiatur in Paris gearbeitet hatte. Papst Johannes XXIII. habe 

ihn gefragt, ob er angesichts des Konzils Befürchtungen habe. Er habe geantwortet: «Ja, 

Heiliger Vater, dass es nicht etwa ein neues Dogma promulgiert». Die Antwort Johannes 

XXIII. beruhigte ihn: Das werde nicht geschehen, jedenfalls nicht, solange er da sei. Der 

Papst habe diese Unterhaltung seinem Sekretär Mgr. Capovilla weitererzählt und 

angefügt: «Und wenn ich da gewesen wäre, hätte ich das letzte nicht promulgiert», und 

nach einem Augenblick des Nachdenken: «und auch nicht das vorletzte» (Lu 2,59f). 

(emf) 

 

 

17.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Die Ordensleute, alle Christgläubigen und die Heiligkeit 

Wer ist zur Heiligkeit berufen? Traditionell stand im Fokus, dass es die besondere 

Berufung der Ordensleute ist, sich mit Gelübden an das Ideal der Heiligkeit zu binden. 

Der Ordensstand wurde als der Stand angesehen, der die evangelische Vollkommenheit 

anstrebt. Entsprechend thematisierte der Entwurf für die Kirchenkonstitution die 

Berufung zur Heiligkeit im Kapitel über die Ordensleute. 

Am 17./18. Januar 1964 trifft sich ein Unterausschuss unter Abtprimas Benno Gut in 

Louvain-la-Neuve, um den Vorschlag zu prüfen, die Ausführungen über die Berufung zur 

Heiligkeit aus dem Kapitel über die Ordensleute herauszunehmen. Dieser Wunsch war 

gerade von Ordensleuten, die in dieser Unterkommission zahlreich präsent sind, 

geäussert worden. 

Allerdings stehen verschiedene Varianten zur Debatte: Soll man die allgemeinen 

Ausführungen über die Heiligkeit in das erste oder zweite Kapitel einfügen? Soll man ein 

Kapitel mit zwei Sektionen (allgemeine Berufung zur Heiligkeit, Ordensleute) vorsehen, 

oder ein Kapitel über die Heiligkeit und eines über die Ordensleute? 

Die letztere Variante wird sich schlussendlich durchsetzen. Das 5. Kapitel der 

Kirchenkonstitution Lumen gentium wird «Die allgemeine Berufung zur Heiligkeit in der 

Kirche» thematisieren und in Nr. 40 kühn formulieren: «Jedem ist also klar, dass alle 

Christgläubigen jeglichen Standes oder Ranges zur Fülle des christlichen Lebens und zur 

vollkommenen Liebe berufen sind». 

(emf; vgl. A 3,136f) 

 

 



18.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«Der spezifische Grund für das Ordensleben…» 

Am 18. Januar 1964 beginnt für André-Marie Charue, Bischof von Namur und im 

Dezember zum zweiten Vizepräsidenten der Theologischen Kommission gewählt, eine 

mehrwöchige, intensive Phase der Mitarbeit am Kirchenschema. Im Hintergrund der 

zahlreichen Gespräche, die Charue ab diesem Tag führt, stehen Diskussionen, in denen 

um den Ort und die Art der Aussagen über die Orden im Kirchenschema gerungen wird. 

In den Notizen Charues vom 18. Januar 1964 finden sich in diesem Zusammenhang auch 

die Namen des ehemaligen Abtes von Einsiedeln und jetzigen Abtprimas der 

Benediktiner, Benno Gut, sowie von Abt Louis-Séverin Haller (St Maurice). 

Charue beendet den Tag mit einem Treffen mit Dom Olivier Rousseau, Mönch der 

Benediktinerabtei Chevetogne und Direktor der Zeitschrift Irénikon und notiert dessen 

pointierte Meinung: «In Bezug auf das Kap. IV sagt er mir, dass im christlichen Osten das 

Ordensleben nicht als der Diözese jenseitige Grösse verstanden wird, und dass die 

gegenteilige Idee auf die Franziskaner zurückgehe. Das ist sehr gut, aber es handelt sich 

hierbei um eine Struktur, die nicht mehr dem göttlichen Recht zugehörig ist als diejenige 

der Kardinäle, der Patriarchate etc. … Der spezifische Grund für das Ordensleben ist das 

Streben nach evangeliumsgemässer Heiligkeit.» 

In den folgenden Tagen und Wochen ist es Charue besonders darum zu tun, inmitten 

diverser pointierter Meinungen den zuletzt genannten spezifischen Grund für das 

Ordensleben in einem ausgewogenen Gesamtverständnis von Kirche und Heiligkeit zu 

verorten. 

(mq; Zitat aus: L. Declerck, Cl. Soetens (Hg.), Carnets conciliaires de l’évêque de Namur 

A.-M. Charue. Louvain-la-Neuve : Publications de la Faculté de Théologie, 2000, 134) 

 

 

19.01.2014 (Personen) 

Têtes-brulées 

Kurz nach seiner Rückkehr aus Rom versammelt Kardinal Josef Frings seinen Klerus, um 

von der zweiten Konzilssession zu berichten. Dabei teilt er seinem Presbyterium mit: 

«Man sagt, dass es auf dem Konzil drei Gruppen von Kardinälen gibt: die Traditionellen, 

die Progressiven und dann noch die Verrückten/Verwegenen [têtes-brulées]. Euer 

Erzbischof gehört in die dritte Gruppe» (Lu 2,60). 

(emf) 

 

 

20.1.2013 (Im Fokus des Konzils) 

Zur ökumenischen Gebetswoche: 

Offenheit für die künftigen Anregungen des Heiligen Geistes 

Wie verbindlich ist das Ökumene-Dekret? Johannes Paul II. erklärte, mit dem II. 

Vatikanischen Konzil habe sich die Kirche unumkehrbar dazu verpflichtet, den Weg der 

Suche nach der Ökumene einzuschlagen (Ut unum sint Nr. 3). Nichtkatholische 

Beobachter fragten auf dem Konzil aber auch, ob verbindliche Konzilsaussagen zur 

Ökumene, von einem Standpunkt der 60er Jahre aus formuliert, gewissermassen auch 

ein Hindernis für die voranschreitende Ökumene werden könne. Müsste nicht Offenheit 

bleiben für künftige ökumenische Entwicklungen? 

Es sind solche Anfragen, die zwischen der zweiten und der dritten Konzilssession dazu 

führen, dass am Schluss des Ökumene-Dekretes die Wege der Vorsehung und die 

künftigen Anregungen des Heiligen Geistes eigens thematisiert werden: «Das Heilige 



Konzil wünscht dringend, dass alles, was die Söhne der katholischen Kirche ins Werk 

setzen, in Verbindung mit den Unternehmungen der getrennten Brüder fortschreitet, 

ohne den Wegen der Vorsehung irgendein Hindernis in den Weg zu legen und ohne den 

künftigen Anregungen des Heiligen Geistes vorzugreifen» (UR 24). 

(emf; vgl. A 5,561) 

 

 

21.1.2013 (Im Fokus des Konzils) 

Zur ökumenischen Gebetswoche: 

Abkehr von der Rückkehrökumene 

Kardinal Ruffini, der zu Anfang der Debatte über die Ökumene gesprochen hatte, ergreift 

auch an deren Schluss im Dezember 1963 nochmals das Wort (vgl. AS 2/6,339f). Er 

drückt seinen sehnlichen ökumenischen Wunsch aus, dass die getrennten Brüder, «die 

wir nicht vergessen können», wiederum die Apostolische und Römische Kirche umfangen. 

Ökumene ist für ihn Rückkehr-Ökumene. 

Andere Konzilsväter äussern sich gegenteilig. So würdigt Bischof Gérard-Maurice Huyghe 

von Arras ausdrücklich, dass die Verfasser des Textes zur Ökumene das Wort aditus 

(Zugang) dem Wort reditus (Rückkehr) vorgezogen hätten. Denn es könne nicht darum 

gehen, in einseitiger Schuldzuweisung für die Spaltungen zu warten, dass die «anderen» 

zurückkehren. Vielmehr könne die Einheit nur wiederhergestellt werden durch die 

Bekehrung aller Christen und das gemeinsame Handeln aller Christen (vgl. AS 2/5,753f). 

Als Heilmittel empfiehlt Huyghe das ökumenische Gebet, die gemeinsame Hilfe für die 

Armen, die theologische Reflexion und das gemeinsame pastorale Handeln. 

Der endgültige Text des Ökumenedekretes verzichtet sowohl auf das Wort aditus als auch 

auf den Begriff reditus. Obwohl oft kritisiert wurde, dass das Dekret kein Modell der 

Wiederherstellung der Einheit vorlegt, ist doch eindeutig, dass der Gedanke der 

Rückkehrökumene beiseitegelegt wird. 

(emf) 

 

 

22.1.1964 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein Konzil braucht Zeit 

«Drakonische Reduktionen» sind geplant, so hört bzw. deutet es Yves Congar an einer 

Zusammenkunft mit Bischöfen am 22. Januar 1964. Manche Schemata sollen auf drei 

Seiten reduziert werden, viele werden von der Tagesordnung des Konzils genommen 

werden (vgl. Co 2,7f). 

Einige Tage später ist Yves Congar in Rom und vernimmt Details des sog. Döpfner-Plans 

– und ist entsetzt. Auch er wünscht sich, dass die dritte Session die letzte ist. Der Elan 

droht verloren zu gehen. Doch es scheint Congar technisch gesehen unmöglich, das 

Konzil in nur noch einer Session zu Ende zu führen (vgl. Co 2,8). Die Detailplanung, die 

Döpfner vorgesehen habe, forderten Massnahmen, die «von einer Brutalität und 

schlussendlich von einem völligen Mangel an konziliarem Geist» geprägt seien. In drei 

Sitzungen solle man über die Kirchenkonstitution abstimmen, obgleich es nur 5-6 

Abstimmungen pro Sitzung geben könne! «Wie kann er so denken, wenn man um die 

Bedeutung dieses Textes weiss, von dem man hinterher nicht sagen können sollte, dass 

er durchgesetzt worden ist, ohne dass die Minorität ihre Gründe zu Gehör bringen 

konnte? Wie kann Kardinal Döpfner nicht sehen, dass die Hauptsache des Konzils nicht 

ist, über Texte abzustimmen, sondern einen neuen Geist und ein neues Bewusstsein zu 

entwickeln, und DASS DAS ZEIT BRAUCHT? Warum sieht er nicht die tiefe 



anthropologische Realität eines Konzils, die ihr Gewicht und ihre Anforderungen hat?» 

(Co 2,13). 

(emf) 

 

 

23.1.2014 (Personen) 

Gespür für die notwendigen Zeiträume 

Die Kirche braucht Zeit, so auch das Konzil, das ist Congars tiefe Überzeugung (siehe 

Konzilsblog von gestern). Zwar wirft er sich manchmal selbst zu viel Vorsicht vor. Doch 

eine gewisse Art des Vorpreschens ist ihm zutiefst fremd. So kritisiert er die «deutsche 

Methode»: «Sie stürzen mit Macht nach vorn, ohne sich um die anderen zu sorgen. Das 

wird ein dunkles Chaos auslösen» (Co 1,203). Seinen Kollegen Hans Küng kommentiert 

er ambivalent. «Küng stürmt vor, er fliegt wie ein Pfeil [… Er] ist ein Fordernder 

revolutionären Typs. [… Er] nimmt auf nichts anderes Rücksicht als auf die 

Anforderungen der Sachen, der Texte, auf das, was sie als Fragen und 

Schlussfolgerungen auferlegen. [… Er] ist etwas ungeduldig. Auch das braucht es. Das ist 

eine gefährliche Position. Er beunruhigt mich ein bisschen» (Co 1,465f). 

Demgegenüber reflektiert Congar seine eigene Überzeugung: «Ich bin wachsam für das, 

was schon gewachsen ist, und zwar in grossartiger Weise. Man muss sehen, WOHER wir 

kommen, den bereits zurückgelegten Weg. […] Man muss auch sehen, was möglich 

gewesen ist und was möglich ist. […] Es ist eine Frage des starken Gespürs, das ich für 

die notwendigen Zeiträume [délais nécessaires] und für die Kraft einer aktiven Geduld 

habe. […] Ich glaube zutiefst an die notwendigen Zeiträume, Etappen. Ich habe 

GESEHEN, dass meine Überzeugung WAHR ist. Ich habe auch gesehen, wie viel Weg in 

dreissig Jahren zurückgelegt worden ist. Ich habe so sehr das Gefühl, dass eine grosse 

Institution wie die Kirche Veränderung in einem massvollen Tempo braucht» (Co 1,465-

467). Dieses massvolle Tempo braucht es vor allem deswegen, weil die Kirche 

gemeinsam voranschreiten und dabei die unterschiedlichen Richtungen integrieren muss. 

Konkret heisst dies, und hier zeigt sich die Grösse Congars: «Die katholische Kirche 

besteht AUCH aus Ottaviani und Parente, aus Tromp und aus dem Erzbischof von 

Bénévent» (Co 1,466). Letzterer hatte Congar zuvor hart angegriffen (vgl. Co 

1,254.498). 

(emf) 

 

 

24.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Der Auftrag, die Liturgiekonstitution «in die Tat umzusetzen»: 

Zur Vorgeschichte von «Sacram Liturgiam» 

Es war der ausdrückliche Wunsch Pauls VI., die zweite Konzilsperiode mit einem 

Dokument abzuschliessen, das alles enthielte, «was aus der Liturgiekonstitution sofort in 

die Tat umgesetzt werden könne». Er dachte an eine Art «Gesetzes-Auszug, den die 

Väter unterzeichnen sollten, ehe sie Rom verlassen würden». Mit der Ausarbeitung eines 

solchen Dokumentes beauftragte der Papst am 10. Oktober 1963 Kardinal Lercaro. In 

Absprache mit Annibale Bugnini wurden weitere Experten hinzugezogen, die am 12. 

Oktober umgehend mit ihrer Arbeit begannen. Die Durchsicht der Liturgiekonstitution 

wurde auf folgende Schultern verteilt: Aimé-George Martimort (Paris) untersuchte das 

erste Kapitel (Grundlegung); Josef Andreas Jungmann SJ (Innsbruck) das zweite Kapitel 

(Messe); Cyriano Vaggagini (Rom) zusammen mit Frederick R. McManus (Washington) 

das dritte Kapitel (Sakramente); Hermann Schmid SJ (Rom) das vierte Kapitel 



(Stundengebet); Johannes Wagner (Trier) die Kapitel sieben (Sakrale Kunst) und acht 

(Musica sacra). Emmanuel Bonet (Rom) wurde damit betraut, die rechtlichen Aspekte im 

Blick zu behalten. «Den Periti wurde empfohlen, nicht des Guten zu viel zu tun, auch 

wenn die Aufgabe verlockend sei», sondern sich auf das Wesentliche zu beschränken. 

Auch wenn die Arbeiten zügig voran gingen und noch im Oktober ein Ergebnis vorlag, 

zogen sich die weiteren Prüfungen in den vatikanischen Dikasterien hin, so dass dem 

Heiligen Vater erst am 21. November die endgültige Fassung überreicht werden konnte. 

Damit war es zu spät, um das Dokument den Konzilsvätern zum Abschluss der 2. 

Sitzungsperiode am 4. Dezember 1963, dem Tag der feierlichen Promulgation von 

«Sacrosanctum Concilium», vorzulegen. Deshalb kündigte der Papst in seiner Ansprache 

in der Schlusssitzung an, dass für die Anwendung der Liturgiekonstitution noch vor 

Ablauf der «vacatio legis» am 16. Februar 1964 «geeignete amtliche Instruktionen» 

herausgegeben würden. «Eigens dafür beauftragte postkonziliare Organe» würden dann 

die Reformen erarbeiten. 

(Birgit Jeggle-Merz; Zitate aus: Annibale Bugnini: Die Liturgiereform. 1948-1975. 

Zeugnis und Testament. Freiburg i.Br.: Herder, 1988, 77f) 

 

 

25.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Das Motu Proprio «Sacram Liturgiam» 

In den ersten Januartagen des Jahres 1964 nahm sich das Konzilssekretariat zusammen 

mit der Ritenkongregation der Frage nach der Umsetzung der Liturgiekonstitution an. 

Nun favorisierte man ein Dokument, das entgegen dem ursprünglichen Vorschlag eines 

zweiteiligen Dokuments (Teil 1: Rechtliche Elemente; Teil 2: Praktische Richtlinien zur 

Durchführung) nur die rechtliche Seite darstellte. So geschah es denn auch: Den drei 

Kardinälen der «Konstituierenden Versammlung des Consilium» (der Kommission für die 

Ausführung der Liturgiekonstitution) wurde eine Abschrift des neu verfassten Dokuments 

noch vor der ersten Sitzung am 15. Januar zugestellt. Den übrigen Mitgliedern trug 

Kardinal Lercaro den Inhalt des Dokuments vor. Die Versammlung beschloss eine 

gründliche Überarbeitung und griff dabei auf das Arbeiten der Periti vom Oktober 1963 

zurück. Doch bei der endgültigen Redaktion des Motu Proprio wurden die Einwände des 

«Consilium» so gut wie nicht berücksichtigt. 

Das auf den 25. Januar datierte Motu Proprio «Sacram Liturgiam», dem 5. Jahrestag der 

Ankündigung des Konzils durch Johannes XXIII., erschien im Osservatore Romano vom 

29. Januar 1964 und enttäuschte die Erwartungen vieler. 

(Birgit Jeggle-Merz; Zitate aus: Annibale Bugnini: Die Liturgiereform. 1948-1975. 

Zeugnis und Testament. Freiburg i.Br.: Herder, 1988, 77f) 

 

 

26.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

«Enttäuschung» und «Bestürzung» (1) 

Das vom Papst angekündigte Dokument zur Umsetzung der Liturgiekonstitution wurde – 

wohl auch aufgrund der grossen Erwartungen, die mit der angekündigten Liturgiereform 

einher gingen – zwar zunächst mit Begeisterung aufgenommen, dann aber aufs heftigste 

kritisiert. Die Kritiken kamen hauptsächlich aus Italien, Deutschland, Österreich, 

Frankreich und Spanien. 

«Ehrlich darf ich Ihnen gestehen, dass ich […] auch über das Motu Proprio zur Liturgie-

Konstitution nicht ganz glücklich bin. Da ist weniger der Geist des Konzils als der 

römischen Kurie spürbar. […] Ich werde bei meinem nächsten Besuch in Rom, der wohl 



am 10. März sein wird, mich bemühen, an höchster Stelle darüber zu sprechen. Ich 

fürchte, es könnte unter den Bischöfen Beunruhigung geben über die Durchführung des 

Konzils in der postkonziliaren Periode» (Dö 555). 

So schrieb Julius Kardinal Döpfner am 3. Februar 1964 an Carlo Colombo, Weihbischof 

von Mailand, Konzilsperitus und theologischen Berater Pauls VI. In der Korrespondenz 

der nächsten Februartage wurde der Münchener Kardinal immer deutlicher. Am 7. 

Februar schrieb er an den Erzbischof von Mechelen-Brüssel Léon-Joseph Suenens: 

«Eine grosse Enttäuschung hat hier das Motu Proprio ‹Sacram Liturgiam› bereitet. 

Gerade nach den Bemerkungen, die der Papst während der 2. Konzilsperiode äusserte, 

durfte man doch damit rechnen, dass schon jetzt mehrere Reformen in Kraft gesetzt 

würden. Besonders hart wird die Bestimmung empfunden, dass die Übersetzungen in die 

Landessprache der römischen Approbation bedürfen, denn sie steht direkt im Gegensatz 

zum Artikel 36, § 4 der Konstitution. Die Erwartungen hinsichtlich eines erfolgreichen 

Abschlusses des Konzils und einer exakten Verwirklichung seiner Beschlüsse haben damit 

einen schweren Schlag erlitten. Unsere ganzen Hoffnungen richten sich nun darauf, dass 

es der neuen liturgischen Kommission unter Leitung von Kardinal Lercaro gelingen möge, 

die Erlaubnis zu weiteren Reformen zu erwirken» (Dö 562). 

(Birgit Jeggle-Merz) 

 

 

27.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

«Enttäuschung» und «Bestürzung» (2) 

Das Unbehagen über das Motu proprio Sacram Liturgiam und die Vorbehalte gegenüber 

der Kurie kommen in einer Äusserung des Bischofs von Linz, Franz Zauner, besonders 

zum Ausdruck: 

«Wir Bischöfe und Konzilsväter sind bestürzt darüber, dass man schon so kurze Zeit nach 

der offiziellen Approbation der Konstitution von seiten der Kurie oder ihrer näheren 

Umgebung am Zentralismus festhält und mit allen Mitteln jede Dezentralisation 

bekämpft. Die Approbation der biblischen und liturgischen Texte in der Volkssprache war 

immer ein Vorrecht der Bischöfe. […] Wir Bischöfe können auch in Zukunft nicht darauf 

vertrauen, obschon es durch ein klares Konzilsrecht festgelegt worden ist, da ss dieses 

Recht nicht von der Kurie geändert wird». 

Bugnini bemerkt im Rückblick dazu: «Es war also zunächst eine Frage des Vertrauens». 

Er verweist auf die zahlreichen sprachlichen, liturgischen und historischen 

Ungenauigkeiten im Text des Motu Proprio, die auf Anraten des Sekretariats des 

«Consilium» vor der Veröffentlichung in den AAS z.T. korrigiert wurden. 

Nichtsdestotrotz: Der Start zur Umsetzung der Beschlüsse zur Reform der Liturgie kann 

nur als unglücklich bezeichnet werden. 

(Birgit Jeggle-Merz; Zitate aus: Annibale Bugnini: Die Liturgiereform. 1948-1975. 

Zeugnis und Testament. Freiburg i.Br.: Herder, 1988, 82) 

 

 

28.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ökumenische Gespräche über die Laien 

Zwischenkonfessionelle Kontakte finden zur Zeit des Konzils nicht nur mit explizit 

ökumenischen Fragestellungen statt. Vielmehr sind alle Seiten bestrebt, möglichst viele 

Thematiken in ökumenische Konstellationen hineinzustellen. Unter diesem Vorzeichen 

findet vom 27.-30. Januar 1964 ein Treffen von Repräsentanten des ÖRK mit 

katholischen Konzilstheologen in Glion statt, das sich mit der Stellung der Laien in der 



Kirche befasst. Der ÖRK ist u.a. durch P. Verghlese und Lukas Vischer vertreten; 

katholischerseits nehmen J. Hamer OP und Ch. Moeller teil. Bei den Gesprächen geht es 

um das Verhältnis von «Laien» und «Hierarchie», wobei schon die Begriffe jeweils – im 

übrigen nicht zuletzt aus orthodoxer Perspektive – problematisiert werden. Von der 

Reihenfolge her müsse zuerst über die Laien und dann über die Hierarchie gesprochen 

werden. «Im Kirchenschema des Konzils gehöre das Kapitel über die Laien vor das 

Kapitel über die Hierarchie, denn niemand werde als Kleriker getauft; wie sich das 

Bischofsamt nicht vom Amt des Papstes ableiten lasse (sondern umgekehrt), so lasse 

sich auch ‹das königliche Priestertum› des gesamten Gottesvolkes nicht von der 

Hierarchie ableiten» (A 4,300 Anm. 91). 

(emf) 

 

 

29.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«Protokollarisch eigentlich eine Frechheit» 

Zur Vorgeschichte des Treffens in Glion bei Montreux, bei dem zwischen dem 27. und 30. 

Januar 1964 Vertreter des ÖRK um Lukas Vischer und Mitglieder des Redaktionsteams 

der späteren Pastoralkonstitution Gaudium et spes um Bischof Guano und Charles Moeller 

wegweisende Diskussionen führten, gehört ein Brief Vischers an Guano vom 18. April 

1963. Otto Hermann Pesch bezeichnet ihn augenzwinkernd als protokollarisch eigentlich 

eine Frechheit», da er «jeglichen Dienstweg überging». Vischer bescheinigt Pesch nicht 

weniger augenzwinkernd eine korrekte Darstellung der Ereignisse, wenngleich sie «in 

einem Punkt», d.h. in der Frage des übergangenen Dienstwegs, «nicht ganz zutreffend» 

sei: Johannes Willebrands, der Sekretär des Einheitssekretariats, habe «ausdrücklich um 

Anregungen und Vorschläge für die Arbeit des Konzils gebeten». Nichts anderes sei Ziel 

des in diesem Sinne völlig korrekt übermittelten Briefs gewesen. 

In jedem Fall hatte die Initiative Vischers zur Folge, dass das Thema der «Herrschaft 

Christi», das bereits seit einigen Jahren im ÖRK diskutiert wurde, im Anschluss an das 

Treffen in Glion spätestens im Rahmen der 1964 in Zürich erfolgten Überarbeitung der 

Textentwürfe für die entstehende Pastoralkonstitution zu einem zentralen Gedanken 

wurde. Vischer selbst legte in diesem Zusammenhang besonderes Gewicht auf die 

österliche Dimension der «Herrschaft Christi über Kirche und Welt». 

(mq; Zitate: Pe 210. 323; Lukas Vischer, Das Konzil als Ereignis in der ökumenischen 

Bewegung, in: A 5, 573 Anm. 24.; für den Zusammenhang vgl. auch Michael Quisinsky, 

The ecumenical dynamic of Vatican II – Lukas Vischer between Geneva and Rome, in: 

Cristianesimo nella Storia 34 (2013), 273-314, 307f.). 

 

 

30.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ökumene auf dem Flughafen 

Flughafen Basel-Mulhouse, 30.1.1964: Congar wartet auf den Flug nach Zürich, um von 

dort nach Rom zu fliegen. In der Wartehalle wird er beim Lesen unterbrochen: Oscar 

Cullmann steht vor ihm. Sein Ziel ist ebenfalls Zürich, von wo er in die Vereinigten 

Staaten reisen wird. So haben sie Zeit für einen zweistündigen Austausch. Congar 

notiert: «Ich stelle fest, in welchem Mass er sich für das Konzil interessiert. Er sagt mir, 

dass Barth gern zur ersten Session gekommen wäre, aber er fühlt sich müde. Er kann 

nicht an seiner Dogmatik weiterarbeiten und wird sie nicht vollenden. Jedoch könnte er 

vielleicht für 14 Tage kommen. Ich werde das in Rom einbringen» (Co 2,8). Das wird er 

einige Tage später tatsächlich tun (vgl. Co 2,20). (In der Tat wird Karl Barth eingeladen 



werden, doch muss er aus gesundheitlichen Gründen verzichten. Erst 1966 wird er seinen 

Besuch «ad limina apostolorum» nachholen). 

In Rom berichtet Philips Congar über die neuesten Entwicklungen. Nachmittags findet 

bereits wieder eine Sitzung statt. «Man trifft sich wieder, als ob man sich erst am 

Vorabend getrennt hätte. Man kommt wieder ins Lateinische zurück. Man fühlt sich sehr 

wie daheim». Anders scheint es P. Tromp zu gehen. Über ihn schreibt Congar: «P. 

Tromp, allein in den Büros des Sekretariates der Kommission wirkt wie eine alte, ein 

bisschen heruntergekommene Schlossherrin, die noch in einem zu grossen und leeren 

Schloss wohnt» (Co 2,10). 

(emf) 

 

 

31.1.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Die evangelischen Räte 

Was ist eigentlich Ursprung und Sinn der sogenannten «evangelischen Räte»? «Man 

muss sie», so Bischof André-Marie Charue von Namur in einem energischen Plädoyer 

während einer Kommissionssitzung am 31. Januar 1964, «von Christus her sehen. Aber 

man muss die Worte ‚göttlichen Ursprungs‘ vermeiden». Als Grund für diese 

Unterscheidung gibt Charue an, dass man zwar die Rolle der Ordensleute in der Kirche 

angemessen würdigen müsse, dass man aber andererseits auch den Unterschied 

zwischen Ordensleuten und Bischöfen zum Ausdruck bringen müsse. Es sei deshalb zu 

vermeiden, vom Ordensstand und vom Episkopat undifferenziert als von zwei 

Einrichtungen göttlichen Rechts zu sprechen. 

Vor dem Hintergrund auch dieser Diskussion heisst es in LG 43: «Die evangelischen Räte 

der Gott geweihten Keuschheit, der Armut und des Gehorsams sind, in Wort und Beispiel 

des Herrn begründet und von den Aposteln und den Vätern wie auch den Lehrern und 

Hirten der Kirche empfohlen, eine göttliche Gabe, welche die Kirche von ihrem Herrn 

empfangen hat und in seiner Gnade immer bewahrt. Die Autorität der Kirche selbst hat 

unter Leitung des Heiligen Geistes für ihre Auslegung, die Regelung ihrer Übung und die 

Festsetzung entsprechender dauerhafter Lebensformen gesorgt. So sind wie an einem 

Baum, der aus einem von Gott gegebenen Keim wunderbar und vielfältig auf dem 

Ackerfeld des Herrn Zweige treibt, verschiedene Formen des eremitischen und 

gemeinschaftlichen Lebens und verschiedene Gemeinschaften gewachsen. Sie bieten 

reichliche Hilfen zum Fortschritt ihrer Mitglieder wie zum Besten des ganzen Leibes 

Christi.»  

Freilich ist die in den evangelischen Räten sich manifestierende Heiligkeit der Kirche nict 

auf die Orden beschränkt: «In eigener Weise erscheint sie in der Übung der sogenannten 

evangelischen Räte. Diese von vielen Christen auf Antrieb des Heiligen Geistes privat 

oder in einer von der Kirche anerkannten Lebensform, einem Stand, übernommene 

Übung der Räte gibt in der Welt ein hervorragendes Zeugnis und Beispiel dieser Heiligkeit 

und muss es geben» (LG 39). 

(mq; Zitat aus: L. Declerck, C. Soetens (Hg.), Carnets conciliaires de l‘évêque de Namur 

A.-M. Charue. Louvain-la-Neuve, 2000, 151) 

 

 

1.2.2014 (Heute vor 50) 

Zürich bringt dem Konzil Orientierung 

In den Redaktionsräumen der Zeitschrift «Orientierung» in Zürich trafen sich in den 

ersten Februartagen 1964 zahlreiche Theologen, um am Schema XVII (später Gaudium 



et spes) weiterzuarbeiten.  

Wie viele Stadien und Umbrüche hatte dieses Schema schon erlebt! Kein anderes 

Dokument des Zweiten Vatikanischen Konzils repräsentiert so sehr die Neuheit in der 

theologischen, ekklesiologischen und pastoralen Ausrichtung der Kirche. Das Verhältnis 

der Kirche zur Welt sollte grundlegend neu begriffen werden. Die besten Theologen aus 

aller Welt mühten sich ab, um eine befriedigende Verhältnisbestimmung zu finden. Dabei 

pendelte der Duktus des Dokuments in seinen verschiedenen Entstehungsphasen 

zwischen einer eher soziologischen und einer eher theologischen Betrachtungsweise. Wie 

konnte die Spannung überwunden werden? 

In Zürich wurden schliesslich vier Antworten gegeben, die das Dokument bis zur 

Schlussversion prägen sollten: 

1. Zunächst wurde der Dialog mit der heutigen Welt betont.  

2. Dann wurde der Grundsatz der Solidarität der Kirche mit der gesamten Menschheit im 

Text verankert.  

3. Mit der Aufnahme des Konzepts der «Zeichen der Zeit» wurde die Welt als theologaler 

Ort verstanden. Der Wirklichkeit der Welt wurde eine eigene Bedeutung für die 

Gottesrede zugewiesen und damit die Unversöhnbarkeit von theologischem 

Wahrheitsanspruch und Erfahrung der Wirklichkeit, von Lehre und Lebenserfahrung 

zumindest im Anspruch überwunden.  

4. Dieser Ansatz prägte schliesslich das Festhalten am Gedanken der einen Berufung des 

Menschen, die es nicht länger zuliess, Engagement für weltliche Werte und Aktivitäten 

einem irgendwie kirchlichen oder spirituellen Engagement des Menschen unterzuordnen. 

Dass der in Zürich vorgelegte Textentwurf neue und bis dahin noch kaum so deutlich 

bedachte Orientierungen über das Verhältnis der Kirche zur Welt brachte, zeigt nicht 

zuletzt, dass es bald schon zwei erklärende Begleittexte gab, die die Akzeptanz des 

Schemas fördern sollten. 

(ab; A3, 466-478) 

 

 

2.2.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Hirngespinst 

«Das Wort Gottes hat sich inkarniert, UM Sohn Marias zu werden», diese Auffassung 

vertritt der Franziskaner Carlo Balić gegenüber dem belgischen Theologen Gérard Philips. 

Dieser berichtet Congar über das Gespräch. Balić habe begriffen, dass der Papst nicht 

über die Mittlerrolle Marias sprechen wolle. Er möchte aber den Titel «alma socia 

Redemptoris» einführen, sie also nicht nur Mutter des Erlösers, sondern seine Gefährtin 

nennen. Es ist seine Idee, dass Maria und Jesus Christus ein einziges Prinzip der Erlösung 

bilden. Congar nennt dies «un mariano-christianisme», welcher der Offenbarung fremd 

sei. Hingegen will Balić die biblische Formulierung «selig, die du geglaubt hast» meiden, 

weil Maria in einer direkten Anschauung Gottes gelebt und darum keinen Glauben nötig 

gehabt habe. «Das ist unerhört! Für ein Hirngespinst [billevesée] von angeblichen 

Theologen muss die Schrift Unrecht haben und schweigen» (Co 2,14). Maria stehe auch 

nicht innerhalb der Kirche, sondern darüber. In diesem Sinne hatte Balić früher bereits 

den Titel «Maria, Mutter der Kirche» lanciert (vgl. Co 1,487). 

Am Ende des Gespräches habe Balić gesagt: Das Konzil wird entscheiden. «Worauf 

Philips antwortet: aber für Sie hat ja selbst ein Mehrheitsentscheid von 1900 auf 2100 

Stimmen (Abstimmung vom 30. Oktober) keinen Wert!!!» (Co 2,15). 

(emf) 

 



 

3.2.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Französisch-deutsche Besorgnisse 

«In Frankreich ärgern wir uns über das Kapitel ‹De Beata› [über die selige Jungfrau 

Maria]. Der Titel, der vom Heiligen Vater gewünscht wird [‹Mutter der Kirche›] ist nicht 

traditionell und scheint die Jungfrau der Kirche gegenüber zu stellen, statt sie zu 

integrieren» (Dö 552), so berichtet der Koadjutorbischof Léon Arthur Elchinger, der die 

Verbindung der französischen mit den deutschen Bischöfen pflegen sollte, mit einem Brief 

vom 3. Februar 1964 Kardinal Döpfner. 

Ausserdem müsse man das Schema XVII im Auge behalten. Es dürfe nicht sein, dass die 

Kirche den Eindruck erwecke, eine Antwort auf alles zu haben. Sie solle sich vor der Welt 

eher als diejenige darstellen, die von ihren eigenen Gewissheiten her auf der Suche ist. 

Schliesslich teilt Elchinger Döpfner die grosse Enttäuschung der französischen Bischöfe 

über das Motuproprio Sacram Liturgiam mit. «Man muss um jeden Preis erreichen, dass 

die Bischöfe der verschiedenen Länder die vorläufigen Übersetzungen des Messbuchs und 

des Breviers approbieren können» (Dö 552). Von französischer Seite solle der Erzbischof 

von Rouen Joseph Martin einen entsprechenden Vorstoss in Rom machen, und Elchinger 

schlägt vor, dass Ähnliches von deutscher Seite aus geschieht. 

Döpfner ist hinsichtlich des Motuproprio ohnehin selbst schon alarmiert. Am selben Tag 

wie Elchinger schreibt er im Brief an Carlo Colombo: «Da ist weniger der Geist des 

Konzils als der der römischen Kurie spürbar» (Dö 555). In einem Brief vom 15. Februar 

1964 wird er Elchinger in dessen Einschätzungen Recht geben und ihm mitteilen, er habe 

bereits Kardinal Lercaro geschrieben, «ob sich nichts tun lasse, die Nr. 9 [… über die 

Kompetenz der Bischöfe betr. der muttersprachlichen liturgischen Bücher], die am 

meisten Missfallen erregt, ausser Kraft zu setzen. Vielleicht werden auch wir Schritte 

unternehmen» (Dö 567). 

(emf) 

 

 

4.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)  

Sensus fidei 

Ende Januar bis Anfang Februar 1964 nahm der Unterausschuss seine Arbeit wieder auf, 

der sich den Aussagen über das Volk Gottes in der werdenden Kirchenkonstitution 

widmete. Das entsprechende Kapitel sollte sich u.a. mit dem sensus fidei und dem 

missionarischen Charakter der Kirche befassen (vgl. A 3,131). Zum selben Thema 

schreibt Papst Franziskus in seinem Apostolischen Schreiben Evangelii Gaudium (Nr. 119) 

unter Verweis auf Lumen gentium 12: «In allen Getauften, vom ersten bis zum letzten, 

wirkt die heiligende Kraft des Geistes, die zur Evangelisierung drängt. Das Volk Gottes ist 

heilig in Entsprechung zu dieser Salbung, die es ‘in credendo‘ unfehlbar macht. Das 

bedeutet, dass es, wenn es glaubt, sich nicht irrt, auch wenn es keine Worte findet, um 

seinen Glauben auszudrücken. Der Geist leitet es in der Wahrheit und führt es zum Heil. 

Als Teil seines Geheimnisses in der Liebe zur Menschheit begabt Gott Gott die Gesamtheit 

der Gläubigen mit einem Instinkt des Glaubens – dem sensus fidei –, der ihnen hilft, das 

zu unterscheiden, was wirklich von Gott kommt. Die Gegenwart des Geistes gewährt den 

Christen eine gewisse Wesensgleichheit mit den göttlichen Wirklichkeiten und eine 

Weisheit, die ihnen erlaubt, diese intuitiv zu erfassen, obwohl sie nicht über die 

geeigneten Mittel verfügen, sie genau auszudrücken.» 

(mq; http://www.vatican.va/holy_father/francesco/apost_exhortations/documents/papa-

francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium_ge.html)  

http://www.vatican.va/holy_father/francesco/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium_ge.html
http://www.vatican.va/holy_father/francesco/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium_ge.html


 

 

5.2.2014 (Aktuelle Bezüge) 

«Schönheit der heilbringenden Liebe Gottes» 

Papst Franziskus nimmt in seinem Apostolischen Schreiben Evangelii Gaudium an einigen 

Stellen Bezug auf das II. Vaticanum. In Nr. 36 schreibt er: «Alle geoffenbarten 

Wahrheiten entspringen aus derselben göttlichen Quelle und werden mit ein und 

demselben Glauben geglaubt, doch einige von ihnen sind wichtiger, um unmittelbarer das 

Eigentliche des Evangeliums auszudrücken. In diesem grundlegenden Kern ist das, was 

leuchtet, die Schönheit der heilbringenden Liebe Gottes, die sich im gestorbenen und 

auferstandenen Jesus Christus offenbart hat. In diesem Sinn hat das Zweite Vatikanische 

Konzil gesagt, ‚dass es eine Rangordnung oder ‚Hierarchie‘ der Wahrheiten innerhalb der 

katholischen Lehre gibt, je nach der verschiedenen Art ihres Zusammenhangs mit dem 

Fundament des christlichen Glaubens‘. Das gilt sowohl für die Glaubensdogmen als auch 

für das Ganze der Lehre der Kirche, einschliesslich der Morallehre.»  

(mq; http://www.vatican.va/holy_father/francesco/apost_exhortations/documents/papa-

francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium_ge.html)  

 

 

6.2.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«Das hiesse, das Konzil um seinen eigenen Sinn zu bringen» 

Das Konzil verkürzen heisst eine postkonziliare Verkehrung riskieren: So lautet zugespitzt 

die Sorge des Bischofs von Graz-Seckau Josef Schoiswohl angesichts der rigorosen 

Auffassungen Kardinal Julius Döpfners über den weiteren Konzilsverlauf (der sog. 

Döpfner-Plan http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m109288). Entsprechend 

deutlich fällt der Brief aus, den er Döpfner am 6. Februar 1964 schreibt. 

«Es ist durchaus verständlich, wenn die Konzilsväter mit der 3. Periode das Konzil gerne 

beschliessen möchten, doch fürchte ich, dass bei dem Umfang der noch zu behandelnden 

Materie dann genau umso mehr das herauskommt, was manche Pessimisten vor Beginn 

des Konzils befürchteten, nämlich, dass wir nur über vorgelegte Prinzipien abstimmen, 

ohne dazu recht Stellung nehmen zu können. Leider haben die Prinzipien in sich, dass sie 

oft die Gestalt von Gemeinplätzen annehmen. Dazu kann man Ja sagen, ohne dass 

wirklich etwas Wesentliches getroffen ist. Umso mehr wird sich dann die römische Kurie 

in der postkonziliaren Arbeit darauf stürzen, eine Flut von neuen Erlässen und Weisungen 

herauszubringen, die zu guter Letzt einen grösseren Dirigismus bewirken, als er bisher 

schon bestanden hat. Das hiesse aber, das Konzil um seinen eigenen Sinn zu bringen». 

Schoiswohl schlägt darum ein anderes Vorgehen vor: in der dritten Konzilsperiode sollten 

Abstimmungen über die in der zweiten Session diskutierten Schemata sowie Debatten 

über die noch ausstehenden Schemata stattfinden. Die Abstimmung über die in der 

dritten Session behandelten Themen könne aber nicht dann schon stattfinden, sondern 

wäre auf eine vierte Session zu verschieben. 

Ausserdem könne die vierte Session dazu dienen, Einzelheiten über die geplanten 

Direktorien zu beraten, «die dann als Richtlinien für die postkonziliare Arbeit an die 

Kommissionen gegeben werden. […] Ich meine, dass hier nun tatsächlich einige 

grundlegende Gesichtspunkte gefasst werden müssen, auf Grund deren dann nationale 

und territoriale Bischofskollegien die für dieses Gebiet erforderlichen Direktorien erlassen 

können» (Dö 559). 

(emf) 

 

http://www.vatican.va/holy_father/francesco/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium_ge.html
http://www.vatican.va/holy_father/francesco/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium_ge.html
http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m109288


 

7.2.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«Das Konzil auf dem Weg» - in Münster, Oldenburg und Zürich 

Wie bereits nach der ersten Sitzungsperiode hielt der Konzilsperitus Joseph Ratzinger, 

seinerzeit Professor in Münster i.W., im Jahre 1964 zahlreiche Vorträge über im 

Dezember des Vorfahres  zu Ende gegangene zweite Sitzungsperiode. Diese Vorträge - 

«diesmal in Münster, Oldenburg und Zürich» - bildeten die Basis für die Veröffentlichung 

eines ausführlichen Rückblicks. «Die Situation für den Vortragenden war freilich diesmal 

eine etwas andere als ein Jahr zuvor. Die in der zweiten Periode ausserordentlich 

grosszügig gehandhabte Versorgung der Presse mit Informationen hatte die Öffentlichkeit 

selbst über Einzelheiten des Geschehenen soweit ins Bild gesetzt, dass eine Schilderung 

des Ganzen, die 1963 höchst erwünscht gewesen war, diesmal weniger sinnvoll 

erscheinen musste.»  

Ratzinger nahm deshalb hinsichtlich der behandelten Themen eine Auswahl vor, «die 

nicht in Anspruch nimmt, in jedem Fall die sachlich wichtigsten Fragen herausgegriffen zu 

haben, sondern, zunächst einfach von der Vorliebe des Verfassers geleitet, immerhin 

einige Probleme getroffen zu haben glaubt, die im Blick auf die Zukunft der Christenheit 

Beachtung verdienen. Dass auch hier das Gesagte Fragment bleiben musste, versteht 

sich schon aus dem fragmentarischen Charakter, den das Konzil selbst noch hat. Aber die 

Menschheit müsste wohl überhaupt verstummen, wenn ihr versagt würde, wenigstens in 

Fragmenten zu reden.» 

(mq; Zitate aus: Joseph Ratzinger, Das Konzil auf dem Weg. Rückblick auf die zweite 

Sitzungsperiode des Zweiten Vatikanischen  Konzils, in: ders., Gesammelte Schriften. 

Band 7/1. Zur Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils. Formulierung – Vermittlung – 

Deutung. Erster Teilband. Freiburg: Herder, 2012, 359-410, 359f.) 

 

 

8.2.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Kirche – Fenster  

Das Motiv der Kirche als «Sakrament», das zunehmend die konziliaren Diskussionen 

prägte, erläutert Joseph Ratzinger in seinem Rückblick auf die zweite Sitzungsperiode wie 

folgt: «Wenn Kirche ‚Sakrament‘, Zeichen Gottes unter den Menschen ist, dann ist sie 

nicht für sich selber da, sondern dann ist ihre Aufgabe, über sich hinaus zu deuten. Sie 

ist wie ein Fenster, das seine Funktion dann am meisten erfüllt, wenn es den Durchblick 

durch sich hinaus ins Größere freigibt.» 

(mq; Zitate aus: Joseph Ratzinger, Das Konzil auf dem Weg. Rückblick auf die zweite 

Sitzungsperiode des Zweiten Vatikanischen  Konzils, in: ders., Gesammelte Schriften. 

Band 7/1. Zur Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils. Formulierung – Vermittlung – 

Deutung. Erster Teilband. Freiburg : Herder 2012, 359-410, 377) 

 

 

9.2.2014 (Im Fokus des Konzils) 

«Kirche und Geschichte» 

In seinem Rückblick auf die zweite Sitzungsperiode reflektiert Joseph Ratzinger auf das 

erheblich überarbeitete Kirchenschema, das er jenseits eines «unrealistischen 

Perfektionismus» doch «in der Hauptsache als eine gute Arbeit» bezeichnet. Als eines der 

beiden Leitmotive, die das neue Schema prägen, «wäre wohl das Verlangen zu nennen, 

die Kirche möge weniger statisch und mehr in der lebendigen Bewegung ihrer Geschichte 

gesehen werden, ‹heilsgeschichtlich›, wie die Theologie heute gerne sagt. Es ging um die 



Einsicht, dass Kirche nicht eine fertig abgeschlossene Grösse ist, die ein für alle Mal 

definiert ist und dann sozusagen über Zeit und Raum steht, sondern dass Kirche ihrem 

Wesen nach unterwegs bleibt, dass sie die Geschichte Gottes mit den Menschen darstellt. 

Jenes Gottes, der sich von Adam und Abel an auf den Weg nach den Menschen gemacht 

hat, der im Ereignis des Bundes mit ihnen durch die Geschichte geht. So sollte eine 

lebendige Sicht von Kirche gezeichnet werden, die, niemals fertig, Wanderschaft der 

Menschheit mit dem und zu dem sie rufenden Gott ist.» 

(mq; Zitate aus: Joseph Ratzinger, Das Konzil auf dem Weg. Rückblick auf die zweite 

Sitzungsperiode des Zweiten Vatikanischen  Konzils, in: ders., Gesammelte Schriften. 

Band 7/1. Zur Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils. Formulierung – Vermittlung – 

Deutung. Erster Teilband. Freiburg : Herder, 2012, 359-410, 375). 

 

 

10.2.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein Memorandum des ÖRK 

Wie wird sich die ökumenische Zusammenarbeit nach dem Konzil entwickeln? Schon 

während des Konzils wird versucht, dafür die besten Voraussetzungen zu schaffen. Der 

Exekutivausschuss des ÖRK, der sich vom 10.-14. Februar 1964 in Odessa trifft, 

diskutiert diesbezüglich ein Memorandum mit Kritik und Vorschlägen für das konziliare 

Dekret. Der vollständige Text wird Jan Willebrands zugestellt. 

In einem ersten Punkt postuliert das Memorandum, das konziliare Dekret solle die 

Identität und Eigenart der nicht-römischen Kirchen in höherem Masse anerkennen. Der 

Anspruch der römisch-katholischen Kirche, die wahre Kirche Christi zu sein, wird nicht als 

solcher angefochten, er «dürfe aber nicht bereits die Gestalt des Dialogs bestimmen» (A 

5,575). 

Sodann meldet sich wiederum die Sorge, dass die römisch-katholische Kirche nicht die 

schon existierende ökumenische Bewegung ignorieren möge, sondern sich positiv auf sie 

beziehen möge. So regt das Memorandum ein Vorwort an, «in dem die ökumenische 

Bewegung als Gabe des Geistes an alle Kirchen anerkannt werde» (A 5,575). 

(emf) 

 

 

11.2.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Der Heilige Geist und die ökumenische Bewegung 

Kann die römisch-katholische Kirche die Ökumenische Bewegung, die ohne ihr eigenes 

Mittun entstanden ist (und die sie früher abgelehnt hat), als Gabe des Heiligen Geistes 

anerkennen? Ein Memorandum des Exekutivausschusses des ÖRK (siehe Blogeintrag von 

gestern) hatte dies als Desiderat geäussert und dazu vorgeschlagen, dem 

Ökumenedekret ein Vorwort voranzuschicken. 

Ein solches Vorwort wird in der Intersessio vor der dritten Konzilsperiode in den 

Konzilstext integriert. Mit wenigen Veränderungen wird es in den endgültigen Konzilstext 

eingehen. In diesem Vorwort wird das Entstehen der Ökumenischen Bewegung als 

geistgewirktes Geschehen gedeutet: 

«Der Herr der Geschichte aber, der seinen Gnadenplan mit uns Sündern in Weisheit und 

Langmut verfolgt, hat in jüngster Zeit begonnen, über die gespaltene Christenheit ernste 

Reue und Sehnsucht nach Einheit reichlicher auszugiessen. Von dieser Gnade sind heute 

überall sehr viele Menschen ergriffen, und auch unter unsern getrennten Brüdern ist 

unter der Einwirkung der Gnade des Heiligen Geistes eine sich von Tag zu Tag 

ausbreitende Bewegung zur Wiederherstellung der Einheit aller Christen entstanden» (UR 



1). 

Gewürdigt werden nicht nur die einzelnen Menschen, die diese Bewegung tragen, 

sondern auch deren Gemeinschaften. Ohne den Ökumenischen Rat der Kirchen 

ausdrücklich zu nennen, wird auf seine «Basisformel» (das trinitarische und 

christologische Bekenntnis, das die im ÖRK zusammengeschlossenen Kirchen verbindet) 

Bezug genommen: «Diese Einheitsbewegung, die man als ökumenische Bewegung 

bezeichnet, wird von Menschen getragen, die den dreieinigen Gott anrufen und Jesus als 

Herrn und Erlöser bekennen, und zwar nicht nur einzeln für sich, sondern auch in ihren 

Gemeinschaften, in denen sie die frohe Botschaft vernommen haben und die sie ihre 

Kirche und Gottes Kirche nennen» (UR 1). 

(emf) 

 

 

12.2.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Bruder Bischof 

Zur Zeit des Konzils ist André Depierre auf gesamtfranzösischer Ebene Verantwortlicher 

der Arbeiterpriester. In Montreuil in der Pariser Banlieue hat er eine Kommunität 

gegründet, in der Bischof Elchinger während des Konzils regelmässig zu Gast ist. In jeder 

Intersession – im März 1963, im Februar 1964 und im März 1965 – verbringt er dort 

einige geistliche Tage. Der Bischof schätzt die evangeliumsgemässe Atmosphäre dieser 

Gemeinschaft, die sich aus Vertretern der Arbeiterwelt zusammensetzt, und in der er das 

Urchristentum wiedererkennt. 

Während seines Aufenthaltes im Februar 1964 wird ihm der Vorschlag gemacht, 

inkognito eine Stelle als Arbeiter anzutreten, um auf diese Weise die Lebensbedingungen 

der Arbeiter aus deren Perspektive kennenzulernen: «Wenn Sie dies an ihrem Körper und 

in ihrem Herzen mitvollzogen haben, werden Sie nicht mehr als derselbe Bischof nach 

Strassburg zurückkehren». 

Zwar wurde dieser Vorschlag nicht realisiert, aber die Exerzitien trugen dennoch Früchte. 

Sicherlich ist es schwierig, eine direkte Verbindung zwischen dieser oder jener geistlichen 

Unterweisung durch Abbé Depierre und dieser oder jener Konzilsintervention Bischof 

Elchingers herzustellen. Bemerkenswert ist jedenfalls das seit Beginn des Konzils von 

dem jungen Strassburger Bischofskoadjutor verfochtene Anliegen, gegen einen 

kirchlichen Triumphalismus anzugehen und in den Bereichen des bischöflichen Ornats 

einerseits und der Titel der geistlichen Würdenträger andererseits wieder zu einer 

gewissen Einfachheit zu gelangen. 

In Montreuil ist Bischof Elchinger keine «Exzellenz», sondern ein einfacher «Bruder 

Bischof», den die Arbeiter duzen. Es ist ihm sogar etwas unangenehm, wenn deren Blick 

auf sein goldenes Brustkreuz fällt, das er, soweit möglich, zu verbergen sucht.  

Der regelmässige Austausch mit Abbé Depierre und seiner Gemeinschaft führten Bischof 

Elchinger dazu, eine «arme und dienende Kirche» zu suchen – dieses Thema wurde v.a. 

von Bischof Alfred Ancel, Weihbischof in Lyon, entfaltet, der in der Tat fünf Jahre lang 

das Leben der Arbeiter teilte. 

(Bernard Xibaut) 

 

 

13.2.2014 (Personen) 

Brückenbauer 

An seinem 93. Geburtstag verstarb am 13. Februar 1981 in Ribeauvillé Erzbischof Jean-

Julien Weber, emeritierter Bischof von Strassburg (der persönliche Titel Erzbischof wurde 



ihm 1962 verliehen). Wie auch sein Koadjutor Léon-Arthur Elchinger, der ihm 1967 in der 

Leitung der elsässischen Diözese folgte, gehörte er zu den prägenden Konzilsbischöfen 

Frankreichs. Sein langes Leben spiegelt die bewegte Kirchen- und Theologiegeschichte 

des 20. Jahrhunderts wider, wobei gerade auch im Vergleich mit Bischof Elchinger die 

Aspekte ins Auge fallen, die die unterschiedlichen Generationen geradezu zwangsläufig in 

je verschiedener Akzentuierung prägten. Theologisch wurde Weber als 

Bibelwissenschaftler für die nicht zuletzt auch in der sog. Modernismuskrise zu Beginn 

des Jahrhunderts thematisierten Herausforderungen sensibilisiert. In der Begegnung von 

Exegese und Lehramt war er ebenso Brückenbauer wie im Bereich der deutsch-

französischen Aussöhnung, die ihm als zweifachem Kriegsteilnehmer ein Anliegen war. 

Den Dominikaner Yves Congar empfing er in seiner Diözese, als dieser in den 1950er 

Jahren im Gefolge der Krise um die Arbeiterpriester seine Lehrtätigkeit in Le Saulchoir 

beenden musste. Anlässlich der Ernennung Congars zum Konsultor der vorbereitenden 

theologischen Kommission schrieb Weber dem Dominikaner: «Der Bischof von Strassburg 

ist sehr glücklich über Ihre Ernennung zum Konsultor für das Konzil, vorausgesetzt, Sie 

werden konsultiert».  

(mq; vgl. Qu 233-235; PersLex 285) 

 

 

14.2.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Sorge um die Reformanliegen 

Ob die brieflich mitgeteilten Befürchtungen von Bischof Josef Schoiswohl (vgl. Konzilsblog 

vom 6.2.2014: http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m111151) Kardinal 

Döpfner zum Nachdenken gebracht haben? Am 14. Februar 1964 antwortet Döpfner dem 

Bischof von Seckau, er stimme mit ihm überein, «dass bei dem Umfang der noch zu 

behandelnden Materie ein Abschluss des Konzils in diesem Jahr ohne sehr bedenkliche 

Nachteile wohl kaum vorstellbar ist» (Dö 565). Man solle aber aus strategischen Gründen 

von einem baldigen Schluss ausgehen, um die Vorbereitung zu straffen. «Was jetzt 

nottut, ist ein konsequentes Hinarbeiten auf das Ende, damit nicht alle Reformarbeit von 

vornherein auf die lange Bank geschoben wird» (Dö 566). In seinen Notizen für die 

Bischofskonferenz in Hofheim am 17. Februar 1964 trägt er die Bedenken Schoiswohls 

referierend vor: «Wird nicht ein grosser Teil der gewünschten Reformen unterbleiben, 

wenn soundsoviele wichtige Fragen nicht mehr behandelt werden können? Wird dann 

nicht um so mehr die Kurie die Ausführung des Konzils in die Hand nehmen (durch die 

postkonziliaren Direktorien …), natürlich ganz in ihrem Sinn» (Dö 568f). 

(emf) 

 

 

15.2.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Sitzung der Konzilsväter in Zürich 

Papst Paul VI. wollte auf der dritten Konzilssession vor allen anderen das Schema 17 

behandelt wissen, welches das Verhältnis der Kirche zur Welt thematisierte. Sein Titel 

sollte lauten «Vom tätigen Dabeisein (activa praesentia) der Kirche beim Aufbau der Welt 

von heute». Mit der Vorbereitung war eine kleine Arbeitsgruppe aus nur acht 

Konzilsvätern beauftragt worden: Die Bischöfe Ancel von Lyon, McGrath von Panama, 

Schröffer von Eichstätt, Wright von Pittsburgh, Guano von Livorno, Hengsbach von 

Essen, Ménager von Meaux und Blomjous von Mwanza. Sekretär der Gruppe war der 

bekannte deutsche Redemptorist und Moraltheologe Bernhard Häring. 

Vom 01.02. bis 03.02.1964 versammelte sich (wie berichtet: 



http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m111034) die Arbeitsgruppe 

interessanterweise nicht in Rom, sondern „extra urbem“ in Zürich, weil die Schweiz für 

die Mitglieder aus Deutschland, Frankreich und Italien verkehrstechnisch günstig gelegen 

war. Die Gruppe kam im Apologetischen Institut der Jesuiten an der Scheideggstr. 45 

zusammen, wo die Redaktion der «Orientierung» ihren Sitz hatte. 

In einem Interview mit Ludwig Kaufmann in der «Orientierung» vom 15.02.1964 

erwähnte Bischof Guano nach dem Abschluss der Sitzungen ausdrücklich das positive 

Arbeitsklima von Zürich: Alle Titel seien für drei Tage abgeschafft worden und die 

Bischöfe hätten sich ebenso wie die Periti gleichermassen mit «Père» anreden lassen. Als 

aus dem fruchtbaren Teamwork dann auch der Wunsch entstand, gemeinsam zu beten 

und Eucharistie zu feiern, sei das unter Bischöfen damals noch ein Novum gewesen. 

Ludwig Kaufmann sah darin den bescheidenen Anfang eines liturgischen Ausdrucks der 

neuentdeckten «Kollegialität». 

(Christian Cebulj, vgl. Ludwig Kaufmann: Schema 17. In: Orientierung 28 [3/1964] 25f) 

 

 

16.2.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Auf dem Weg zur Anerkennung der modernen Bibelexegese 

Ein Häresieverdacht gegen Exegeten steht im Februar 1964 immer noch im Raum – und 

wird bald entkräftet werden. 

Die Enzykliken Divino Afflante Spiritu 1943 und Humani Generis 1950 hatten bereits vor 

dem Konzil die Positionen zur Berechtigung der historisch-kritischen Exegese in 

Bewegung gebracht. Die scharfe Ablehnung einer Erneuerung der Exegese, wie sie vor 

allem durch die Lateranuniversität vertreten wurde, konnte nicht mehr als die offizielle 

römische Linie verstanden werden. Schon in der vorbereitenden Kommission für den Text 

über die Offenbarung standen zahlreiche Mitglieder der erneuerten Bibelexegese offen 

gegenüber. Das Schema fiel in dieser Hinsicht dennoch eher vage und restriktiv aus. 

In der kurzen Konzilsdebatte von 1962 war alle Aufmerksamkeit auf das Verhältnis von 

Schrift und Tradition gerichtet. Eine Beratung des Kapitels über die Heilige Schrift fand 

nicht statt. Gegen Ende der ersten Konzilssession war in einem Brief an Papst Johannes 

XXIII. die moderne Bibelexegese jedoch scharf verurteilt worden (vgl. Konzilsblog vom 

12.1.2013: http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93792). Daraufhin war von 

Béda Rigaux und Jacques Dupont angeregt worden, dass die Bibelkommission ein 

Dokument zur Frage der exegetischen Methoden und des Verhältnisses von Exegese und 

Lehramt veröffentlichen solle. Dieses Projekt wird im Februar 1964 aufgenommen und 

führt am 21. April 1964 zur Veröffentlichung der Instruktion Sancta Mater Ecclesia. Sie 

enthält eine klare Bejahung der historischen Methoden und bildet eine Brücke zur 

Konstitution über die Offenbarung Dei Verbum. 

(emf; vgl. Karim Schelkens: From Providentissimus Deus to Dei Verbum. The Catholic 

Biblical Movement and the Council Reconsidered. In: RoTh 49-67) 

 

 

17.2.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Weg durch Gestrüpp bahnen 

Bisher nicht behandelte Schemata, schon behandelte Schemata, die aber noch «einige 

Sorge» bereiten, neue Texte: Kardinal Döpfner gibt der Deutschen Bischofskonferenz, die 

am 17. Februar 1964 in Hofheim tagt, einen Überblick über die vor und in der dritten 

Konzilssession zu leistende Arbeit (vgl. Dö 568-574). Es ist der Versuch, einen Weg durch 

zum Teil sehr undurchsichtiges Gestrüpp zu bahnen. An vielen Stellen tauchen 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m111034
http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93792


Fragezeichen auf: Was soll noch diskutiert, worüber soll nur abgestimmt werden? Wie 

sind Entwicklungen zu beurteilen, etwa wenn eine durchaus erwünschte Kürzung 

mancher Texte das Kind mit dem Bade ausschüttet und nur noch 12-14 Zeilen übrig 

lässt. 

Eine Frucht der Konzils lässt sich immerhin schon ernten: An der Konferenz werden die 

ersten Beschlüsse über die Umsetzung der Liturgiekonstitution in Deutschland gefällt: Die 

biblischen Lesungen sollen in der Volkssprache verlesen werden. 

(emf) 

 

 

18.2.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Hinter den Kulissen 

Wie auch aktuell im Vatikan ist die Kurie und ihre Reform während der zweiten 

Konzilssession immer wieder Thema von Gesprächen. Manche Insider legen offen, was 

hinter den Kulissen geschieht. So erfährt Henri de Lubac von Henri Joulia von der 

Kongregation für die Ordensleute und Paul Poupard vom Staatssekretariat, dass die 

«Kurialen» sich über die Bischöfe und ihren Wortschwall in der Konzilsaula lustig machen. 

Bald würden sie, die Kurienangehörigen, das Heft wieder in die Hand nehmen (vgl. Lu 

2,53). Ähnlich klingt es in den Worten von Jean-François Arrighi, Mitarbeiter bei der 

Kongregation für die Orientalen und im Sekretariat für die Einheit: «Sollen sie nur reden, 

sollen sie nur reden […]; sie werden bald abgereist sein» (Lu 2,46f). 

Kritisiert werden aber auch die Bischöfe: Sie sehen zu wenig klar, wehren sich zu wenig, 

sind zu wenig mutig. Die Kardinäle von der Peripherie (also jene, die nicht 

Kurienkardinäle sind) seien zu Sitzungen von Kongregationen, denen sie angehören, 

nicht gekommen (vgl. Lu 2,53). Henri de Lubac hört, die französischen Bischöfe hätten 

sich in den letzten Jahren geweigert, auch nur einen einzigen Priester nach Rom zu 

senden, «und sie fordern die Internationalisierung der Kurie!» (Lu 2,53). 

(emf) 

 

 

19.2.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Die Reform nicht verpassen 

Wie dringlich für viele Konzilsväter das Thema Kurienreform ist, zeigt ein Ausschnitt aus 

einer Konzilsrede des indischen Bischofs D’Souza, den wir zu diesem Thema bereits am 

15.11.2013 zu Wort kommen liessen 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m107267. Seine Wortmeldung vom 8. 

November 1963 endet mit eindringlichen Worten (die er leider wohl aus Zeitgründen in 

der Konzilsaula nicht mehr vorträgt): «Nur eins will ich zum Schluss sagen: niemand 

denkt daran, die römische Kurie abzuschaffen, ja niemand will sie sehr schwächen. Aber 

sie muss vollständig reformiert werden. Das ist eines der wesentlichen Ziele unserer 

Beratung, die uns überall auf der Welt empfohlen werden. Hüten wir uns davor, Brüder, 

diese Erwartung zu enttäuschen. Erinnert Euch an das fünfte Lateran-Konzil von 1512-

1517. Es vollbrachte die Reform nicht, die die Zeitgenossen von ihm forderten, ich weiss 

nicht, ob es aus Mangel an klarer Einsicht oder aus Mangel an Energie geschehen ist. 

Aber wenige Monate später geriet die Kirche in die schlimmste Krise ihrer ganzen 

Geschichte. Lasst uns, Brüder, auf die Erwartungen unserer Zeit mutig antworten» (AS 

2/4,638; vgl. AdF 2,374f). 

(emf) 

 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m107267


 

20.2.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Das war knapp 

Mit einer Mehrheit von nur 40 Stimmen hatte das Konzil am 29. Oktober 1963 ein 

eigenes mariologisches Schema verhindert. Stattdessen sollten mariologische 

Ausführungen im Rahmen des Kirchenschemas Platz finden. Nach der Interpretation Hans 

Küngs hätten wohl vor allem emotionale Gründe bei vielen Konzilsvätern dafür 

gesprochen, Maria ein eigenes Schema zu widmen. Man meinte, «dass nur durch ein 

getrenntes Schema über Maria als ‹Mutter der Kirche› (ein Titel, der nicht in der 

katholischen Tradition begründet ist) Maria die notwendige Ehre erwiesen würde. [...] 

Der Majorität, deren Meinung von Kardinal König vorgetragen wurde, schien jedenfalls, 

dass die Stellung Mariens sachgemäss theologisch nur innerhalb der Kirche beschrieben 

werden könne, innerhalb der grossen Gemeinschaft der Glaubenden des 

neutestamentlichen Gottesvolkes, dessen erstes und vornehmstes Glied diejenige ist, 

deren Ruhm es ist, dass sie geglaubt hat: ‹Selig die, welche geglaubt hat› (Lk 1,45). Auf 

die Gefahren der Mariolatrie oder jedenfalls der ungesunden Exzesse einer isolierten, 

schwärmerischen und unbiblischen Mariologie und Marienverehrung, die den einzigen 

Mittler Jesus Christus überspielt, war das Konzil unter anderem gerade von 

südamerikanischen Bischöfen hingewiesen worden. Eine mehr biblische, ökumenische 

und gesund pastorale, in die Ekklesiologie integrierte Mariologie setzt sich 

glücklicherweise immer mehr in der gesamten Kirche durch.» 

Angesichts des knappen Ausgangs der Abstimmung befürchtet Küng Schwierigkeiten für 

eine konsensuelle Klärung der Frage. Aber er schliesst: «lieber überhaupt kein 

Marienschema als eines, das uns nicht theologisch, ökumenisch und pastoral weiterhilft in 

der Ausrichtung des ganzen Gottesvolkes zusammen mit Maria (‹Was Er euch sagt, das 

tut!› Jo 2,5) auf Christus!» 

(ab; Kü 248f) 

 

 

21.2.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Maria gegenüber oder in der Kirche 

Das Kapitel über Maria entsteht im Disput der beiden Theologen Gérard Philips und Carlo 

Balić. Auf der einen Seite steht eine Theologie, die Maria von der Kirche abhebt und ihr 

eine möglichst umfassende Mittlerposition einräumen möchte (vgl. Konzilsblog vom 

2.2.2014). Der Franziskaner Balić wird darin insbesondere von spanischen Bischöfen 

unterstützt. Auf der anderen Seite wird eine heilsgeschichtlich und biblisch fundierte 

Mariologie vertreten, «die Maria ihren Platz in der Heilsgeschichte zuwies und den 

Beziehungen zwischen Maria und der Kirche grösseren Raum gab» (Evangelista Vilanova: 

A 3,428). Vor allem deutsche und skandinavische Bischöfe fordern, «dass die Beziehung 

zwischen den Privilegien Marias und der Wirklichkeit der Kirche stärker betont werden 

solle» (Evangelista Vilanova: A 3,429). Chilenische Bischöfe «eine Darlegung der Lehre, 

in der deutlicher zum Ausdruck kommt, dass Maria so tiefgreifend in das Volk Gottes 

eingefügt ist, dass sie dessen Synthese darstellt» (zit. nach A 430). 

Am 20. Februar 1964 präsentieren Gérard Philips und Carlo Balić der zuständigen 

Subkommission als Ergebnis langen Ringens einen gemeinsamen Text. 

(emf) 

 

 

23.2.2014 (Personen) 



Camara zu Gast bei Taizé-Brüdern in Rom 

Roger Schütz und Max Thurian, die zusammen mit einem weiteren Bruder aus Taizé in 

Rom waren, luden Dom Helder Camara mit seinen brasilianischen Kollegen Dom Cândido 

Padim, Dom Lamartine und Dom João Maria Pires anfangs Oktober 1963 zu sich zum 

Frühstück ein. Die Brüder aus Taizé hatten hier ein kleines Appartement gemietet, in 

dessen Mitte sich eine kleine Kapelle mit einem Altar befand, einem schönen Kruzifix, 

sehr schönen alten Bildern, die Christus, die Mutter Gottes und die Verklärung 

darstellten; unterhalb des Altars war ein erleuchtetes Dreieck, welches die Dreifaltigkeit 

ausdrücken sollte. 

«Es ist eine Freude, mit Roger zu reden. Er freut sich sehr über die Stimmen wie die 

heute zur Liturgie, doch tut es ihm leid, wenn er an die kleine Minderheit (zwischen 12 

und 25 Stimmen) denkt, von der er sich wünscht, dass sie nicht verbittert. Wie wir 

träumt auch er von einer Reform der römischen Kurie, doch sorgt er sich, dass niemand 

von den Ruinen der alten Kurie erdrückt wird. Er war von der Nachricht, dass ich von Rio 

weggehe (Kardinal Jaime Barros Câmara hatte Dom Helder signalisiert, dass es besser 

wäre, wenn sich die beiden wie Paulus von Timotheus trennen würden), völlig 

‹übergeschnappt›. Meine Erklärung zu hören, hat ihn berührt: ich bin in die ‹Gruppe der 

Armut› eingetreten. Gott gibt mir die Gelegenheit, im Sinne der Armut mitzuarbeiten, um 

die evangelische Armut wiederzufinden … Ich habe dargelegt, wie ich vor Gott zu spielen 

liebe und wie es mich freut, wenn Er Vertrauen hat, mit mir zu spielen. 

Frère Roger hat das Tischgebet gesprochen. Nach dem Frühstück haben wir zusammen 

für die Einheit der Christen in der Kapelle ein Pater noster gebetet, wir waren bewegt. 

Wenn Gott es will, so werden wir alle vier am Freitag zum Essen in das ‹Domus Mariae› 

kommen und anschliessend mit den brasilianischen Bischöfen sprechen. 

Er wünscht sich sehr, dass wir in einer Interzession des Konzils einen Sprung nach Genf 

machen, um gemeinsam in der Stadt Calvins eine ‹révision de vie› am Fernsehen 

vorzunehmen. Das würde die protestantischen Gemeinden aufwecken und Hoffnung 

darauf machen, dass der Heilige Geist zahlreiche Gewissen in jenem Augenblick berührt, 

wenn wir uns beide öffentlich umarmen.» 

(Giancarlo Collet; CaCi 7) 

 

 

24.2.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ökumene im Haus des göttlichen Meisters 

Am 24. Februar 1964 begann in der Casa Gesù Divin Maestro 

(http://www.casadivinmaestro.it/) in Ariccia in den Albaner Bergen bei Rom eine 

mehrtätige Vollversammlung des Sekretariats zur Förderung der Einheit der Christen 

unter der Leitung von Kardinal Bea und Johannes Willebrands. Auf dem Programm 

standen dem Protokoll zufolge (AS 2/5,166-169) so wichtige Fragen wie die nach dem 

Titel des Schemas (dazu morgen mehr), der Umgang mit dem dem Judentum 

gewidmeten Abschnitt sowie nach dem Thema Religionsfreiheit. Die beiden 

letztgenannten Themen wurden im weiteren Verlauf der Arbeiten aus dem 

Ökumenismusdekret ausgegliedert, damit in den jeweiligen Dokumenten möglichst 

grundsätzlich die jeweiligen weitreichenden Fragen behandelt werden konnten. 

Während der Bischof von Lausanne-Genf-Fribourg, François Charrière, der Mitglied des 

Sekretariats war, krankheitsbedingt an dem Arbeitstreffen in Ariccia nicht teilnehmen 

konnte, war der Dogmatiker aus Chur, Johannes Feiner, wesentlich an dessen Erfolg 

beteiligt. Ihm kam ein bedeutender Anteil daran zu, dass am 6. März «unanimiter» ein 

grundsätzlich überarbeiteter Text verabschiedet werden konnte. 

http://www.casadivinmaestro.it/


(mq) 

 

 

25.2.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ökumenismus auf katholisch – Katholizismus auf ökumenisch 

«De oecumenismo?» «De oecumenismo catholico»? Oder eine ganz anderer Titel? Die 

Frage des Titels des vorzubereitenden Ökumenismusdekrets war eines der Themen der 

Vollversammlung des Sekretariats zur Förderung der Einheit der Christen Ende Februar 

bis Anfang März 1964 in Ariccia. Der Churer Dogmatiker Johannes Feiner machte sich in 

seinem umfangreichen Gutachten vom 25. Februar 1964, das die bisherigen Arbeiten 

bündeln und das weitere Vorgehen vorbereiten sollte, zum Sprecher der Mehrheit der für 

das Sekretariat tätigen Konsultoren und plädierte eindeutig für den erstgenannten Titel. 

Als Grund führte er an, dass es zwar katholische Prinzipien des Ökumenismus, nicht aber 

einen katholischen Ökumenismus gebe – unbeschadet aller Unterschiede zum 

Ökumeneverständnis, das im Genfer ÖRK gepflegt werde. 

(mq; vgl. Wi 89 und Fonds De Smedt Nr. 999 – dazu 

http://theo.kuleuven.be/en/research/centres/centr_vatii/) 

 

 

26.2.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«La Costituende del Consilium» 

Am 15. Januar 1964 hielt die «konstituierende Versammlung» des «Consilium» (der 

Kommission für die Ausführung der Liturgiekonstitution) mit ihren Mitgliedern den 

Kardinälen, Giacomo Lercaro, Paolo Giobbe und Arcadio Larranoa sowie dem Sekretär 

Annibale Bugnini ihre erste Sitzung ab. Kardinal Lercaro machte einige allgemeine 

Angaben über den Zweck des «Consilium». Weiterhin studierte man den Inhalt des Motu 

Poprio «Sacram Liturgiam», mit dem am 25. Januar die Errichtung des «Consilium», «das 

vom Heiligen Vater dazu beauftragt sei, den Inhalt der Konstitution des Konzils über die 

Liturgie in ihrem ganzen richtungsweisenden Umfang in die Praxis umzusetzen», 

bekanntgegeben wurde. In der ersten Sitzung der «konstituierenden Versammlung» 

wurde weiterhin die Liste der Namen potentieller Mitglieder des «Consilium» diskutiert, 

auch wenn das Moto Proprio selbst weder Zuständigkeiten noch Namen nennt. 

Einen Monat später, am 15. Februar, folgte die zweite Sitzung der «konstituierenden 

Versammlung» in der Wohnung von Kardinal Laraona, via Serristori 10. Dort wurde dann 

die Liste der Mitglieder des «Consilium», die Papst Paul VI. vorgeschlagen hatte, 

diskutiert und einstimmig angenommen. Nach Bestätigung durch den Papst erfolgte die 

Veröffentlichung im Osservatore Romanum vom 5. März 1964, in den AAS erfolgte die 

Veröffentlichung allerdings erst im Juni 1964 und dies interessanterweise erst nach dem 

«Necrologium». Bugnini wertet dies als ein Zeichen für die Widerstände in der 

Anerkennung der Existenz des «Consilium». 

Das «Consilium» zählte zunächst 42, später 51 Mitglieder: Kardinäle, Erzbischöfe, 

Bischöfe, einen Benediktinerabt, drei Priester. 

Die erste Vollversammlung des «Consilium» wurde auf den 11. März 1964 festgelegt. 

Damit war die Arbeit der «konstituierenden Versammlung» des «Consilium» 

abgeschlossen. Sie löste sich infolgedessen auf. 

(Birgit Jeggle-Merz; Zitate aus: Annibale Bugnini: Die Liturgiereform. 1948-1975. 

Zeugnis und Testament. Freiburg i.Br.: Herder, 1988, 73f) 

 

 

http://theo.kuleuven.be/en/research/centres/centr_vatii/


27.2.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«Wo Sie wollen, nur nicht bei der Ritenkongregation!» 

Gleich nach Errichtung des «Consilium ad exsequendam Constitutionem de sacra 

Liturgia» stellte sich die Frage nach ihrem Sitz. Der Kardinalstaatssekretär beantwortete 

eine entsprechende Anfrage Bugninis eindeutig: Überall, aber nicht bei der 

Ritenkongregation. Also hielt man nach anderen Räumlichkeiten Ausschau und wurde 

bald fündig. Man bezog die zwei Räume im vierten Stock des Päpstlichen Hospizes von 

Santa Maria, die der Konzilskommission für die Liturgie zugewiesen, aber zuvor nicht 

benutzt worden waren. 

«Nach und nach belegte [das ‹Consilium›] die ganze Etage. In diesen Zimmerchen, 

gleichsam verloren zwischen Himmel und Erde, und im Pilgersaal zu ebener Erde, der zur 

gemeinsamen Benutzung zur Verfügung stand, wurde die Liturgiereform bis November 

1969 durchgeführt; damals wurde nämlich das ‹Consilium› in die 

Gottesdienstkongregation umgewandelt, und es wurde dieser das helle und weitläufige 

vierte Stockwerk im Palazzo delle Congregazioni, an der Piazza Pio XII., n. 10, 

zugewiesen». 

Der vierte Stock im Hospiz von Santa Maria stellte für die Durchführung der 

Liturgiereform einen denkwürdigen Ort dar, denn man konnte von dort die gewaltige 

Baustelle überblicken, auf der die Audienzhalle entstand. Just zu dieser Zeit wurden die 

alten Bauten um das Oratorium von St. Peter abgerissen. «Presslufthämmer trieben bis 

in die Tiefe von 60 bis 70 Meter die mächtigen Pilaster aus Eisenbeton, die die wuchtige 

Deckenkonstruktion des Architekten Nervi tragen sollten. Tag um Tag, fünf Jahre 

hindurch, sahen wir die schlanken und zugleich kräftigen Rippen der gigantischen 

Konstruktion wachsen». 

Bugnini dazu: «Zwei Baustellen in nächster Nähe, beide für das Gottesvolk bestimmt, 

beide sprechendes Symbol und ermutigende Realität». 

(Birgit Jeggle-Merz; Zitate aus: Annibale Bugnini: Die Liturgiereform. 1948-1975. 

Zeugnis und Testament. Freiburg i.Br.: Herder, 1988, 75f) 

 

 

28.2.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Die «Verfassungscharta» des «Consilium» 

Am 29. Februar 1964 teilte das Staatsekretariat in einem Brief an Kardinal Lercaro die 

Aufgabe des «Consilium» wie folgt mit: 

«Ich habe die Ehre, Euer Hochwürdigsten Eminenz mitzuteilen, dass gemäss den 

Anweisungen unseres Heiligen Vaters der Kommission zur Ausführung der 

Liturgiekonstitution, deren Vorsitzender Sie sind, folgende Aufgaben obliegen: 

a) Vorschläge zur Benennung der Personen, welche die Studiengruppen zur Reform 

der Riten und der liturgischen Bücher bilden sollen; 

b) Begleitung und Koordinierung der Arbeit der Studiengruppen; 

c) Sorgfältige Vorbereitung einer Instruktion, die das Motuproprio ‹Sacram 

Liturgiam› praktisch erläutert und klar die Zuständigkeiten der territorialen 

kirchlichen Autoritäten hinsichtlich der Reform der Riten und der liturgischen 

Bücher darlegt; 

d) Anwendung der vom Konzil verabschiedeten Konstitution nach Buchstabe und 

Geist bei der Beantwortung der Vorschläge der Bischofskonferenzen und der 

Anträge, die sich aus der rechten Ausführung der Konstitution ergeben.» 

Damit war klar, dass das «Consilium» nicht einfach nur ein Beratungsorgan oder eine 

besondere Form einer Studiengruppe darstellte, die der Ritenkongregation unterstellt 



wäre. «Es war in seinem Aufbau eher eine Art Dikasterium als eine Kommission.» 

Der Schlussklausel des Dokuments lautete: «Eventuelle Einsprüche gegen die 

Entscheidungen des ‹Consilium› sowie besonders heikle und schwierige oder ganz neue 

Fragen sind vom ‹Consilium› dem Heiligen Vater vorzulegen». 

Das «Consilium» genoss also das volle Vertrauen des Papstes. Als schwierig erwies sich 

jedoch auch weiterhin die fehlende Abgrenzung zur Ritenkongregation, die die Existenz 

eines solchen «Consilium ad exsequendem Constitutionem de sacra Liturgia» nie wirklich 

anerkannte. Zum Ausdruck kommt dies z.B. in dem Umstand, dass der Brief vom 29. 

Februar 1964 trotz wiederholter Anfrage nie in den AAS erschien. 

(Birgit Jeggle-Merz; Zitate aus: Annibale Bugnini: Die Liturgiereform. 1948-1975. 

Zeugnis und Testament. Freiburg i.Br.: Herder, 1988,74f) 

 

 

1.3.2014 (Rezeption) 

Kirche als Konzil 

Schon während des Konzils beginnt seine Rezeptionsgeschichte. Wenige Wochen nach 

dem Ende der zweiten Konzilssession erscheint Hans Küngs Buch «Kirche im Konzil» in 

der zweiten Auflage – und neu mit einem Kapitel über die Ergebnisse der zweiten 

Session. Küng erinnert an die grosse Programmrede von Paul VI. zu Beginn. Der Weg 

Johannes XXIII. würde fortgeführt werden, so das wichtige Signal nach dem 

Papstwechsel. Dann fügt Küng an, dass das Konzil von Paul VI. «theologisch tiefgründig 

als Repräsentation der Kirche» gesehen werde. Hier denkt Küng sicher auch an seine 

eigene 1962 publizierte Idee, in der er die Kirche als ökumenisches Konzil aus göttlicher 

Berufung charakterisierte (Hans Küng, Strukturen der Kirche 1962, 19-24). 

Auf jeden Fall weist das Konzil schon hier über die eigenen Grenzen hinaus. Es lässt sich 

schon 1963/64 nicht mehr nur als eine vorübergehende Ausnahmeerscheinung fassen. 

Die ganze Kirche ist in den konziliaren Prozess eingetreten. 

Dass es dabei nicht einfach um eine bloss äusserliche Reformdebatte geht, macht Küng 

ebenfalls deutlich. Das Konzil bedürfe einer Orientierung an Christus. Küng bezieht sich 

wieder auf Paul VI.: «In einer Deutlichkeit, wie sie von keinem Papst nach der 

Reformation zum Ausdruck gebracht worden war, hat Paul VI. Christus als Ausgang, Weg 

und Ziel des Konzils, der Kirche, ans Licht gestellt. [...] Von diesem christozentrischen 

Ansatzpunkt her wurden dem Konzil folgende vier Hauptaufgaben gestellt: 1. Vertiefung 

des Selbstverständnisses der Kirche, 2. Die Erneuerung der Kirche, 3. Die 

Wiederherstellung der Einheit zwischen allen Christen, 4. Das Gespräch der Kirche mit 

den Menschen unserer Zeit.» 

(ab; Kü 231) 

 

 

2.3.2014 (Aktuelle Bezüge) 

«memoria vivente» – Loris Capovilla ist Kardinal 

Die Kardinalsernennung von Papst Franziskus gegenüber der «Lebenden Erinnerung» von 

Papst Johannes XXIII., Loris Francesco Capovilla, ist eine tiefe Verneigung von Papst 

Franziskus gegenüber dem Konzilspapst und dessen Sekretär. Wenn am 27. April 2014 

die Heiligsprechung von Papst Johannes XXIII. stattfindet, wird diese Anerkennung ein 

zweites Mail sehr deutlich zum Ausdruck gebracht (wir kommen darauf zurück). 

Loris Capovilla, mit 98 Jahren der nun älteste Kardinal, war gut zehn Jahre lang der treue 

Sekretär von Angelo Giuseppe Roncalli, zunächst in Venedig und dann im Apostolischen 

Palast im Vatikan. Bernhard Müller Hülsebusch beschrieb ihn in der «Schweizerischen 



Kirchenzeitung» vom 27. Februar 2014 folgendermassen: «Selten in der neueren 

Geschichte findet man einen Papstsekretär, der seine Tatkraft so bedingungslos seinem 

‹Chef› widmete und der – seit über 50 Jahren – das Gedenken an ihn wachhält. Loris 

Francesco Capovilla gab nach dem Tod des Pontifex 1963 nicht nur dessen Schriften 

heraus, sondern er verfasste auch Bücher sowie zahllose Artikel über ihn. Und er hat in 

der Sommerresidenz von Mons. Roncalli (vor dessen Wahl zum Papst) im Dorf Sotto il 

Monte bei Bergamo, wo er bezeichnenderweise selber wohnt, ein Museum mit Roncalli-

Souvenirs eingerichtet. (…) 

Loris Francesco Capovilla, nahe von Padua geboren, erhielt 1940 die Priesterweihe Im 

Zweiten Weltkrieg leistete er Militärdienst in der Luftwaffe. Don Loris erwarb sich dann in 

verschiedenen Ämtern beträchtliches Ansehen in der Diözese Venedig. So kam es, dass 

ihn der 1953 zum Patriarchen von Venezia ernannte Angelo Giuseppe Roncalli als seinen 

Privatsekretär engagierte. (…) 

Dass der schon fast 77jährige Roncalli zum Papst gewählt wurde, war selbst für den 

‹segretario› höchst überraschend und bewegend. Capovilla erinnert sich: ‹Ich habe ihm 

die Hände und die Füsse geküsst und wollte ihm anschliessend Herztropfen bringen – 

nicht, weil er krank war, nur zur Stärkung. Und er sagte zu den Sekretären, die ihn 

umringten: ‹Sehen Sie, so ist Capovilla, auch daran denkt er.› Dann ging er zum Balkon 

und erteilte den Segen.» 

(ufw; Bernhard Müller-Hülsebusch: Loris Capovilla – «Lebende Erinnerung» an Papst 

Johannes XXIII., in: SKZ 182 [2014], Nr. 9, S. 116). 

 

 

3.3.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«Reine Zeitverschwendung» 

Am 2. März 1964 flogen die beiden Jesuiten und Konzilstheologen Karl Rahner und Otto 

Semmelroth von München nach Rom, um an den Sitzungen der Theologischen 

Kommission teilzunehmen. Es ging vor allem um die Fertigstellung der 

Kirchenkonstitution, dessen letztes Kapitel, das über Maria handeln sollte, noch zu 

bearbeiten war. Gleichzeitig stand auch der Text über das Laienapostolat zur Diskussion. 

Dazu war eine gemischte Kommission aus den Mitgliedern der Theologischen Kommission 

und der Kommission für das Laienapostolat gebildet worden. Otto Semmelroth ist mit 

dieser Arbeit höchst unzufrieden. Er notiert in sein Tagebuch: «Heute Nachmittag war 

Sitzung der Commissio mixta, d.h. der Theologischen Kommission mit der Kommission 

für das Laienapostolat, über das 17. Schema. Es wurde uns erst in einem französischen 

Text vorgelegt, gegen Ende der Sitzung wurde der lateinische Text ausgeteilt. Das 

Schema ist, wie mir scheint, mehr eine Predigt als eine Constitutio. Die Sitzung war fast 

reine Zeitverschwendung. Man redete fast die. ganze Zeit über Verfahrensfragen und ist 

kaum in die Sache eingegangen. Die Kommission für das Laienapostolat macht, was die 

Arbeitsmethode angeht, einen schlechten Eindruck.» 

(Hanjo Sauer) 

 

 

4.3.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Disputationes theologicae zwischen Poesie und Konzilianz 

«C’est de la poésie» (Cha 98) – so habe Kardinal Ottaviani gegenüber Kardinal Léger den 

Text kommentiert, den der Löwener Theologie Gérard Philips als Entwurf für die 

Kirchenkonstitution ausgearbeitet hat. Das Tagebuch von Bischof André-Marie Charue 

von Namur, der am 4. März 1964 diesen Ottaviani zugeschriebenen Ausspruch festhielt, 



weist den Tagebuchschreiber zwar als Unterstützer seines Landsmannes Philips und 

dessen Mitredaktoren aus,. Auch zeigen einige Bemerkungen Charues – z.B. angesichts 

der in der Sitzung der Theologischen Kommission vom 5. März deutlich werdenden Kritik 

Ottavianis an Philips – dass er z.T. grundsätzlich andere Ansichten und Ansätze vertritt 

als der Kardinal. In seinen Einträgen der folgenden Tage anerkennt aber auch nicht nur 

mehrfach, dass sich Ottaviani als Leiter der Sitzungen der Theologischen Kommission von 

Sachargumenten der Teilnehmer überzeugen lässt; am 8. März 1964 lobt er den Kardinal 

für dessen «Konzilianz» (Cha 104). 

(mq; Cha 98, 104.) 

 

 

5.3.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Karl Rahner feiert seinen 60. Geburtstag 

Am 60. Geburtstag von Karl Rahner, am 5. März 1964, tagt die Theologische 

Kommission. Semmelroth notiert sich: «Vormittags und nachmittags sassen wir je drei 

Stunden zusammen. Es war sehr eindringlich und auch interessant. Ich konnte auch 

einige Male in die Diskussion eingreifen. Es war sehr schön zu sehen, wie viele P. Rahner 

herzlich zu seinem sechzigsten Geburtstag gratulierten. Auch Kardinal Browne, der 

Vizepräsident der Theologischen Kommission. Ich glaube, wenn Kardinal Ottaviani es 

gewusst hätte, hätte er auch gratuliert. Er gibt sich überhaupt sehr sympathisch. Wie 

weit er die Dinge innerlich anders sieht als früher, ist natürlich nicht auszumachen. Aber 

in der Art seines Gehabens und in der Leitung der Kommissionsarbeit ist er gut. Er lässt 

betont Freiheit.» Am Abend lud Bischof Volk von Mainz die Konzilstheologen Karl Rahner, 

Josef Grillmeier und Otto Semmelroth zu einem festlichen Abendessen zu Ehren von 

Rahners Geburtstag ein. Semmelroth notiert sich: «Es war ein sehr schöner Abend. Wir 

assen - zum ersten Mal für uns alle - Krebse.» Die Bedenken der Herren, sie wüssten 

nicht, wie man Krebse isst, zerstreute der Kellner mit der Bemerkung, er würde die 

Krebse zum Essen entsprechend zurechtmachen. 

(Hanjo Sauer) 

 

 

6.3.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ist die Kirche in der Interpretation der Heiligen Schrift frei von jedem Irrtum? 

Zu den hartnäckig diskutierten und heiss umkämpften Themen im Umgang mit der 

Heiligen Schrift gehörte jenes der Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift in jeder Hinsicht, 

an der auf ihre Weise die Kirche partizipiere. In der Subkommission, die sich mit der 

Inspiration und Interpretation der Heiligen Schrift zu befassen hatte und der als 

Konzilstheologe u.a. auch der Frankfurter Jesuit Otto Semmelroth angehörte, schien sich 

über diese Frage ein unüberwindlicher Gegensatz aufzutun. Semmelroth notierte sich: 

«Heute früh war ich schon für neun Uhr bestellt zu einer Sitzung einer Subkommission 

für die Formel der theologischen Qualifikation, die für die Entscheidung des Konzils gelten 

soll. Wir haben eine halbe Stunde vor der allgemeinen Sitzung darüber beraten und sind 

auch zu einer akzeptablen Formulierung gekommen. Erzbischof Parente als Chef der 

Subkommission hatte eine Formel ausgearbeitet, in der zum Ausdruck kam, dass die 

Lehre der Kirche nie einem Irrtum unterliegen könne. Seine Formulierung wurde aber 

nicht angenommen, sondern eine andere, die der Franziskaner P. Betti vorgelegt hatte, 

ergänzt durch einige Sätze. Dann war vormittags und nachmittags wieder Sitzung der 

theologischen Kommission. Nachmittags wurde Ottaviani zum ersten Mal wieder zäh und 

widerspenstig, in der Frage nach der Kollegialität der Bischöfe. Nach; einiger Diskussion 



widersprach man ihm doch sehr und verlangte Abstimmung über den von der 

Subkommission, zu der ich auch gehörte, vorgelegten Text. Ottaviani wurde einstimmig 

widerlegt und schloss sich dann sehr loyal an.» Ottaviani, der mehr als Jurist denn als 

Theologe dachte, spürte intuitiv den Paradigmenwechsel im gesamten ekklesiologischen 

Konzept und wehrte sich nach Kräften dagegen. 

(Hanjo Sauer) 

 

 

7.3.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Wende in der Theologischen Kommission 

«Wenn ich etwas dreimal wiederholt habe, ist es wahr», dieses ironisierende 

Formulierung aus englischer Poesie bringt Abtpräses Christopher Butler in der 

Theologischen Kommission vor, um zweifelhafte Wiederholungen im Text über die 

päpstlichen Titel abzuwenden (vgl. Co 2,36). Letztlich geht es einmal mehr um den 

Disput zwischen päpstlichen Prärogativen und bischöflichen Vollmachten. Pietro Parente 

vom Heiligen Offizium tritt – zum Erstaunen anderer – für jene Position ein, welche die 

bischöfliche Vollmacht in der Bischofsweihe und nicht in der Verleihung durch den Papst 

begründet sieht. 

Am Nachmittag desselben 6. März 1964 wird in der Theologischen Kommission über die 

Frage der Kollegialität abgestimmt. Eben noch hätten fast alte Diskussionen 

wiederbegonnen. Trotzdem fällt das Votum in dieser Sache einstimmig aus. Selbst 

Kardinal Ottaviani stimmt zu (vgl. Co 2,38). Dom Helder Camara hört über Kardinal 

Suenens von derselben Sitzung und dem einem Wunder gleichenden Wandel in der 

Theologischen Kommission. Als Kardinal Ottaviani gesehen habe, dass die 27 Bischöfe 

der Kommission für die Verwendung des Begriffs «Kollegium» stimmten, habe er 

gelächelt und gesagt: «Auch der Präsident stimmt dafür» (CaLe 1,464). 

Allerdings wird sich Ottaviani wenig später von diesem Votum distanzieren (vgl. Co 

2,59). 

(emf) 

 

 

8.3.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Wer darf Weihespender sein? (I) 

Im Frühjahr 1964 arbeitet die zuständige Redaktionskommission mit Hochdruck an der 

Kirchenkonstitution Lumen gentium. Es geht darum, die vorgeschlagenen Modi 

einzuarbeiten, nachdem in der Sitzungsperiode von 1963 die berühmten fünf Fragen zur 

Erstellung eines Meinungsbildes beantwortet waren, in welche Richtung der Entwurf 

auszugestalten sei. Dabei hatte an erster Stelle die Frage gestanden: «Ob es den Vätern 

gefällt, das Schema so vorzubereiten, dass gesagt wird, die Bischofsweihe stelle den 

höchsten Grad des Weihesakramentes dar.» Im Kontext dieser ersten Frage muss die 

Kommission die einzelnen Kompetenzen und Aufgaben der Bischöfe charakterisieren. Hier 

fällt die wichtige Frage an: Wer weiht die Bischöfe, wenn die Bischofsweihe selbst den 

höchsten Grad des Weihesakramentes darstellt? In dieser Frage gab es seit der Patristik 

zwei Auskünfte: Gegen die wohl vorherrschende Meinung, dass Bischöfe jeweils von 

Bischöfen zu weihen sind, verweist Hieronymus (in seinem Kommentar zum Titusbrief 

und in seinem Brief 146) auf die Praxis in Alexandrien, wo einer der Presbyter jeweils 

zum Vorsitzenden des Presbyteriums bestimmt werde und Bischöfe und Priester 

ursprünglich gleichgestellt seien. Diese Lehre wird unter Berufung auf Hieronymus in 

einzelnen Texten der Patristik bezeugt und am Beginn des Hochmittelalters in das 



Gratianische Dekret, die Grundlagenschrift der mittelalterlichen Kanonistik 

aufgenommen. Eine breite theologische Rezeption findet die Position des Hieronymus 

durch Petrus Lombardus, für den das Bischofsamt keinen Ordo darstellt, sondern eine 

Würde und Amtsbezeichnung ist. In gleicher Weise argumentiert Thomas von Aquin (vgl. 

Summa Theologiae, suppl. 40, 4; sent. IV, 17, 3, 3; 5). Eine gewisse Anzahl von 

Theologen ausserhalb der thomistischen Schule sprechen vom Episkopat weiterhin als 

Ordo bzw. Sakrament. Im 15. Jahrhundert gewährt Bonifaz IX. dem Abt des Klosters St. 

Osyth in Essex, England, das Privileg, «die Weihen des Subdiakonats, des Diakonats und 

des Priestertums zu den vom Recht festgelegten Zeiten frei und erlaubter Weise spenden 

zu können» (DH 1145). Der damals amtierende Londoner Bischof, Robert Braybrook, 

protestiert gegen diese Regelung. Der Papst widerruft seine frühere Bulle. Die 

Begründung für diesen Widerruf vom 6. Februar 1403 nimmt darauf Bezug, dass der 

Bischof das Patronatsrecht in diesem Kloster besitzt und es insofern zu einer 

«Schädigung des Bischofs» selbst käme, wenn die gewährten Vollmachten weiter 

bestünden. 

(Peter Hünermann) 

 

 

9.3.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Wer darf Weihespender sein? (II) 

1427 gewährt Martin V. dem Abt des Zisterzienserklosters Altzelle in Sachsen ebenfalls 

das Recht, „Mönchen eben dieses Klosters und Personen, die Dir als Abt untergeben sind, 

auch alle heiligen Weihen zu spenden, ohne dass dafür die Erlaubnis des Ortsbischofs 

erforderlich wäre und die apostolischen Konstitutionen und Anordnungen sowie die 

übrigen gegenteiligen (Verlautbarungen) in irgendeiner Weise entgegenstünden“. 

Schliesslich hat Innozenz VIII. 1489 den Äbten von Cîteaux und den vier wichtigsten 

Tochterklöstern das Recht gewährt, die Subdiakonats- und Diakonatsweihe zu spenden. 

Die Zisterzienser haben dieses Vorrecht bis zum ausgehenden 18. Jahrhundert in 

Anspruch genommen. Das Rituale Cisterciense, zuletzt herausgegeben 1949, enthielt die 

Liturgie zur Weihe von Subdiakonen und Diakonen in der zisterziensischen Form. Nach 

diesen Dokumenten kann der zum Priester geweihte Abt genau wie der Bischof die 

Priesterweihe oder Diakonatsweihe spenden. Bischof und Priester sind so hinsichtlich der 

Weihe-Kompetenz grundsätzlich gleichgestellt.  

Luther bezieht sich in den Schmalkaldischen Artikeln, die zu den lutherischen 

Bekenntnisschriften gehören, im Teil 2, Art. 4., auf Hieronymus und Gratian. Ebenso wird 

mit dieser Position auch die Ordination von reformierten Pfarrern durch Pfarrer 

gerechtfertigt: Es habe eine Notlage vorgelegen, da kein Bischof zur Weihe bereit 

gewesen sei. 

Yves Congar notiert in seinem Konzilstagebuch unter dem 9. März zur Diskussion in der 

Kommission: «Butler kommt auf die Frage der Ordination der Bischöfe von Alexandrien 

zurück und schlägt die Formel: ‚Episcoporum est …‘ vor.» (Es ist Sache der Bischöfe…). 

In der entstehenden Diskussion weist Monsignore Philips als Sekretär der Kommission 

diese offene Formel zurück. Die formale Begründung: Dazu müsste die gesamte 

Kommission ein einstimmiges Votum zugunsten dieser weiten Formel vorlegen und das 

sei nicht der Fall. Im Verlauf der späteren Arbeit an diesem Text in der dritten Session 

des Konzils wird dann die Formel von Butler aufgenommen. Das II. Vatikanische Konzil 

hat folglich die genaue Zuordnung von Bischofsweihe und Priesterweihe offen gelassen. 

(Peter Hünermann) 

 



 

10.3.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Plädoyer für das ständige Diakonat 

Entscheidungen zum ständigen Diakonat bahnen sich an. Am 10. März 1964 notiert Yves 

Congar gleich mehrere Diskussionen zu diesem Thema. Kardinal Ottaviani tritt für die 

Wiederherstellung des Diakonates ein, und zwar unabhängig vom Priestermangel. 

Verschiedene Alternativen stehen zur Diskussion, so auch eine Wiederherstellung des 

Diakonates ad experimentum geben oder eine Neukonzeption des Akolythendienstes. 

Der kroatische Bischof Franjo Šeper trägt, so Congar, eine «wunderschöne, ruhige 

Intervention, voll von Realismus und Humor» vor. Er weist darauf hin, dass der Text 

Freiheit lässt und die Möglichkeit eröffnet, aber nicht dazu nötigt, Diakone einzuführen. 

Ausserdem führt er an: «Wenn Laien die Handlungen der Diakonie ausüben, möge man 

ihnen die Weihe geben – die der Herr gerade für die Erfüllung dieses Dienstes eingesetzt 

hat. Man möge doch nicht ein Akolythat erfinden, oder eine andere künstliche Sache, 

wenn doch dafür das Diakonat existiert» (Co 2,46). 

Am selben Nachmittag wird über die Formulierungen abgestimmt und der Text 

befürwortet, der später in LG 29 stehen wird: Der Diakonat als eigene Weihestufe könne 

in Zukunft «wiederhergestellt werden [restitui poterit]». 

(emf) 

 

 

11.3.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Die Arbeit an der Offenbarungskommission wird wieder aufgenommen 

Die am 7. März 1964 eingesetzte Unterkommission «Über die göttliche Offenbarung» 

tagte erstmals am 11. März 1964 im Hospiz «Santa Marta». Es sollte im Wesentlichen um 

zwei Themen gehen: 1) Offenbarung und Überlieferung und 2) Die Heilige Schrift. 

Entsprechend wurden nochmals zwei Unterkommissionen gebildet. Die erste (zum 

Thema: Offenbarung und Überlieferung) mit Erzbischof Florit (als Vorsitzendem), sowie 

Pelletier, Heuschen und Butler. Die Konzilstheologen teilten sich nochmals auf. Mit dem 

Thema «Offenbarung» sollten sich befassen: Moeller, Prognon, Ramirez, Smulders und 

Colombo; mit dem Thema «Überlieferung»: Betti, Congar, Rahner und Schauff. 

Der zweiten Unterkommission (zum Thema: Heilige Schrift) gehörten an: Charue als 

Vorsitzender, Barbado und van Dodewaard. Die Konzilstheologen spezialisierten sich 

ebenfalls. Mit «Alten und Neuem Testament» sollen sich Castellino, Cerfaux, Kerrigan, 

Rigaux und Turrado befassen, mit «Inspiration, Interpretation und Gebrauch» Gagnebet, 

Garofalo, Grillmeier und Semmelroth. Die Sitzungen der gesamten Unterkommssion 

sollten vom 20. Bis zum 26. April 1964 stattfinden. 

Semmelroth notierte sich: «Nun bin ich auch in die Subkommission De Revelatione 

gekommen. P. Rahner wollte es haben, dass ich da mitmache, weil es auf jede 

mitwirkende Kraft von unserer Richtung ankomme. Auch Bischof Volk ist es lieb, dass ich 

da mitmache. [...] Wir haben den ganzen Stoss von Eingaben der Bischöfe 

durchzuarbeiten und den bisher vorliegenden Text danach zu modifizieren. [...] Heute 

bekam P. Rahner von P. Simmel und ich von P. Lohfink selbst dessen Vortrag zur 

Thomasakademie geschickt. Der geht die Irrtumslosigkeit der Schrift von der Ganzheit 

der Schrift an. Es ist ein sehr guter Artikel und kam uns noch gerade rechtzeitig. Es hat 

nach der Thomasakademie in Frankfurt anscheinend Stunk deswegen gegeben. Das kann 

nur von einigen Reaktionären in St. Georgen gekommen sein, die aber nicht viele sind.» 

(Hanjo Sauer) 

 



 

12.3.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Sorgen beim Abendessen 

Konzilstheologen beim Abendessen. Natürlich sprechen sie über Theologie und das 

Konzil. Die belgischen Theologen, mit denen Congar zusammensitzt, äussern ihre 

Bedenken zum Werdegang von Schema XVII. Dieser Konzilstext – später Gaudium et 

spes – hatte keine Vorbereitungszeit vor dem Konzil. Fragen wie Frieden und 

Geburtenregelung bräuchten mehr Zeit, um das Urteil dazu reifen zu lassen. Und wenn 

der Konzilstext zu den Fragen, die den Menschen am Herzen liegen, nicht Beiträge gibt, 

die auf der Höhe der Zeit und überzeugend sind, dann droht eine riesige Enttäuschung. 

Die belgischen Theologen denken deswegen darüber nach, ob nicht das Konzil zwei oder 

sogar bis zu fünf Jahre unterbrochen werden sollte, um diese Themen erst dann wieder 

aufzunehmen. 

(emf; vgl. Co 2,50) 

 

 

13.3.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Das Konzil von Löwen 

«Das erste Konzil von Louvain/Löwen, in Rom abgehalten», dieses Bonmot geht während 

des Konzils um. Yves Congar sinniert während seines Aufenthaltes in Rom im März 1964 

darüber nach und stimmt einem gewissen Wahrheitsgehalt zu. 

Es seien zwar nur 5 oder 6 Belgier – aber diese seien «ÜBERALL». Wie Congar 

konstatiert, stammen sie alle von oder beziehen sich auf Löwen, kennen sich deswegen 

und vor allem haben sie gegenseitiges Vertrauen auf ihre theologische Kompetenz und 

kooperieren sehr effektiv. Etwas ironisch meint Congar, das, was der Theologe Lucien 

Cerfaux gesagt habe, stehe für die Belgier «ein wenig über dem Evangelium». Das 

theologische Zentrum aber sei Gérard Philips, dem Congar in intellektueller Hinsicht 

solide Arbeit und zudem einen friedfertigen und versöhnlichen Charakter bescheinigt. 

Selbst das Vertrauen von Ottaviani habe er gewinnen können. 

Congar charakterisiert die Belgier durchaus positiv, schreibt ihnen Engagement und Mut 

zu und vor allem den Sinn für wirksames Handeln. Einen leisen Unterton des Bedauerns 

kann er jedoch nicht verbergen, fragt er sich doch, wo denn der entsprechende Einsatz 

der französischen Instituts Catholiques sei. Für sich selbst beklagt Congar, dass er nicht 

wirklich aus der Rolle eines verdächtigten, mit Sanktionen belegten und verurteilten 

Menschen herausgekommen ist. 

(emf; vgl. Co 2,33.53–57) 

 

 

14.3.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Mariologischer Minimalismus? 

Am Samstag, dem 14. März 1964 fand die letzte Sitzung der Theologischen Kommission 

vor Ostern statt. Erst am 20. April sollte sie dann wieder zusammentreten. Es ging u.a. 

um das letzte Kapitel der Kirchenkonstitution, in dem von Maria gesprochen werden 

sollte. 

Semmelroth notierte sich: «Vormittags wurde der Abschnitt über die Religiosen zu Ende 

geführt und dann kurz über das neu vorgelegte Kapitel über die Ecclesia triumphans [die 

bereits ans eschatologische Ende gelangte Kirche] gehandelt, das auf Bitten einiger Väter 

eingefügt werden soll. Nachmittags, ging es dann über das schwierige Kapitel über die 

Mutter Gottes. Kardinal Santos [von den Philippinen] begann mit einer kurzen Relatio, an 



die er dann in einer etwas sonderbar wirkenden Weise seine Kritik anfügte. Er hält das 

jetzt vorgelegte Schema für minimalistisch, wo es doch in Wirklichkeit seine Anliegen 

durchaus behandelt, wenn auch nicht in den Begriffen, die diese Leute wollen: Mediatrix 

[Mittlerin], Corredemptrix [Miterlöserin]. Diese aber wollen die anderen aus vor allem 

auch ökumenischen Gründen eben vermieden wissen. An sich ist das Schema wie es jetzt 

vorliegt, ein ganz guter Kompromiss von hinreichender Nüchternheit und doch auch 

vollständig gewahrter Katholizität. Immerhin war die Stimmung einige Zeit hindurch 

ziemlich kritisch. Erzbischof Charue hat das auch dann [...] zum Ausdruck gebracht, 

indem er recht deutlich für die Freiheit der Väter in der Behandlung der Frage plädierte. 

Schauf [Befürworter eines eigenen Schemas über Maria] hat dann davon gesprochen, es 

werde zu sehr nur aus der Schrift argumentiert und hat dann von Minimalismus 

gesprochen. Das hat sich dann Philips recht scharf verbeten, und zwar mit Recht. Ich 

habe Schauf in der Pause gesagt, er wäre unverschämt gewesen, was ihn anscheinend 

doch einigermassen beeindruckt hat. Man wurde dann doch mit der Behandlung des 

Schemas im Grundsätzlichen fertig. Die Stimmung war nachher wieder einigermassen 

friedlich. Pater Balic hielt am Schluss noch eine Rede, mit der er sich aber die Autorität 

ziemlich verscherzt hat, während Philips sich allgemeiner Sympathie erfreut. Kardinal 

Ottaviani hielt noch eine kurze, recht nette Schlussansprache. Und so wurde diese 

Sitzung der Theologischen Kommission geschlossen.» 

(Hanjo Sauer) 

 

 

15.3.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Klimawechsel 

Die Atmosphäre der Theologischen Kommission hat sich zum Guten verändert, so stellt 

Yves Congar am 15. März 1964 fest. Man kennt sich inzwischen und hat Vertrauen 

zueinander gewonnen. Vor allem der Theologie Gérard Philips hat das Vertrauen von 

allen und schafft ein Klima, in dem die Beteiligten ihre Voreingenommenheit verlieren. 

Auch die neuen Mitglieder, die seit Ende 1963/Anfang 1964 (vgl. 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m109615) mitarbeiten, tragen dazu bei. 

P. Tromp dominiert nicht mehr, im Gegenteil, er kommt kaum noch mit Beiträgen «aus 

seinem Loch» hervor. Die Bischöfe in der Kommission schätzen seine Interventionen, die 

immer wie eine Lektion daherkämen, nicht. 

Kardinal Ottaviani, so scheint es Congar, hat sich mit manchem abgefunden, oder es ist 

ihm an höherer Stellen so geboten worden. Vielleicht habe er aber auch wirklich 

Vertrauen zu Philips gewonnen, in der Wahrnehmung, dass man nicht den Sieg einer 

bestimmten Schule suche. 

(emf; vgl. Co 2,57) 

 

 

16.3.2014 

Weisungen der Schweizer Bischöfe zur Liturgie 

In der Ausgabe der «Schweizerischen Kirchenzeitung» vom 20. Februar 1964 

veröffentlichten die Schweizer Bischöfe auf die Liturgiekonstitution beruhende 

Weisungen, die am 1. Fastensonntag 1964 zusammen mit der Liturgiekonstitution in 

Kraft treten sollen und folgendermassen zusammengefasst werden können: 

1. Die Lesungen sollen in der Volkssprache zum Volk hin gewandt vorgetragen werden. 

2. An Sonn- und Feiertagen ist eine Homilie zu halten. 

3. Bei der Spendung von Sakramenten und Sakramentalien soll die Muttersprache 



verwendet werden. 

3. Es können Fürbitten eingeschaltet und während der Gabenbereitung und der 

Kommunion Lieder in der Volkssprache gesungen werden. 

4. Brevier: Von den drei kleinen Horen ist nur noch eine zu beten. In Sonderfällen kann 

der Ortsordinarius vom Stundengebet dispensieren. Auf Bitte der Priester kann das 

Stundengebet ganz oder teilweise in der Volkssprache gebetet werden. 

Der spätere Basler Bischof Anton Hänggi kommentierte die Weisungen sehr positiv (SKZ 

132[1964], 128-131). Die Neuerungen aber fassten offensichtlich am 1. Fastensonntag 

1964 noch nicht Fuss, wie der Mariasteiner Benediktiner Vinzenz Stebler deprimiert nur 

kurz danach feststellte (SKZ 132[1964], 146 f.). Die anstehenden Probleme, die mit den 

Neuerungen verbunden waren, arbeitete der belgische Mönch Thierry Maertens auf, und 

der Mariasteiner Pater besprach die Publikation mit dem sinnigen Titel «Liturgische 

Bewegung am toten Punkt?» sehr positiv, da darin viele Anregungen enthalten seien und 

die Probleme aufgezeigt würden, mit denen man sich auseinandersetzen soll. 

(ufw; Weisungen der Schweizer Bischöfe zur Einführung der Konstitution über die heilige 

Liturgie, in: SKZ 132[1964], 97 f.) 

 

 

17.3.2014 (Personen) 

Kardinal Suenens übernimmt die Schirmherrschaft der «Freitagstreffen» 

Die Idee der «Freitagstreffen» im «Domus Mariae», wo die brasilianischen Bischöfe 

während der Konzilszeit residierten, stammte von Dom Helder Camara (vgl. Konzilsblog 

18. Sept. 2013). Diese Treffen, die auch Mitgliedern anderer Bischofskonferenzen offen 

standen, sollten dem Informationsaustausch, der Sammlung wichtiger Erkenntnisse und 

der Vorbereitung von Konzilsdebatten dienen. «Es lief alles … sehr gut. Zu einem 

gewissen Zeitpunkt aber – so erinnert sich Camara – erfuhren wir, dass der 

Generalsekretär des Konzils Verdacht bezüglich der Freitagstreffen hegte, die ihm als 

geheime Zusammenkünfte von Verschwörern erschienen. Wir hielten es deshalb für 

nötig, einen Kardinal zum Schirmherrn zu wählen.» Camara wurde beauftragt, um mit 

Kardinal Suenens darüber zu sprechen und ihn als Schirmherrn zu gewinnen. Dazu 

überreichte er ihm einen Brief. «Es war – so Camara in seinen Erinnerungen weiter – ein 

sehr einfacher Brief; er schilderte die informellen Freitagstreffen, die Zweifel, die sie 

erweckten und unser Bedürfnis nach einem Kardinal als Schirmherrn, der deutlich 

machen sollte, dass wir nicht gegen die Kirche arbeiteten, sondern zu einem guten 

Verlauf des Konzils beitragen wollten. Kardinal Suenens nahm das zur Kenntnis: ‹Was Sie 

von mir erbitten, wissen Sie, ist sehr ernst. Aber sagen Sie mir zunächst ganz ehrlich 

etwas anderes: Ich weiss, Sie sind ein persönlicher Freund von Kardinal Montini; weshalb 

bitten Sie nicht ihn, Ihr Schirmherr zu sein?› ‹Das ist sehr einfach. Mir scheint sicher, 

dass Papst Johannes vom Herrn zwar die Verantwortung und den Ruhm empfangen hat, 

dies Konzil zu eröffnen, er aber nicht die Freude erleben wird, es auch zu beschliessen. 

Also …›» Kardinal Suenens übernahm sofort die Schirmherrschaft der Freitagstreffen. 

(Giancarlo Collet; Br 199f.) 

 

 

18.3.2014 (Personen) 

Der konziliare Beginn einer Freundschaft 

Nachdem Kardinal Suenens Camara zugesagt hatte, die Schirmherrschaft für die 

Freitagstreffen zu übernehmen, stellte der Kardinal unmittelbar die Vertrauensfrage. 

Camara erinnert sich noch genau an seine Antwort: «Ich muss Ihnen sagen, Eminenz, 



dass ich früher kein Vertrauen zu Ihnen hatte. Sie verstanden die Katholische Aktion 

nicht und haben sie bekämpft. Ich war gegen Sie und bekämpfte Ihre Ideen. Jetzt aber 

habe ich nicht mehr den Kardinal Suenens vor mir, den ich kannte, es ist ein anderer 

Suenens; und ich stehe hier, um im vollsten Vertrauen den Schutz dieses Suenens, des 

Moderators beim Konzil zu erbitten.» Aus dieser Freimütigkeit erwuchs eine Freundschaft 

zwischen Suenens und Camara, der in seiner Erinnerung festhält: «Wir waren ganz einer 

Meinung. Während des Konzils arbeitete mein lieber Pater Michael, wie ich Kardinal 

Suenens nannte, ideal mit uns zusammen. Er half uns, wenn die Freitagstreffen zum Ziel 

tendenzieller Auslegungen gemacht wurden. Da er in einer Schlüsselposition war, konnte 

er uns warnen, wenn sich im Verlauf des Konzils Schwierigkeiten ankündigten, und uns 

Anregungen geben.» 

(Giancarlo Collet; Br 200f) 

 

 

19.3.2014 (Personen) 

Eine ausgezeichnete Sitzung mit Kardinal Suenens 

In seinem Rundschreiben vom 5. Oktober 1963 an seine geliebte Familie São Joaquin 

berichtet Dom Helder Camara einleitend u.a. von seiner Lektüre der französischen 

Übersetzung des zweiten Bandes von K. Rahner «Sendung und Gnade», die unter der 

Überschrift «Diener des Volkes Gottes» (in der deutschen Ausgabe lautet sie «Menschen 

in der Kirche») erschienen ist. Darin behandelt Rahner das Problem Primat und 

Episkopat, geht auf den Pfarrer, den Diakon, den Mann in der Kirche, den Akademiker, 

den Theologen, den Laien und das Ordensleben ein. Vor allem von dem Kapitel, in dem 

Rahner vom christlichen Erzieher in Freiheit und Bindung spricht, ist Camara angetan. 

Camara berichtet anschliessend von einer «ausgezeichneten Sitzung mit Kardinal 

Suenens»; hier ging es ans «Eingemachte». Larraín und er hatten sich, wie es 

vorgesehen war, mit ihm und seinen Theologen und Bischöfen aus Frankreich, 

Deutschland und den Vereinigten Staaten getroffen. «Der Kardinal hat sich nicht 

verändert. Offen, großzügig, entschieden, direkt auf den Kern der Probleme zuschreitend. 

Wir haben fast die ganze Zeit miteinander gesprochen, weil die anderen ihn weniger 

kannten und vor ihm eingeschüchtert waren. Wir haben unser Vorgehen ‹festgezurrt›. 

Immer, wenn wir in Sachen Ökumene eine Idee haben werden, die wir für wichtig halten, 

werden wir sie von der ‹Ökumenekommission› unterzeichnen, sie direkt dem Papst 

überbringen und eine Kopie davon an Suenens schicken lassen. Er hat uns gesagt, dass 

der Heilige Vater genau das wünscht:  den Willen der Bischöfe zu kennen, unterstützt zu 

werden, um die Reformen, die sich aufdrängen, realisieren zu können. 

Wir haben alle drängendsten Punkte näher bestimmt: 

- Wie soll der Wechsel des gegenwärtigen Vorsitzes der Konzilskommissionen für 

die dritte Session vorbereitet werden, die ja alle in den Händen von Elementen der Kurie 

sind und die keine weiterführende Arbeit erlauben, sondern alles Neue und was in der 

Luft liegt, sabotieren, indem sie den gegenwärtigen Zustand beibehalten. Suenens 

schlägt vor, dass der Vorsitz einer jeden Kommission durch seine dazugehörenden 

Mitglieder gewählt wird. 

- Wie soll die Reform der römischen Kurie vorbereitet werden? 

- Wie soll die Verwirklichung der bischöflichen Kollegialität auf nationaler, auf 

internationaler und kontinentaler Ebene aussehen, und vor allem, in der Nähe? 

 

In dem sehr herzlichen Austausch wurden wir, mit dem grössten Mut sehr konkret, zum 

Beispiel: Das Heilige Offizium soll durch ein anderes Organ mit anderem Namen und total 



anderen Methoden ersetzt werden …» 

(Giancarlo Collet; CaCi 4) 

 

 

20.3.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Religiöse Freiheit und irrendes Gewissen 

«Das Vatikanische Konzil erklärt, dass die menschliche Person das Recht auf religiöse 

Freiheit hat. Diese Freiheit besteht darin, dass alle Menschen frei sein müssen von jedem 

Zwang sowohl von seiten Einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen, wie jeglicher 

menschlichen Gewalt, so dass in religiösen Dingen niemand gezwungen wird, gegen sein 

Gewissen zu handeln, noch daran gehindert wird, privat und öffentlich, als einzelner oder 

in Verbindung mit anderen – innerhalb der gebührenden Grenzen – nach seinem 

Gewissen zu handeln» (Dignitatis humanae 2). 

Mit den «gebührenden Grenzen» klingt, wenn auch recht dezent, ein Aspekt des Themas 

«Gewissen» an, das auf dem Konzil in verschiedener Form diskutiert wurde: die Frage 

des «irrenden Gewissens». Bischof Willebrands vom Einheitssekretariat und der belgische 

Dominikaner Jean Jérôme Hamer sprachen über diese Frage und auch über ihren 

angemessenen Ort in den Konzilsdokumenten am 20. März 1964: die Redaktion der 

Erklärung über die Religionsfreiheit befand sich in einer intensiven Phase. Grundlegend 

sollten in dieser Frage später dann v.a. auch die Aussagen in Gaudium et spes 16 

werden, wo es u.a. heisst: «[…] der Mensch hat ein Gesetz, das von Gott seinem Herzen 

eingeschrieben ist, dem zu gehorchen eben seine Würde ist und gemäss dem er gerichtet 

werden wird. Das Gewissen ist die verborgenste Mitte und das Heiligtum im Menschen, 

wo er allein ist mit Gott, dessen Stimme in diesem seinem Innersten zu hören ist» 

(Gaudium et spes 16). Weiterhin verbindet nach Gaudium et spes 16 die Treue zum 

Gewissen die Christen mit allen Menschen im Suchen nach der Wahrheit und Formen des 

gesellschaftlichen Zusammenlebens. Das Gewissen verliert dem Konzilstext zufolge 

weiterhin auch dann seine Würde nicht, wenn es «aus unüberwindlicher Unkenntnis» irrt, 

was allerdings zugleich die Aufforderung beinhaltet, «nach dem Wahren und dem Guten 

zu suchen». 

(mq, vgl. Wi 98). 

 

 

21.3.2014 (Weiteres) 

Wenn Skelette wieder grün werden 

In den Briefen, die Dom Helder Camaras während seines Aufenthaltes in Rom im März 

1964 schrieb, steht die folgende Meditation. 

 

«Die Bäume 

die niemals ihre Kraft verlieren 

die immer grün sind 

betrachten 

mit einer Prise Eifersucht 

die Bäume 

die sich ihres Blattwerks entkleiden 

und wie Skelette aussehen … 

Wenn der Frühling ausbricht 

vibriert 

nur das, was entblösst worden ist 



wie ein Wunder der Auferstehung.» 

(CaLe 1,467; emf) 

 

 

22.3.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Reklamieren hilft 

Reklamieren hilft. Das jedenfalls konstatiert Kardinal Julius Döpfner einige Wochen nach 

Veröffentlichung des Motu Proprios Sacram liturgiam. Seinem französischen Amtsbruder 

Léon Arthur Elchinger, der ich die Bedenken der französischen Bischöfe mitgeteilt hatte, 

schreibt er am 20. März 1964: «Sie hatten die Güt, mir einen ausführlichen Bericht über 

den Standpunkt der französischen Bischöfe in der Frage der Liturgiekonstitution und des 

Motu Proprio mitzuteilen und die französischen Ausarbeitungen zum Schema De libertate 

religiosa zu übersenden. Haben Sie herzlichen Dank dafür. Bei meiner Romfahrt in der 

letzten Woche konnte ich feststellen, dass die zahlreich eingegangenen Reklamationen 

bezüglich des Motu Proprio einen nachhaltigen Eindruck hinterlassen haben. Es ist zu 

hoffen, dass man auf Grund dieser unangenehmen Erfahrung in Zukunft alles peinlich 

vermeiden wird, was zu einer Wiederholung des Unglücks führen könnte» (Dö 581). 

(emf) 

 

 

23.3.2014 

Kardinal Lorenz Jaeger 

Der 1892 in Halle geborene Lorenz Jaeger war ein Ökumeniker der ersten Stunde. Nach 

Studien der Theologie in Paderborn und München wurde er 1922 zum Priester geweiht 

und war danach als Diasporaseelsorger tätig. Sein Wirken in der Diaspora dürfte den 

Grundstein für das grosse Interesse und für seinen Einsatz zugunsten der Ökumene 

gelegt haben. 

Ein Seelsorger in der Diaspora geht automatisch anders mit Nichtkatholiken um, als dies 

oft Seelsorger, wie wir in der Schweiz sagen würden, in den «Stammlanden» machten, 

die – in einer damals noch geschlossen katholischen Welt – weit weniger irenisch und 

dialogfähig waren, sondern sich im Einzelfall erstaunlich militant gaben. Ein instruktives 

Beispiel, wo beide Haltungen deutlich wurden, war die Abberufung des «Jungtürken» 

August Ackermann, der 1912, also vor gut 100 Jahren, als Pfarrer in Welschenrohr (SO) 

so einseitig parteipolitisch Stellung nahm, dass der Solothurner Kantonsrat ihn als Pfarrer 

abberief (was natürlich ein unzulässiger Eingriff des Staates in der Kirche war). Der 

Diaspora-erfahrene Basler Bischof Jakob Stammler aber nahm Pfarrer Ackermann nicht in 

Schutz, weil dieser den Bogen eindeutig überspannt hatte, sondern schwieg zum Ganzen. 

Zurück aber zu Lorenz Jaeger, der 1941 Erzbischof von Paderborn wurde. Angeregt von 

seinem Dompropst Paul Simon widmete er sich unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg 

der Wiedervereinigung der konfessionell getrennten Christen. 1946 bildete sich unter 

seinem Protektorat und desjenigen des evangelischen Oldenburger Landesbischofs 

Wilhelm Stählin eine ökumenische Arbeitsgemeinschaft, in der sich römisch-katholische 

und evangelische Theologen trafen. 

1957 gründete Jaeger das Johann-Adam-Möhler-Institut für Konfessions- und 

Diasporakunde in Paderborn. In der Deutschen Bischofskonferenz war er Vorsitzender der 

Oekumene-Kommission. In enger Zusammenarbeit mit Kardinal Bea regte er die 

Errichtung des römischen Einheitssekretariats an und war wesentlich an Unitatis 

redintegratio beteiligt. 1965 wurde er von Paul VI. zum Kardinal ernannt. Schwierig 

waren für ihn die Nachkonzilsjahre mit den kirchlichen Umbrüchen, unter denen er litt. 



1973 liess er sich von seinen Bischofspflichten entbinden und starb 1975. 

(ufw; PersLex, 140; E. Gatz, Die Bischöfe der deutschsprachigen Länder 1950–2001, 

Berlin 2002, 440.) 

 

 

24.3.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Harvesting the fruits – die Früchte ernten 

«Kein Ökumenismusdekret ohne Einheitssekretariat, kein Einheitssekretariat ohne den 

Gründer und Präsidenten des Paderborner Johann-Adam-Möhler-Instituts». Gemeint ist 

der Paderborner Erzbischof und spätere Kardinal Lorenz Jaeger, auf dessen Initiative hin 

1957 das Johann-Adam-Möhler-Institut (www.moehlerinstitut.de) gegründet wurde und 

der für die Errichtung des Einheitssekretariats unter Kardinal Augustin Bea ebenfalls eine 

zentrale Rolle spielte. Dass die ökumenischen Anliegen vor dem Konzil «in der Luft» 

lagen, zeigt auch die wenige Jahre zuvor (1952) erfolgte Gründung der «Katholischen 

Konferenz für ökumenische Fragen» durch den niederländischen Theologen Johannes 

Willebrands, übrigens protegiert durch den Bischof von Lausanne-Genf-Freiburg, François 

Charrière. Als Willebrands, der durch seine vorkonziliaren ökumenischen Initiativen über 

ein gut gefülltes ökumenisches Adressbuch verfügte, 1960 Sekretär des 

Einheitssekretariats wurde, schrieb Jaeger an Bea: «Ich verstehe Ihre Freude darüber, 

dass der Hl. Vater Ihnen Msgr. Willebrands als Sekretär beigegeben hat». Die enge 

Zusammenarbeit zwischen der Paderborner «Theologenwerkstatt» im Johann-Adam-

Möhler-Institut und dem Einheitssekretariat zeigt sich u.a. an der jährlichen Teilnahme 

von Johannes Willebrands an den Sitzungen des Wissenschaftlichen Beirats des Möhler-

Instituts – so auch in der Zeit vom 23.-25. März 1964 (Wi 98f.). Diese Zusammenarbeit 

war mit ein Grund dafür, dass das Konzil die Früchte der vorkonziliaren ökumenischen 

Bewegung ernten konnte. Wohl auch aufgrund dieser Erfahrungen war es Willebrands als 

Nachfolger Kardinal Beas an der Spitze des Einheitssekretariats später an einer immer 

neuen Aussaat konziliarer Impulse gelegen. 

(mq; Zitate aus: Günther Wassilowsky, Zur Relevanz historischer Konzilsforschung für 

die Interpretation des Konzils, in: Wolfgang Thönissen (Hg.), «unitatis redintegratio». 40 

Jahre Ökumenismusdekret – Erbe und Auftrag. Paderborn 2005, 19-32; Klaus Wittstadt, 

Die Verdienste des Paderborner Erzbischofs Lorenz Jaeger um die Errichtung des 

Einheitssekretariats, in: ders., Aus der Dynamik des Geistes. Aspekte der Kirchen- und 

Theologiegeschichte des 20. Jahrhunderts. Würzburg 2004, 308-328, 324; Wolfgang 

Thönissen, Korreferat, in: ders. (Hg.), „Unitatis redintegratio“ (s.o.), 33-45, 41; für den 

Titel vgl. Walter Kasper, Die Früchte ernten. Grundlagen christlichen Glaubens im 

ökumenischen Dialog. Paderborn: Bonifatius 2011) 

 

 

25.3.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Liturgische Bewegung am toten Punkt? 

Unter diesem reisserischen Titel veröffentlichte der Mariasteiner Benediktinerpater 

Vinzenz Stebler die Besprechung eines Buches von Thierry Maertens, eines Mönches und 

Liturgiespezialisten aus Brügge, mit dem genannten Titel, das der Verlag Herder 1963 

auf Deutsch herausgegeben hatte. 

Im Buch selbst und auch aus der Sicht von Pater Stebler gab es verschiedene 

Strömungen, die der liturgischen Bewegung und der Liturgiereform feindlich 

gegenüberstanden, wie es Pater Stebler pointiert in der «Schweizerischen 

Kirchenzeitung» auf den Punkt brachte: Gläubige mit bisherigem Frömmigkeitsstil, 



welche Maiandachten wichtiger einschätzten als das Paschamysterium, Anhänger der 

Kommunion vor der Messe, Nostalgiker, die meinten, jede Neuerung sei eine 

Protestantisierung, aber auch Priester, welche möglichst bodenständig bleiben wollten, 

was Festhalten am Bisherigen bedeutete und dem bisherigen Sakramentalismus 

Vorschub leistete, wo dem nun wichtigeren Wort Gottes zu wenig Gewicht beigemessen 

wurde. P. Stebler referiert vier Faktoren, von denen eine fruchtbare liturgische Seelsorge 

abhange: 1. Die Liturgie muss als Vergegenwärtigung der Heilsmysterien  tiefer erfasst 

und ausgewertet werden; 2. Die liturgische Erneuerung ist wesentlich eine Frage der 

Bildung; 3. Die gesamte Seelsorge soll vom Altar ausgehen und zum Altar hinführen und 

4. Die Liturgie selber bedarf der Reform, wofür es aber Zeit und Geduld braucht. Der 

Autor empfiehlt den Geistlichen, sich regelmässig für einen Tag zurückzuziehen, um 

gemeinsam mit seinen Amtsbrüdern zu beten, die Bibel zu lesen und sich in 

theologischen Fragen zu vertiefen. – Ob dieser Ratschlag grossflächig umgesetzt wurde? 

(ufw; Dr. P. Vinzenz Stebler: Liturgische Bewegung am toten Punkt? In: SKZ 132 [1964] 

146f) 

 

 

26.3.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ringen um das Wesentliche 

Einer der härtesten Kämpfe des Konzils wird um das Thema der Kollegialität der Bischöfe 

ausgetragen. Die Gegner befürchten eine Schwächung des Papsttums und der Kurie und 

stellen sich deswegen vehement gegen die Rede vom Bischofskollegium, welche den 

Bischöfen eine gemeinsame gesamtkirchliche Bedeutung und Mitverantwortung 

zuerkennt. 

Umso bedeutsamer ist es, dass Papst Paul VI. bei einer Gelegenheit von überaus hohem 

Gewicht, nämlich am Gründonnerstag, 26. März 1964, dieses Thema in seiner Predigt 

erwähnt. Er erklärt seine Absicht, das Konzil als ein grosses Ereignis der Liebe in der 

Kirche zu einem guten Ende zu führen, «indem der Kollegialität die Bedeutung und der 

Wert gegeben werden, die Christus seinen Aposteln in der Gemeinschaft und in der 

Gefolgschaft des Ersten unter ihnen, Petrus, verleihen wollte, und indem jeder Vorschlag 

gefördert werden soll, der auf das Wachstum der Liebe, der Zusammenarbeit und des 

Vertrauens in der Kirche zielt». 

Demnach ist die Kollegialität nicht eine menschliche Einrichtung, sondern eine Institution, 

die ihre Wurzeln im Apostelkollegium hat und somit der Kirche unverfügbar vorgegeben 

ist. LG 22 wird in diesem Sinne von einer «Verfügung des Herrn» sprechen. 

Nachdenklich macht, wie offenkundig in der Kirche auch um das, was wesentlich und 

unverfügbar ist, gerungen werden muss – es ist nicht evident. Es kann das Unverfügbare 

mit Wandelbarem verwechselt und das Vergessene und ins Hintertreffen geratene erneut 

als zum Wesentlichen gehörig erkannt werden. Ein kurzes Gedächtnis hat, wer meint, in 

der Kirche sei dieses Wesentliche schon immer eindeutig und klar. 

(emf; http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/homilies/1964/documents/hf_p-

vi_hom_19640326_in-coena-domini_it.html; vgl. A 3,423) 

 

 

27.3.2014 (Personen) 

«Kleider machen Leute» 

Wie sehr das Selbstverständnis der Bischöfe bzw. das Verständnis des Bischofsamtes 

innerhalb der Kirche an Kontur gewonnen haben, zeigte Leonidas Proaño. 

Leonidas Proaño war jener Bischof, der an Stelle der kirchlichen Amtskleidung den 

http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/homilies/1964/documents/hf_p-vi_hom_19640326_in-coena-domini_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/homilies/1964/documents/hf_p-vi_hom_19640326_in-coena-domini_it.html


Poncho, das Gewand der Armen, trug und damit ein Zeichen setzte, wem er sich 

zugehörig sah: Der Bischof im Poncho wollte sich auf die Seite der Armen und 

Verachteten stellen, die Stummen reden lehren. Für den ecuadorianischen Bischof der 

Indios war das 2. Vatikanische Konzil eine einschneidende Erfahrung, die sich in seinem 

Leben und seiner Arbeit als Hirte der Diözese auswirkte. «Persönlich traf mich das Konzil 

tief, als ich sah, wie die Kirche eine Antwort auf die grossen Fragen der modernen Welt 

suchte. Die Kirche wollte sich von der herkömmlichen Pyramidalstruktur zu einer 

gemeinschaftlichen Kirche bekehren ... Wir machten einen Schritt, um von der 

hierarchischen Kirchenstruktur zu einer Kirche als Gemeinschaft zu gelangen. Ich 

persönlich zog aus dem Bischofshaus aus und begann im Exerzitienhaus Santa Cruz zu 

wohnen und dort in einer kleinen Gemeinschaft zu leben.» Die Inspiration dafür fand 

Proaño übrigens in der Gemeinschaft von Taizé, deren Prior, Frère Roger Schutz, er auf 

dem Konzil kennenlernte und seitdem mit ihm freundschaftlich verbunden war. Dieses 

Haus in der Nähe von Riobamba wurde zu einem über die Landesgrenzen hinaus 

bekannten Treffpunkt reformfreudiger kirchlicher Kräfte. 

(Giancarlo Collet) 

 

 

28.3.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Ohne Laien geht es nicht 

Auf der «ausgezeichneten Sitzung mit Kardinal Suenens», von der Camara in seinem 

Rundbrief vom 5. Oktober 1963 sprach – «eine grosse Begegnung, bei der ich denselben 

treuen Freund vor mir sah, vielleicht nur mutiger, gewiss, weil er sich vom Heiligen Vater 

unterstützt sieht» –, machte er sich unmissverständlich für die Laien stark. 

 

«Ich habe gleich die unerlässliche Gegenwart von Laien aus der Dritten Welt gefordert. 

Ich habe unterstrichen, dass Mater et Magistra und Pacem in terris, wenn sie von der 

Welt in der Entwicklung sprechen, gerade soweit gehen, wie Europäer mitgehen könnten 

… Doch die Entwicklungsenzyklika kann nur unter der Mitarbeit der Dritten Welt 

geschrieben werden … Suenens ist damit vollkommen einverstanden … 

 

Kontakt mit den Laien-Zuhörern: Ich habe heute den Kontakt mit den Laien 

aufgenommen, die im Konzil präsent sind. Was das Kapitel über das Geheimnis der 

Kirche betrifft, so sagen sie, dass es sehr reich und sehr schön sein kann. Doch es geht 

über die Köpfe hinweg, selbst über die Köpfe frommer Leute. Es ist klar, dass der Text 

auf keinerlei Weise die Millionen Menschen interessiert, die ausserhalb der Kirche oder 

fern von ihr sind. Sie fragen sich ängstlich: Warum spricht die Kirche nicht immer eine 

klare Sprache, direkt und aktuell wie Pacem in terris? 

Ich werde sehen, was sich als Konsequenz dieser ernsthaften Meinung machen lässt. Und 

ich werde mich jetzt darum kümmern, die Laien zu jedem grossen Problem des Konzils 

um Rat zu fragen …» 

(Giancarlo Collet; CaCi 4) 

 

 

29.3.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Dom Helder Camaras Buchwerbung 

Der französische Philosoph und Schriftsteller Jean Guitton (1901-1999) war der erste 

Laie, der von Papst Johannes XXIII. als Beobachter und Auditor zum Konzil eingeladen 

wurde (vgl. Konzilsblog vom 21.11.2012). Dieser hatte den ökumenisch gesinnten 



Guitton während seiner Zeit als Nuntius in Paris kennen und schätzen gelernt. Die daraus 

entstandene Freundschaft pflegte auch sein Nachfolger Paul VI. Guitton, der am 3. 

Dezember 1963 in der Konzilsaula zum Thema Ökumene sprach, schrieb im selben Jahr 

ein Buch über die Laien: «L'Église et les Laïcs» (Die Kirche und die Laien). Es wurde ein 

Jahr später auch in Deutsch unter dem Titel «Mitbürgen der Wahrheit. Das Zeugnis der 

Laien in Fragen der Glaubenslehre» veröffentlicht. 

Dom Helder Camara machte nicht ohne Grund unter den Bischöfen Propaganda für dieses 

Buch, wie er in seinem Rundbrief an seine «Familie» vom 21./22. November 1963 

mitteilt: «Guitton ist in seinen besten Tagen, weil er sich mit einem der Lieblingsthemen 

von Newman beschäftigt. […] Newman hatte sehr viel darunter gelitten, dass er in seiner 

Beschäftigung mit den Arianern […] die Ansicht vertrat, dass nach dem Konzil von Nizäa 

die unterrichtende Kirche (discente) (abgesehen von ruhmreichen Ausnahmen) 

eingebrochen sei. Stattdessen sei die unterrichtete Kirche (dicente) (Kleriker und Laien) 

zum Instrument der von der Vorsehung bestimmten Gewährleistung der Wahrheit 

geworden. 

Die Geschichte nach dem Konzil von Nizäa ist geneigt, einem das Herz zuzuschnüren. Die 

Familie hat, Gott sei Dank, genügend Glaubensgeist, um von innen und aussen diese 

schmerzlichen Tage zu kennen. Gibt es dort nicht eine fruchtbringende Meditation was 

die Zeit nach dem Konzil betrifft? … 

In dieser Zeit, in der der Episkopalismus (eine Übersteigerung bischöflicher Rechte und 

Ansprüche) nicht aufhört, der Schatten einer zukünftigen Gefahr zu sein, würde dies der 

Demut der Bischöfe helfen und darauf zu schauen, was die Laien tun, auch wenn sie von 

den Pastoren verlassen sind, jedoch nicht von dem Pastor. 

Die Perspektiven am Ende des Buches, die da und dort zu diskutieren sind, helfen 

weiterzudenken …» 

(Giancarlo Collet; CaCi 47) 

 

 

30.3.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Das Prekariat der Pastoral 

Das Zweite Vatikanische Konzil leitete mit seinem Dekret über das Laienapostolat eine 

Wiederentdeckung der eigenständigen Würde aller Getauften in der Kirche ein. Diese 

sollten nicht mehr Objekt der Heilssorge der Kleriker sein, sondern Subjekte der Pastoral.  

Damit war unter anderem eine Grundlage für das theologische Studium von Laien und für 

deren hauptamtlichen Einsatz in der Seelsorge geschaffen. Erstmals erhielten so auch 

Frauen Zugang zu beidem. Es ist kein Zufall, dass insbesondere das Berufsbild der 

Laientheologen in der Aufbruchsphase des Konzils entstanden ist. Ging es dabei zunächst 

ganz pragmatisch um eine Auffangmöglichkeit für laisierte Priester, so entwickelte sich 

dies später zu einem eigenständigen Beruf.  

Heute jedoch steht dieser in vielen Ländern Europas unter Druck, und zwar nicht nur 

durch die überall notwendigen Sparprozesse. In diesen Prozessen bricht vielmehr eine 

Grundspannung akademisch ausgebildeter Laien im pastoralen Dienst auf – eine 

Spannung, die das Konzil nicht gelöst hat.  

Lumen Gentium spricht in Artikel 33 von der Mitarbeit (cooperatio) am Apostolat der 

Hierarchie und nicht über eine Teilhabe (participatio) daran, wie noch in einer früheren 

Textfassung. Diese Weichenstellung, auf die sich die kirchliche Leitung in der Folgezeit 

immer wieder bezogen hat, erschwert die Entwicklung eines eigenständigen Profils der 

Laienberufe in der Kirche. Die Laien erscheinen ‹nur› als Mitarbeiter am Dienst der 

Geweihten. Darum erachtet man das Prekariat der Pastoral in Zeiten knapper Kassen 



zuerst als entbehrlich. 

(Stefan Gärtner) 

 

 

31.3.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Wunder der Katholizität 

Am 8. November 1963 hielt Albert C. Outler, Beobachter des World Methodist Council 

beim Konzil und Professor für Patristik an der Southern Methodist University, Dallas, eine 

Ansprache beim Empfang der Paulisten für die amerikanischen Teilnehmer des Konzils 

zum Ende der 2. Session. Dabei würdigte er das, was auf dem Konzil in Sachen Ökumene 

bis dahin geschehen war, als grosses «Wunder vor unseren Augen». Er fügte aber auch 

hinzu: 

«In der Zwischenzeit ist jedoch noch ein gewaltiges Mass an Arbeit zu leisten, manches 

gemeinsam und manches jeder für sich. Für uns, die ‹getrennten Brüder› gilt die 

Aufgabe, den Reichtum der Schätze an Glaubensgut zu entdecken …, die Sie bewahrt 

haben ... Denken Sie daran …, dass der Schwerpunkt unserer Bedenken Ihnen gegenüber 

… nicht darin besteht, dass Rom zu katholisch ist, sondern darin, dass es nicht katholisch 

genug ist. In dem Augenblick in dem Sie Ihre wahre Katholizität zeigen und in dem wir 

sie entdecken und an ihr Teil haben können, werden wir zu dem erhofften Miteinander 

voran getrieben werden, das die Einheit darstellt. 

Auf Ihrer Seite aber, wenn ich das so sagen darf, würde der Gehorsam gegenüber dem 

Drängen des Geistes zur Einheit eine wahrhaft radikale Erneuerung Ihrer alten Tradition 

von der primären Autorität des Wortes Gottes in der Schrift erfordern mit ihren 

grossartigen Themen von Gottes schlechthinniger Souveränität und Gnade, von der 

Rechtfertigung und Heiligung des Menschen durch Gottes reine, unverdiente Gabe in 

Christus, von Gottes ernstem Gericht über alle latreia irgendeines Geschöpfs und allem 

Triumphalismus in der Geschichte der Kirche. 

Erwähnt werden sollte auch, dass aus unserer Sicht Ihre Arbeitsdefinition von 

Ökumenismus … soweit ganz in Ordnung, aber doch offensichtlich unvollständig ist. In ihr 

erkennen Sie an, dass es in den ecclesiae vel communitates, die noch nicht in 

Kirchengemeinschaft mit Ihnen leben, ekklesial und soteriologisch bedeutsame Realitäten 

gibt. Das ist sicher die notwendige Voraussetzung jeder Art von ehrlichem Ökumenismus. 

Aber haben Sie eine angemessene Theorie für diesen ökumenischen Befund? Wie ist er 

möglich – mit welcher lehrmässigen Berechtigung und welchen ekklesiologischen 

Konsequenzen? Ihre Antwort auf diese Fragen wird entscheidend dafür sein, was jetzt 

oder irgendwann getan werden kann, um unsere tragische und traurige Geschichte der 

Spaltung und gegenseitiger Schuldzuweisung zu überwinden». 

(Walter Klaiber; aus: Albert Outler: Methodist Observer at Vatican II, Newman Press 

Westminster e.a. 1967, 40f) 

 

 

1.4.2014 (Personen) 

Von Einsiedeln nach Rom 

Am 1. April 1897 wurde in Reiden (Luzern) Walter Gut geboren. Bei seinem Eintritt in den 

Benediktinerorden erhielt er den Namen Benno. Nach Studien in Luzern, Einsiedeln, Basel 

und Rom wurde Gut Professor für Exegese in Einsiedeln, später in Rom. Weitere Studien 

am Päpstlischen Bibelinstitut folgten. Ab 1942 wirkte Gut an der Stiftsschule in 

Einsiedeln, wo er 1947 zum Abt gewählt wurde. 1959 erfolgte die Wahl zum Abtprimas 

der Benediktiner, ein Amt, das er bis 1967 innehatte. Abtprimas Benno Gut OSB war in 



der Folge in vielfältiger Weise in die Vorbereitung und Durchführung des Konzils 

einbezogen: bereits in der vorbereitenden Phase wurde er Mitglied der Theologischen 

Kommission. In der dritten Sitzungsperiode fungierte er als Relator des fünften und 

sechsten Kapitels des Schemas über die Kirche, aus dem die Konstitution Lumen gentium 

hervorging.  

Auch an der Konzilsrezeption hatte Gut bedeutenden Anteil: so war er Mitglied des mit 

der Liturgiereform beauftragten Consilium ad exsequendam Constitutionem de sacra 

Liturgia und ab 1968 – nunmehr Präfekt  der Ritenkongregation und Kardinal – dessen 

Vorsitzender. Am 8.12.1970 starb Benno Gut OSB in Rom. 

(mq; PersLex 124). 

 

 

2.4.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Binnenschau auf kirchliche Strukturen: unerfreulich und unabdingbar zugleich 

Noch nie in der Kirchengeschichte hatte ein Konzil so sehr die Kirche selbst zum Thema 

ihrer Reflexion gemacht. Auch in der Theologiegeschichte war das Thema Kirche 

dogmatisch von nachgeordneter Bedeutung. Heikel an dem Thema ist, dass nicht nur von 

der Kirche als Mysterium zu sprechen ist, wie es das erste Kapitel von Lumen Gentium 

tun wird. Es geht auch um die Ämter und die Strukturen der Kirche – und dies birgt 

Konfliktpotential, wie an den Diskussionen in der Konzilsaula ebenso wie in der 

Kommissionsarbeit der Intersessiones unübersehbar wird. 

Dass es diese Diskussionen gibt, ist unerfreulich, insofern sich darin Machtkämpfe 

widerspiegeln und es zudem zu einer problematischen Selbstreflexivität und Binnenschau 

kommt. Nicht umsonst postulieren Konzilsväter wie Dom Hélder Câmara eine 

Hinwendung zu den eigentlichen Problemen dieser Welt. Zugleich ist es unvermeidlich 

und unabdingbar, die Strukturen so zu gestalten, dass sie dem theologischen Wesen der 

Kirche entsprechen (es gibt auch «ekklesiale und strukturelle Häresien») und gerade so 

dem Weltdienst der Kirche besser dienen. 

Die Herausforderung aber ist enorm: 

«Wenn einmal eine Versammlung der Kirche dahin kommt, die Erneuerung ihrer eigenen 

Strukturen zu diskutieren, berührt das die Machtausübung in ihrem eigenen Inneren. Die 

Spannung zwischen denjenigen, welche an den Hebeln der Macht sitzen, und denjenigen, 

die diesen Platz anstreben, ist unausweichlich. Jedweder Kompromiss wird durch diese 

Spannung ausserordentlich erschwert» (Jan Grootaers: Zwischen den Sitzungsperioden. 

Die «zweite Vorbereitung» des Konzils und ihre Gegner. In: A 2,421-617, 465). 

(emf) 

 

 

3.4.2014 (Im Fokus des Konzils) 

«Die Kirche und die Kirchen« (I) – oder: Komm herab du heiliger Geist 

Vor ökumenischem Publikum – «im Kreise der Evangelischen Studentengemeinde und 

der Katholischen Studentenschaft» in Zürich – halten Anfang 1964 der Konzilsbeobachter 

Lukas Vischer vom Ökumenischen Rat der Kirchen und Konzilsperitus Joseph Ratzinger 

von der Universität Münster i.W. an zwei aufeinanderfolgenden Tagen unter dem Titel 

«Die Kirche und die Kirchen» Vorträge, in denen sie auf die zu Ende gegangene zweite 

Sitzungsperiode des Konzils blicken. 

Lukas Vischer beginnt seine Ausführungen mit der Darlegung des «Problems der 

Einheit»: «Wir wissen, dass die Einheit Gottes Wille ist und darum verwirklicht werden 

kann. Wir sehen aber noch nicht, wie sie Wirklichkeit werden soll. Wir befinden uns auf 



einem Weg, dessen Ende uns noch verborgen ist, und wir können ihn nur gehen im 

Vertrauen darauf, dass der Heilige Geist mit seinem Volke ist und den Widerspruch, der 

menschlich gesehen unlösbar ist, durchstossen wird. Die Einheit liegt jedenfalls nicht in 

unseren Händen. Sie kann uns nur als Gabe des Heiligen Geistes zuteil werden.» Die 

vielfältigen Konzilsaktivitäten Vischers in Rom und Genf zeugen freilich davon, dass es für 

ihn ebenfalls nicht im Sinne des Heiligen Geistes ist, die Hände in den Schoss zu legen. 

(mq; vgl. Lukas Vischer: Die Kirche und die Kirchen. In: Reformatio 13 [1964] 67-84, 

68). 

 

 

4.4.2014 (Im Fokus des Konzils) 

«Die Kirche und die Kirchen» (II) – oder: Suchen und Fragen 

In seinem Zürcher Vortrag vom Januar 1964 antwortet Lukas Vischer auf eine 

selbstgestellte Frage (übrigens ein bei ihm beliebtes rhetorisches Mittel): «Wie stellt sich 

nun aber die Frage von Einheit und Spaltung in der Sicht der römisch-katholischen 

Kirche? Die römisch-katholische hat sich bis vor kurzer Zeit von der oekumenischen 

Bewegung zurückgehalten. Sie hat im Gegensatz zu anderen Kirchen kaum Kontakte mit 

den übrigen Kirchen gepflegt. Dieser Zustand ist vorbei. Der Pontifikat Johannes XXIII. 

und das Vatikanische Konzil haben dieser Zurückhaltung endgültig ein Ende gesetzt. Die 

Mauern der Kontaktlosigkeit sind endlich gefallen, und wir erleben heute beinahe in der 

ganzen Welt, wie römische und nicht-römische Christen in eine neue Beziehung 

zueinander treten. Diese Veränderung geht mit unwiderstehlicher Gewalt vor sich, wie 

ein wilder Strom, der alle Hindernisse zur Seite räumt, und es ist darum leicht möglich, 

dass die Fragen, die wir heute stellen, schon in kurzer Zeit überholt und überflüssig 

gemacht werden. Es ist darum gewiss das Wichtigste, dass wir in dieser Tatsache leben, 

Gott dafür danken und uns darüber freuen. Andererseits kann das nicht bedeuten, dass 

wir die Fragen unterdrücken, die wir heute haben (…) Wie wird sich diese Beziehung 

gestalten? Wird es gelingen, auch nun wieder eine Form der Gemeinschaft zu finden, die 

es den getrennten Kirchen erlaubt, den Weg zur Einheit in wirklicher Gemeinschaft zu 

gehen? Oder wird die Beziehung zwischen der römisch-katholischen Kirche und den 

übrigen Kirchen eine andere Gestalt annehmen?» 

(mq; vgl. Lukas Vischer: Die Kirche und die Kirchen. In: Reformatio 13 [1964] 67-84, 

71). 

 

 

5.4.2014 (Im Fokus des Konzils) 

«Die Kirche und die Kirchen» (III) – oder: … und vergib uns unsere Schuld 

In der zweiten Sessio machte Lukas Vischer den in den Texten und Interventionen 

spürbaren Willen aus, «die Begegnung zwischen römisch-katholischen und nicht-

römischen Christen zu erleichtern». Entsprechende Hindernisse, so ein einhelliger 

Wunsch, müssten beseitigt werden. Dies beinhalte zum einen den Blick nach vorn – eine 

anzustrebende Erneuerung; zum anderen gehört dazu der Blick zurück – genauer gesagt 

ein ehrlicher Blick auf die Geschichte. «Der Papst selbst hatte in seiner Eröffnungsrede 

angedeutet, dass auch die römische Kirche zur Trennung beigetragen habe, und wenn 

auch eine Anzahl von Rednern daran festhielt, dass die Sündlosigkeit der Kirche nicht in 

Frage gestellt werden dürfe, haben manche diesen Hinweis aufgenommen und die 

Möglichkeit einer Mitschuld grundsätzlich eingeräumt. Diese Haltung ist für die Zukunft 

der oekumenischen Bewegung von grosser Bedeutung. Denn macht sie es nicht möglich, 

dass wir gemeinsam vor Gott treten und gemeinsam vor ihm unsere Schuld bekennen? 



Macht sie es nicht möglich, dass wir die Gefühle unwillkürlicher Abneigung, die wir 

gegeneinander haben, allmählich überwinden und unsere Trennung auf die eigentlichen 

Gegensätze reduzieren? Wir haben auf beiden Seiten noch unendlich viel durch 

Jahrhunderte angesammelten Ungeist abzutragen.» 

(mq; vgl. Lukas Vischer: Die Kirche und die Kirchen. In: Reformatio 13 [1964] 67-84, 

73) 

 

 

6.4.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Nachdenken über Konzilsthemen in Mariastein und in der SKZ 

Eine der viel hinterfragten Stellen aus der Kirchenkonstitution ist jene, die das 

gemeinsame Priestertum und das Dienstpriestertum als Unterscheidung nicht dem Grade, 

sondern dem Wesen nach deklariert (LG 10). Abt Basilius Niederberger von Mariastein 

führte darüber während des Konzils einen Austausch mit seinem Mitbruder P. Thomas 

Kreidler. 

Anfang 1964 verfasste dieser eine Abhandlung über diese Frage, in der er gerade den 

wesenhaften Zusammenhang von allgemeinem Priestertum und Amtspriestertum 

darlegte. Der Unterschied bestehe nicht im Wesen, sondern in der Intensität der 

Partizipation am Priestertum Christi. Er vertrat damit eine Gegenmeinung zu der 

Formulierung von Papst Pius XII., die das II. Vatikanische Konzil aufnehmen würde. P. 

Thomas Kreidler legte seine Auffassung seinem Abt vor, der sich am 6. April 1964 per 

Brief von seinem Erholungsort positiv dazu äusserte. 

«Es interessiert mich, welche innere Begründung man für das Dictum Pii XII. vorbringt. 

Man sollte doch die sachlichen Gründe gegeneinander abwägen können». Denn es sei 

doch offenkundig, «dass halt doch die Lehre vom Sacerdotium commune nondum est 

clara [dass die Lehre vom gemeinsamen Priestertum noch nicht geklärt ist]. Insofern 

dürfte Ihre Arbeit zu weiterer Klärung beitragen». Er solle sie Prof. Villiger zuschicken, 

der damals Redaktor der Schweizerischen Kirchenzeitung war. Dieser veröffentlichte den 

Beitrag P. Thomas Kreidlers im Sommer 1964. Abt Basil wird den gedruckten Artikel 

später in der Konzilsaula verteilen. Ein Beispiel auch dafür, wie die kirchlichen Medien in 

den Ortskirchen einen wichtigen Auftrag zur Meinungsbildung haben – selbst wenn in 

diesem Fall die andere Auffassung sich durchsetzen wird! 

(Fortsetzung folgt im September 2014!; emf; vgl. P. Lukas Schenker: Allgemeines und 

besonderes Priestertum. Eine (erfolglose Intervention des Mariasteiner Abtes beim Konzil 

1964. In: «Mariastein» Themenheft 2012. 50 Jahre Zweites Vatikanisches Konzil 37-42) 

 

 

7.4.2014 (Personen) 

Grenzgänger zwischen Ost und West: Nikos Nissiotis 

Neben Lukas Vischer war ab der zweiten Sitzungsperiode auch Nikos Nissiotis 

Konzilsbeobachter des Ökumenischen Rates der Kirchen. 1924 in Athen geboren, 

absolvierte der griechisch-orthodoxe Theologe Nikos Nissiotis während seines Studiums 

eine «tour d‘horizon» durch die europäische (Geistes-)Wissenschaft seiner Zeit, wobei die 

schweizerische universitäre Landschaft eine besonders prägende Rolle für ihn spielte: 

Theologie, Philosophie, Psychologie und Soziologie studierte er nicht nur in seiner 

Heimatstadt Athen und im belgischen Löwen, sondern v.a. auch bei Emil Brunner und 

Carl Gustav Jung in Zürich sowie bei Karl Barth und Karl Jaspers in Basel. Nach seiner 

Promotion arbeitete er in verschiedenen Funktionen von 1956 bis 1975 am 

Ökumenischen Institut in Bossey (http://institute.oikoumene.org/de), beim 

http://institute.oikoumene.org/de


Ökumenischen Rat der Kirchen in Genf (www.oikoumene.org), an der Theologischen 

Fakultät der Uni Genf sowie als Professor für Religionsphilosophie an der Universität 

Athen. 

In den konziliaren Debatten galt einerseits der Ekklesiologie sein besonderes Augenmerk, 

andererseits der Pneumatologie: das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt 

stellte für Nissiotis eine zentrale Dimension für Theologie und Spiritualität dar. 

Ungewöhnlich und einmalig für einen Konzilstheologen auf dem II. Vaticanum dürften die 

sportlichen Aktivitäten Nissiotis‘ sein: er war Trainer der griechischen 

Basketballnationalmannschaft und Mitglied im International Olympischen Komitee. 

(mq; PersLex 200) 

 

 

8.4.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Liturgie, Reis und Bananen 

Auf seiner Reise nach London traf sich Johannes Willebrands, der Sekretär des 

Einheitssekretariats, u.a. mit Bernard Pawley, der im Auftrag des anglikanischen 

Erzbischofs von Canterbury als Beobachter am II. Vaticanum teilnahm. Am 8. April 1964 

besprachen Willebrands und Pawley das Schema über den Ökumenismus. Dabei zeigte 

sich zum einen, dass das II. Vaticanum ein Ereignis auch über die römisch-katholische 

Kirche hinaus war: Pawley fragte Willebrands, ob es nicht möglich sei, dass anglikanische 

Theologen an der nachkonziliaren Liturgiekommission teilnehmen könnten – auch in der 

anglikanischen Kirche werde an einer Liturgiereform gearbeitet. Zum anderen sprach sich 

Pawley dafür aus, dass der anglikanisch-katholische Dialog vor weltweitem Horizont 

erfolge. Er begründete dies unter Verweis auf die Situation des Anglikanismus uauf der 

Welt – mit britischem Humor: «die meisten Anglikaner essen Reis und Bananen» (wi 

104). 

(mq) 

 

 

9.10.2014 (Im Fokus des Konzils) 

«Die Kirche und die Kirchen» (IV) – oder: die ekklesiologische 

Liturgiekonstitution 

In seinem Zürcher Vortrag über «Die Kirche und die Kirchen» vom Januar 1964, den er 

einen Tag nach dem gleichnamigen Vortrag Lukas Vischers vor katholischen und 

protestantischen Studierenden hielt, beginnt Joseph Ratzinger seine Darstellung der 

Kirche ausgehend von der bereits verabschiedeten Liturgiekonstitution. «In ihr ist vieles 

schon mitgesagt, ja, mit zur Tatsache gemacht worden, was hernach bei der 

dogmatischen Darstellung der Kirche noch einmal unter anderen Vorzeichen eingehend 

überdacht und umkämpft wurde. Nur eine kurze Anmerkung dazu: Kirche wird in diesem 

Text zuallererst vom Dienst der Anbetung her gesehen, zu dem sie gerufen ist und zu 

dem sie ihrerseits die Menschen ruft. Und sie wird gesehen vom Dienst des Wortes her, 

als die, die aufgerufen ist, den Samen des Wortes immer wieder in die Ackerfurchen der 

Welt zu streuen. Und endlich wird sie gesehen vom Herrenmahl her, als die Gemeinschaft 

derer, die miteinander dasselbe Brot teilen, den Leib und den Logos des Herrn; die 

sozusagen das königliche Hochzeitsmahl, das Gott für die Menschen zurüsten will, mitten 

in dieser Zeit durch Gottes Erbarmen immer wieder schon vorwegnehmen dürfen. Auf 

diese Weise wird Kirche dann auch – und das führt schon stärker in die oekumenische 

Problematik hinein – gesehen als die Einheit derer, die miteinander dasselbe Brot 

brechen und dasselbe Wort des Bekennens und des Dankens sagen, aber so, dass in 

http://www.oikoumene.org/


dieser Einheit Raum bleiben soll für die Vielgestaltigkeit des Menschlichen, das in der 

Vielfalt der Sprachen und Gebräuche konkreten Ausdruck findet.» 

Auf die ekklesiologische Dimension der Liturgiekonstitution hat in jüngerer Zeit erneut 

der italienisch-amerikanische Theologie Massimo Faggioli hingewiesen: er sieht in 

Sacrosanctum «a reconciled and unifying vision of the Church, of Christian life, of the 

existential condition of the faithful in the world, and of the coexistence between Church 

and world.» 

(mq; Zitate aus: Joseph Ratzinger: Die Kirche und die Kirchen. In: Reformatio 13 [1964] 

85-108, 85; Massimo Faggioli, True Reform. Liturgy and Ecclesiology in Sacrosanctum 

Concilium. Collegeville 2012, 95) 

 

 

10.4.2014 (Im Fokus des Konzils) 

«Die Kirche und die Kirchen» (V) – oder: Befreiung aus «terminologischen 

Panzern» 

In seinem Vortrag über «Die Kirche und die Kirchen» reflektiert Joseph Ratzinger in der 

Intersessio 1964 über die theologische Sprache: das Kirchenschema von 1963 vermeide 

«die in der katholischen Theologie geschichtlich nun einmal seit langem fixierte Vokabel 

‹Glied der Kirche›, die sofort wieder die Leidenschaft aller Schultheologen wachrufen 

würde […]. Der neue Text beschreibt die Beziehungen der nichtkatholischen Christen zur 

Kirche unabhängig davon. Indem er sich so aus einem terminologischen Panzer befreite, 

wurden die Aussagen viel weiter, eine viel positivere Darstellung des gegenseitigen 

Zuordnungsverhältnisses und der positiven christlichen Bestimmtheit der von Rom 

getrennten Christen wurde möglich. Um es kurz anzudeuten: in dem Text, wie er den 

Vätern im Herbst 1963 vorgelegt wurde, heisst es, dass vielfältige innere Bindungen hin 

und her bestünden. Die Taufe sei eine solche Verbindung, dazu der aus ihr 

hervorgehende christliche Name, der Glaube an Christus, den Sohn Gottes und Heiland, 

die Gemeinsamkeit auch in anderen Sakramenten, in Gebeten und geistlichen Schätzen 

und endlich eine innere verborgene Verbundenheit im Heiligen Geist». 

(mq; vgl. Joseph Ratzinger: Die Kirche und die Kirchen. In: Reformatio 13 [1964] 85-

108; 99) 

 

 

11.4.2014 (Im Fokus des Konzils) 

«Die Kirche und die Kirchen» (VI) – … im Dialog 

In seinem Vortrag über «Die Kirche und die Kirchen» von Anfang 1964 kommt Joseph 

Ratzinger auch auf das Ökumenismus-Schema zu sprechen. In seiner Darstellung 

verhehlt Joseph Ratzinger zwar die konfessionellen Unterschiede im Ökumeneverständnis 

nicht. Allerdings sieht er im katholischen Verständnis von Ökumene, wie es im Konzil 

einen Ausdruck zu finden im Begriff ist, «einen so vollständigen Respekt vor dem 

christlichen Eigenwert dessen, was im reformatorischen Christentum lebendig ist, dass 

bei aller Verschiedenheit daraus gemeinsames Gespräch und gemeinsame Zubewegung 

auf den einen Herrn hin wachsen kann und wird. Die Grundidee, von der der 

Konzilsentwurf über den Oekumenismus beherrscht wird, ist ganz sicher nicht die einer 

schnellen Union oder gar einer Absorption. Was das Konzil erhofft, ist vielmehr der 

Dialog. Der Dialog, der in diesem Text (und noch deutlicher in der ihn behandelnden 

Debatte) vor allem auch als eine Forderung an den Katholiken selbst erfahren wird: sich 

gleichsam dialogfähig zu machen, sich auf den anderen hin zu öffnen, den Raum des 

eigenen Christseins zu weiten und bereit zu werden für die ganze Fülle des Christlichen.» 



(mq; Joseph Ratzinger: Die Kirche und die Kirchen. In: Reformatio 13 [1964] 85-108, 

107f.) 

 

 

12.04.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Gefährliche Theologie im Untergrund des Konzils 

Gerade in Rom angekommen, wurde er in die Gruppe «Kirche der Armen» gedrängt: 

Erzbischof Giacomo Lercaro aus Bologna. Er lebte als Bischof mit bedürftigen 

Jugendlichen zusammen und war für die weltweiten Zusammenhänge der Armut 

sensibilisiert. Schon in den ersten Konzilsdebatten erinnerte er an das Mysterium der 

Kirche als «Mutter der Armen“ und an das «Mysterium Christi, der vor allem in den 

Armen lebt». 

Lercaro fiel das Fehlen der Armen im ganzen Nachdenken des Konzils früh auf und 

forderte sogar, die Armutsthematik zum Angelpunkt des Nachdenkens über die Kirche zu 

wählen. Dafür erhielt er zwar warmen Applaus, aber seine Intervention fand kein 

spürbares Echo in der Konzilsaula. Giuseppe Alberigo hält später fest, «dass die 

Armutsproblematik auf dem Konzil eher oberflächlich und auf Gefühlsebene behandelt 

wurde». 

Es war schliesslich Paul VI., der Lercaro pesönlich bat, dafür zu sorgen, dass die 

Überlegungen der Gruppe «Kirche der Armen» in die Konzilstexte einfliessen konnten, 

was sich in Lumen Gentium 8 bis heute niederschlägt. 

Heute vor 50 Jahren, am 12. April 1964, hielt Lercaro einen Vortrag über die Armut. 

Darin setzte er sich kritisch mit einem typisch christlichen, spiritualisierenden, 

Verständnis von Armut auseinander. Dagegen setzte er einen für die christliche 

Offenbarung anschlussfähigen Bezug zum Marxismus: Auch die christliche Offenbarung 

kenne ja den realen Unterschied zwischen Armut und Reichtum. Dieser finde seine 

theologische Spitze darin, dass Gott selbst die Armen bevorzuge. 

Gottes Option für die Armen, die sich im Handeln des Messias niedergeschlagen habe, sei 

nun auch auf die Kirche zu übertragen: Sie müsse «Kirche der Armen sein: einerseits als 

Kirche vor allem der Armen, bestimmt für die Armen, gesendet für das Heil der Armen; 

und zum anderen als Kirche so arm, dass sie wie Christus, der für unser Heil Mensch 

geworden ist, vor allem die Armen retten will und selber Armut auf sich nimmt». 

Lercaro sah im Einfluss der Überflussgesellschaft auf das christliche Denken «eine 

antimessianische Kehrtwende in einem Diskurs, der christlich zu sein vorgibt». 

(ab; Giuseppe Alberigo, Die Kirche der Armen, in: Blutende Hoffnung, Luzern 2000, 67-

88) 

 

 

13.4.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ökumene im Kleinen 

Ökumene beschränkt sich für Jan Willebrands vom Sekretariat für die Förderung der 

Einheit der Christen nicht auf die Bemühungen um die Beziehungen zu den grossen 

Kirchen der Orthodoxie und der Reformation. Am 12. April 1964 fährt er nach Bressuire 

(im Département Deux-Sèvres), um dort Vertretern der «Petite Église» zu begegnen. Es 

handelt sich um eine kleine Gruppierung, die in Frankreich aus Ablehnung des 

Konkordates von 1801 zwischen Napoleon und Pius VII. entstanden war. Die Bewegung 

ist uneins, ob eine Versöhnung mit der römisch-katholischen Kirche angestrebt werden 

soll. Zugleich gilt es Wege zu suchen, wie dies möglich wäre, ohne dass die eigenen 

Vorfahren in ihrer Haltung desavouiert würden. 



Erfolg werden diese Bemühungen nur für einen Teil der «Petite Église» im Poitou haben. 

Der grössere Teil der Bewegung wird in Distanz bleiben. 

(emf; vgl. Wi 105-107) 

 

 

14.4.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Jeder Versuch der Verbesserung aussichtlos 

«So bleibt wohl nur die Hoffnung, dass auf der Dritten Sessio sich ein entsprechender 

Widerstand regt und das Machwerk in den Papierkorb fegt», so schreibt der Jesuit P. 

Franz von Tattenbach am 14. April 1964 an Gerhard Gruber, den Sekretär von Kardinal 

Julius Döpfner. Es geht um den vorbereiteten Text zur Priesterausbildung, der vor den 

Augen des Schreibenden, der als Spiritual im Theologenkonvikt St. Blasien im 

Südschwarzwald wirkt, nicht bestehen kann. «Die Beschäftigung mit den Propositiones 

hat mich ordentlich in Zorn gebracht, so dass ich mehr Zeit damit vertan habe, als dieses 

Machwerk verdient. […] Ich halte jeden Versuch der Verbesserung für aussichtslos». Die 

Arbeit des Jesuiten besteht aber darin, Kardinal Döpfner mit Argumenten für die 

Auseinandersetzung zu versorgen. 

Bei dieser Gelegenheit erzählt P. Tattenbach von einer Begegnung mit Dr. Peter 

Hünermann, der ihm einige Anekdoten erzählt hatte. So sei Antonino Romeo, Exeget der 

Lateranuniversität, «offenbar beinah von Sinnen, weil er fürchtet, bald alleine zu sein mit 

der christlichen Rechtgläubigkeit: ma, Lei crede ancora in Jesu Christo? [glauben Sie 

wirklich noch an Jesus Christus?] – zu P. Mayer in allem Ernste gesagt» (Dö 583). 

(emf) 

 

 

15.5.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Wider die Konkurrenzierung in der Ökumene 

Misstrauen lässt sich nicht von heute auf morgen überwinden. Das wird auch in den 

ökumenischen Annäherungen während der Konzilszeit erfahrbar. Bemerkenswert ist aber, 

mit welcher Intensität nach Annäherung gesucht wird. Diesem Bemühen dient am 15. 

April 1964 eine vertrauliche Zusammenkunft zwischen Vertretern des Sekretariates für 

die Förderung der Einheit der Christen und Vertretern des ÖRK in Mailand. Von beiden 

Seiten wird sehr offen gesprochen. Immer wieder wird die Sorge greifbar, die römisch-

katholische Kirche würde eine separate ökumenische Bewegung aufbauen und ein 

Monopol in Sachen Ökumene beanspruchen. Verschiedene Zentren der Ökumene würden 

sich dann konkurrenzieren, statt dass eine Zusammenarbeit entstehen würde. 

Umso mehr wird bei der Beratung in Mailand für intensive Kontakte und Zusammenarbeit 

votiert. Näherhin wird die Bildung von die Gruppen vorgeschlagen. 

«1. Eine Studiengruppe für die Prinzipien und Modalitäten der Zusammenarbeit. 2. Eine 

theologische Gruppe mit der Kommission ‹Glaube und Kirchenverfassung›. 3. Eine 

Studiengruppe für das Feld der Praxis» (zit. nach A 5,576). 

Die Zusammenkunft von Mailand wird zu einem wichtigen Bezugspunkt der weiteren 

Kooperation werden. 

(emf; vgl. A 5,575f; Schm 604f) 

 

 

16.4.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Keine Minderjährigen 

Als Yves Congar im April 1964 wiederum in Rom ist, wird er über einige Entwicklungen 



der vergangenen Wochen informiert. In der Kommission, die ein Dokument über die 

orientalischen Kirchen vorbereiten soll, gerät der Veranwortliche Kardinal Cicognani 

durcheinander und kommt ins Schleudern. Durch eine Intervention – Congar weiss nicht, 

ob es Kardinal Liénart oder Confalonieri war – wird zugestanden, «dass man den Text 

einer besonderen Kommission von ORIENTALISCHEN Bischöfen übergibt, indem man es 

ihnen überlässt zu entscheiden und indem man ihnen sagt, dass man ihrer Entscheidung 

von vornherein zustimmt». 

In Klammern fügt Congar an: «Das ist endlich das erste Mal, dass man die Orientalen als 

Christen vollen Rechtes behandelt und nicht als Minderjährige, für die andere 

entscheiden» (Co 2,61). 

(emf) 

 

 

17.4.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Konsequenzen des Liebesgebotes 

«Wir können Gott, den Vater aller, nicht anrufen, wenn wir irgendwelchen Menschen, die 

ja nach Gottes Ebenbild geschaffen sind, die brüderliche Haltung verweigern. Das 

Verhalten des Menschen zu Gott dem Vater und sein Verhalten zu den Menschenbrüdern 

stehen in so engem Zusammenhang, dass die Schrift sagt: ‹Wer nicht liebt, kennt Gott 

nicht› (1 Joh 4,8). […] Deshalb verwirft die Kirche jede Diskriminierung eines Menschen 

oder jeden Gewaltakt gegen ihn um seiner Rasse oder Farbe, seines Standes oder seiner 

Religion willen, weil dies dem Geist Christi widerspricht» (NA 5). 

Diese deutlichen Worte der Erklärung über das Verhältnis der Kirche zu den 

nichtchristlichen Religionen Nostra Aetate werden durch ein Schreiben der 

Koordinierungskommission vom 18. April 1964 vorbereitet. 

(emf) 

 

 

18.4.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Distanzierung vom Gottesmord-Vorwurf 

Bereits vor dem Konzil waren Juden an Kardinal Augustin Bea und Papst Johannes XXIII. 

herangetreten mit der Bitte, das Konzil solle dem Antisemitismus und den Wurzeln dafür 

entgegentreten (siehe dazu auch Konzilsblog vom 13.12.2012 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93768). Das Konzil solle «öffentlich 

und feierlich erklären, dass der Tod des Herrn dem jüdischen Volk als solchem keinesfalls 

zugeschrieben werden dürfe». Das erinnert Kardinal Bea im Herbst 1964 in der 

Konzilsaula. Denn in der dritten Konzilssession musste man feststellen, dass im 

Konzilsdokument über die Juden bzw. über die nichtchristlichen Religionen die 

Stellungnahme zum Thema des sogenannten «Gottesmordes» getilgt worden war. Es war 

der Wunsch Kardinal Beas und anderer Konzilsväter, dass das Konzil sich ausdrücklich 

von diesem Vorwurf gegen die Juden distanzieren solle. Denn es gebe «unbestreitbar in 

der Geschichte verschiedener Völker nicht wenige Beispiele dafür, dass jene Überzeugung 

von der Schuldhaftigkeit des jüdischen Volkes als solchen Christen dazu verleitete, die 

Juden, mit denen sie zusammenlebten, als ein ‹gottesmörderisches›, von Gott 

verworfenes und verfluchtes Volk zu betrachten, sie so zu nennen und sie darum zu 

verachten, ja sie zu verfolgen». Weder habe «das ganze jüdische Volk jener Zeit als 

solches» gehandelt noch sei den heutigen Juden eine Schuld vorzuwerfen. «Gibt es denn 

vielleicht irgendeinen Fall, wo wir einem anderen Volke zum Vorwurf machen, was seine 

Vorfahren oder Vorsteher vor neunzehnhundert Jahren verübt haben?» 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93768


Offenkundig bedauert Kardinal Bea die Veränderung der entsprechenden Textpassagen. 

Die Chance einer Distanzierung von diesem Vorwurf wurde vertan – auch im endgültigen 

Text ist davon nicht mehr die Rede. 

(emf; Augustin Bea: Die Kirche und das jüdische Volk. Freiburg i.Br.: Herder, 1966, 148-

157) 

 

 

19.4.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Entlastung der Opfer von Verleumdung 

Die Meinungen in der Diskussion um die Verantwortung der Juden für den Tod Jesu sind 

durch unterschiedliche Faktoren bestimmt. Oesterreicher erzählt rückblickend von einer 

Begegnung mit einem Bischof, der ihm sagte: «Hören Sie, das geht doch nicht. Man kann 

doch nicht öffentlich erklären, die Juden seien keine Gottesmörder». Auf die Rückfrage, 

was dem entgegenstehe, habe der Bischof ihm geantwortet: «Einfach deshalb, weil es 

beleidigend ist, das Wort auch nur in den Mund zu nehmen. Was würden Sie sagen, wenn 

jemand plötzlich in der Öffentlichkeit erklärte, ‹der Oesterreicher ist kein Dieb›? Wie 

würde Ihnen das gefallen?». Die Antwort Oesterreichers: «Exzellenz, das hängt von der 

Situation ab. Wenn diese ‹Verteidigung› wie ein Blitz aus heiterem Himmel käme, wäre 

ich natürlich bestürzt. Wenn ich aber jahrelang das Opfer einer Verleumdung gewesen 

wäre, würde ich eine solche Entlastung als befreiend empfinden. Ja ich wäre glücklich 

darüber.» Der Bischof sei von dieser Argumentation beeindruckt gewesen. «Ich bin aber 

nicht sicher, dass ich ihn in der Tiefe seines Herzens überzeugt habe». 

(emf; Zitate aus dem Kommentar Oesterreichers zu NA in: LThK [2. Auflage[ 13,439) 

 

 

20.4.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Lebendige Keime 

Ende April verlängert Congar seinen Aufenthalt in Rom, um noch an der Weiterarbeit am 

Schema XVII teilzunehmen. Am darauffolgenden Sonntag hätte er in Strasbourg predigen 

sollen, und die Predigt sei auch schon vorbereitet gewesen (Co 2,68). 

Dies veranlasst ihn, über die Mühe der Arbeit nachzudenken. 

«Das Konzil ist unendlich nützlich. Der Weg, den es zurückzulegen erlaubt, ist 

fantastisch. Aber es muss zu Ende gehen!!! Ich kann nichts mehr machen und habe 

zwischen den Aufenthalten in Rom gerade noch die Zeit, die Korrespondenz und die 

kleineren Engagements auf dem Laufenden zu halten. Man mobilisiert eine Menge Leute, 

zu hohen Kosten, man belastet Menschen, die schon überbelastet sind, für ein ziemlich 

mittelmässiges Resultat. Unsere Texte sind schlussendlich ziemlich banal. Soviel 

Anstrengung, soviel investierte Zeit, um mittelmässige Erklärungen zu erreichen». 

Doch dann denkt Congar an das, was eben doch erreicht wird: Öffnung zum Dialog, 

wiedererlangte Freiheiten: das lohnt den Preis. Selbst banale Errungenschaften können, 

wenn sie ernst genommen werden, zu echten Fortschritten führen. Und der Text über die 

Kirchenkonstitution enthält doch «VIEL sehr gutes: manchmal eine grosse Dichte des 

dogmatischen Denkens und überall einige Öffnungen, Keime. 

Ich glaube an die Keime. Ich höre nicht auf zu sagen: [wenn ich wählen müsste] 

zwischen 100 g lebendigem Weizen und 10 Tonnen totem Holz, würde ich nicht zögern 

…» (Co 2,72). 

(emf) 

 

 



21.4.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«Gott, der sich selbst offenbart» 

Nach der Osterpause (1964 fiel Ostern auf den 29. März) begann am Montag, dem 20. 

April 1964 wieder die Sitzung der Theologischen Kommission in Rom. Es ging um die 

Überarbeitung des Schemas über die göttliche Offenbarung. Den Konzilsvätern war mit 

Datum vom 22. April 1963 - also genau ein Jahr vorher - ein Entwurf «Über die göttliche 

Offenbarung» zugesandt worden, der wenig Begeisterung hervorrief. Bis zum 10. Juli 

1964 gingen dazu 93 schriftliche Stellungnahmen mit zum Teil ausführlichen und 

tiefgreifenden Änderungswünschen ein. Die Überarbeitung führte dann zu einem neuen 

Textentwurf, der am 3. Juli 1964 den Konzilsvätern zur Vorbereitung der dritten 

Sitzungsperiode zugesandt wurde. Ein Konzilsvater, nämlich Paul Léon Seitz 

(Kontum/Vietnam), traf mit seinem Vorschlag ins Schwarze, dem Schema die Überschrift 

zu geben «Gott, der sich selbst offenbart». Dieser Grundgedanke wird dann im ersten 

Kapitel der Offenbarungskonstitution entfaltet werden. Damit wird der ursprünglich 

kontroverstheologisch - gegen die Reformation gerichtete - Hintergrund eines defensiv 

argumentierenden Textes verlassen und ein neuer Horizont eröffnet. Doch eine lange und 

mühsame Kleinarbeit stand noch bevor. 

Der Jesuit und Konzilstheologe Otto Semmelroth schrieb hoffnungsvoll in sein Tagebuch: 

«Gestern bin ich von Oberjoch [Erholungsort im Allgäu] nach Frankfurt zurückgefahren, 

und heute ging es mit einer grossen Düsenmaschine der Lufthansa nach Rom zur Sitzung 

der Subkommission De Revelatione. Nachmittags war gleich um halb 5 Uhr die erste 

Sitzung. Zunächst war die ganze Subkommission zusammen, um die Arbeitsmethode zu 

besprechen. Dann gingen die beiden Unterkommissionen getrennt an die Arbeit. Wir 

fingen gleich mit der Relation, die Grillmeier und ich über das zweite Kapitel gemacht 

haben, an. Es war eine ziemlich lange Sitzung, fast drei Stunden. Aber es scheint, dass 

sich die Arbeit gut anlässt und in unserer Unterkommission die Sache ganz gut 

vorankommen wird.» 

(Hanjo Sauer) 

 

 

22.4.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Hunderte von Verbesserungsvorschlägen 

Das Redigieren des Offenbarungsschemas ging weiter. Der Jesuit und Konzilstheologe 

Otto Semmelroth notierte sich: «Heute Vormittag war keine Sitzung der gesamten 

Subkommission. P. Grillmeier und ich trafen uns in der Anima mit Prof. Ratzinger, und 

wir formulierten entsprechend den Emendationes Patrum [Verbesserungsvorschlägen] 

einen neuen Textvorschlag für das zweite Kapitel [Inspiration und Interpretation]. Wir 

haben den ganzen Vormittag bis 12.30 Uhr gearbeitet und sind dann ganz schön 

fertiggeworden. [...] Um vier Uhr war dann in Santa Marta Sitzung der Unterkommission. 

Weil unser Textvorschlag erst fotokopiert werden sollte, begannen wir mit der 

Besprechung des dritten Kapitels über das Alte Testament. Als das dann fertig war, 

besprachen wir unseren neuen Text, der im Wesentlichen mit einigen Änderungen so 

angenommen wurde, wie wir ihn formuliert hatten. Besonders angenehm war die 

Beobachtung, dass die Tendenz bestand, in der Frage Schrift und Tradition, die ja auch in 

Texten, die sich nicht unmittelbar damit befassen, doch öfters anklingt, die Dinge so zu 

formulieren, dass weder nach der einen noch nach der andern Seite Festlegungen 

geschehen. Die Arbeit in dieser Gruppe ist recht angenehm. Und man hat den Eindruck, 

dass wir recht zügig vorankommen. Nach der Sitzung gingen P. Rahner, P. Grillmeier, 

Prof. Ratzinger und ich zusammen zu Abend essen. Es war ein schönes Zusammensein. 



Wir schrieben eine Karte an Bischof Volk. 

Wir hatten in Frankfurt schon ziemlich für die jetzige Arbeit hier vorgearbeitet. In der 

Karwoche, in der ich in Godesberg war, um den Präfekten das Triduum zu geben, hatte 

ich den ganzen Band der Emendationes Patrum zum Schema De Revelatione 

durchgearbeitet - 220 Folioseiten - und die einschlägigen Texte zum 2. und 5. Kapitel auf 

Zettel herausgeschrieben. Während ich in Oberjoch war, hat P. Grillmeier sie dann auf 

grosse Seiten nach Art einer Relation geschrieben. Nach diesen Vorarbeiten konnten wir 

dann hier den neuen Textentwurf, für die Kommission relativ leicht machen. Das Gleiche 

muss nun noch für das 5.Kapitel geschehen, zu dem wir die Relation ja auch fertig 

haben.» 

(Hanjo Sauer) 

 

 

23.4.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Altes und Neues Testament 

Naturgemäss muss ein lehramtlicher Text über die göttliche Offenbarung von der Heiligen 

Schrift handeln. Auf den ersten Blick scheint vollkommen klar, was damit gemeint ist. 

Doch die Probleme liegen im Detail. So stellten sich bei der Neuredigierung des Textes 

über das Alte und Neue Testament viele Fragen grundsätzlicher Art. In welcher 

Beziehung stehen die beiden Bücher zueinander? In welcher Weise kann eine 

sachgerechte Interpretation sichergestellt werden, so dass dennoch genug Spielraum 

bleibt, das Wort Gottes als kollektive Norm der ganzen Kirche, aber auch als individuelle 

Norm persönlicher Spiritualität und Lebensführung verstehen zu können. Der Jesuit und 

Konzilstheologe Otto Semmelroth schrieb am Mittwoch, dem 22. April in sein Tagebuch: 

«Vormittags wurden die Emendationswünsche zum dritten und vierten Kapitel (Altes und 

Neues Testament) besprochen. Es war eine sehr angenehme Atmosphäre. Wenn es auch 

Meinungsverschiedenheiten gab, so konnte man sich doch recht gut einigen. Immerhin 

ist es wichtig, dass wir da sind. Manches an Formulierungen kann man vermeiden und 

auch positiv vieles beitragen. Die Diskussion ist gut und leicht. Nachmittags haben P. 

Grillmeier, Prof. Ratzinger und ich im Germanikum den endgültigen Text zum zweiten 

Kapitel mit der dazugehörigen Relation gemacht. In der gemeinsamen Sitzung der 

ganzen Unterkommission wird der dann verabschiedet werden, wir hoffen ohne allzu 

grosse Beanstandungen. Es war ein Tag sehr intensiver Arbeit. 

Abends in der Rekreation gab es ein interessantes theologisches Gespräch über das 

Verhältnis von lehrender und hörender Kirche.» 

(Hanjo Sauer) 

 

 

24.4.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Das Verhältnis von Schrift und Tradition 

Seit dem Konzil von Trient (1545-63) war es ein wichtiges Identitätsmerkmal der 

römisch-katholischen Kirche, nicht nur an der Heiligen Schrift als Quelle und Norm der 

kirchlichen Lebens festzuhalten, sondern – im Gegensatz zu den Reformatoren – auch an 

der Tradition. Dabei hatten die meisten Konzilsväter von Trient nur eine sehr vage und 

ungenaue Vorstellung davon, was Tradition sei. Aber sie bestanden auf deren Bedeutung. 

Nun fanden sich in den ersten Entwürfen zum Zweiten Vatikanischen Konzil Tendenzen, 

die Tradition und das kirchliche Lehramt in der Linie des Konzils von Trient neu zu 

gewichten. So sollte z.B. auch die theologische Position verurteilt werden, die der 

Tübinger Theologe Geiselmann (1890-1970) vertreten hatte, dass die Tradition im 



Wesentlichen der lebendige Umgang und die Auslegung, nicht aber eine inhaltliche 

Ergänzung der Heiligen Schrift sei. Vor allem römische Theologen bestanden im 

Gegensatz dazu darauf, dass ein katholischer Theologe an Glaubenswahrheiten 

festzuhalten habe, die nur aus der Tradition und nicht aus der Heiligen Schrift zu eruieren 

seien. Es gehörte zur erklärten Absicht der meisten Vertreter der Theologischen 

Kommission, dass das Konzil in dieser Frage keine Entscheidung treffen solle, damit sich 

die theologische Forschung frei weiter entfalten könne. So kann die Tradition als eine 

Weise der Vergegenwärtigung der Offenbarung verstanden werden. 

Dieser Standpunkt wurde u.a. auch vom Konzilstheologen Otto Semmelroth vertreten. 

Über die Arbeit am Donnerstag, dem 23. April schreibt er in sein Tagebuch: «In der 

zweiten Sektion der Unterkommission wurden heute Vormittag das Kapitel über das Alte 

und das Neue Testament durchgesprochen. Es sind recht gute neue Texte entstanden. An 

einigen Stell war es doch sehr wichtig, dass wir eingreifen konnten. So sollte z.B. ein 

Text zur Verurteilung der Bultmann-Richtung aufgenommen werden, wogegen ich mich 

sofort verwahrt habe: nicht als wenn sachlich Falsches gesagt worden wäre, wohl aber 

weil es in einem Ton geschehen sollte, der untragbar wäre, und weil auch die 

Ausdrucksweise zu sachlichen Missverständnissen hätte führen können. Es kam dann zu 

einem recht guten, neuen Text. Nachmittags mussten P. Grillmeier, Prof. Ratzinger und 

ich wieder einen neuen Text, diesmal zum 5. Kapitel [Die Heilige Schrift im Leben der 

Kirche], ausarbeiten. Wir haben den ganzen Nachmittag bis abends 10 Uhr intensiv daran 

gearbeitet.» 

(Hanjo Sauer) 

 

 

25.4.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Nicht «Quellen der Offenbarung», sondern «die Offenbarung selbst» 

Das erste Schema über die göttliche Offenbarung, das den Konzilsvätern als 

Diskussionsgrundlage ausgeteilt worden war, datierte vom 10. November 1961 und trug 

den Titel «Die Quellen der Offenbarung». Bereits der Titel macht deutlich, was die 

Stossrichtung sein sollte: in einem gegenreformatorischen Geist gegenüber der Heiligen 

Schrift die Tradition und das Lehramt der Kirche zur Geltung zu bringen. Zwischen 

diesem ersten Entwurf und der schliesslich vom Konzil verabschiedeten 

Offenbarungskonstitution liegen Welten. Der entscheidende redaktionelle Schritt lag 

darin, dass das ursprüngliche Vorwort zu einem eigenen entscheidenden ersten 

Grundsatzkapitel «Über die Offenbarung selbst» ausgebaut wurde. Damit zieht sich ein 

roter Faden durch die grundlegenden Dokumente des Konzils, die inhaltlich alle einen 

Bezug zueinander haben: Wie sich Gott dem Menschen erschliesst und an ihm handelt, 

so ist es die Aufgabe der Kirche, sich zum Heil der Menschen einzusetzen. Der sich dem 

Menschen offenbarende Gott vermittelt nicht Wahrheiten und Lehrsätze, sondern er teilt 

sein eigenes Geheimnis mit. 

Der Konzilstheologe Otto Semmelroth schrieb dazu in sein Tagebuch: «Vormittags war 

Sitzung der gesamten Subkommission. Es sollen nun die Ergebnisse der beiden 

Sektionen besprochen werden. Zunächst kamen Prooemium, erstes und zweites Kapitel 

dran, das die erste Sektion bearbeitet hat. Hier ist sehr Gutes geleistet worden. Es gibt 

jetzt ein Kapitel über die Revelatio – sie war früher Prooemium, ist jetzt ein eigenes 

Kapitel. Und dann ein eigenes Kapitel über die Weitergabe der Revelatio, wo dann eines 

über Schrift und eines über Tradition steht und das Verhältnis beider zueinander in einer 

beide Seiten offen lassenden Weise besprochen ist. Nachmittags musste unsere Sektion 

früher kommen und zuerst noch einen Rest der eigenen Texte besprechen. Nachher kam 



die ganze Subkommission zusammen, und schliesslich musste unsere Sektion noch 

länger da bleiben, um das fünfte Kapitel – es ist jetzt das sechste geworden – vorläufig 

durchzusprechen. Nach den Sitzungen nimmt mich jetzt oft Bischof Pelletier von Kanada 

mit bis zum Quirinal, von wo ich dann schnell im Germanikum bin. Das ist mir noch nicht 

passiert, einen Bischof zum Chauffeur zu haben.» 

(Hanjo Sauer) 

 

 

26.4.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«Eine Woche sehr fruchtbarer Arbeit» 

Die Theologische Kommission hatte in der vergangenen Woche ein gutes Stück Arbeit 

geleistet. Jetzt kam es darauf an, die Konzilsväter für den neuen Text zu gewinnen. Der 

Konzilstheologe Otto Semmelroth schrieb in sein Tagebuch: «Heute Vormittag war die 

letzte Sitzung der. Unterkommission. Zuerst mussten Grillmeier, Ratzinger und ich 

nebenan unseren Text korrigieren nach den Wünschen von gestern Abend. Er wurde 

dann gleich vervielfältigt und in der zweiten Hälfte der Sitzung durchgesprochen. Einige 

Änderungen wurden gewünscht, aber im Wesentlichen blieb er. Es gab ein Rencontre mit 

P. Tromp, der das allgemeine Lob der Schriftlesung mit unmöglichen Argumenten 

zurückweisen wollte. Ausserdem wollte er nicht einsehen, dass die Schrift in ganz 

anderer Weise behandelt werden muss als die Tradition, wenn auch beide 

zusammengehören. Schliesslich ist die Tradition nicht Wort Gottes, sondern enthält es 

nur, während die Schrift eben auch Wort Gottes ist. Aber das wollte er nicht einsehen 

und zugeben. Aber er wurde doch überstimmt. Gegen mittags wurde dann von Bischof 

Charue die diesmalige Sitzung der Subcommissio De revelatio abgeschlossen. Es war 

eine Woche sehr fruchtbarer Arbeit, und das Ergebnis ist der Art, dass man doch recht 

zufrieden sein kann. Auch P. Rahner, der doch sehr kritisch und nicht gleich zufrieden zu 

stellen ist, zeigte sich zufrieden. Nachmittags ging ich noch einmal nach Sankt Peter, weil 

ich die ganze Woche, obwohl wir direkt neben der Basilika tagten, keine Zeit hatte, dem 

Petrusgrab einen Besuch abzustatten. Ich wollte doch nicht ohne das von Rom wieder 

wegfahren. Ich betrachtete auch die neue Statue Pius' XII., die die von ihm kreierten 

Kardinäle gestiftet haben. Eine riesige Bronzestatue, die den Papst mit Mitra und 

Chormantel mit dem Segensgestus darstellt. Abends waren P. Grillmeier, Prof. Ratzinger, 

P. Gerhartz und ich zum Abendessen zusammen.» Am Sonntag, dem 26. April 1964 flog 

P. Semmelroth dann, wie er sagt «bei schönstem Wetter» wieder nach Frankfurt zurück. 

(Hanjo Sauer) 

 

 

27.4.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein «kleiner Aufhänger» für die spätere Theologie 

Die heutige Heiligsprechung des Konzilspapstes Johannes XXIII. erinnert an die Tragik 

seiner Biografie, dass er das Konzil zwar einberufen hatte, seinen Abschluss aber nicht 

mehr erlebte. Vor 50 Jahren, Ende April 1964 war gerade «Halbzeit» für das Konzil. Von 

der Art und Weise, wie es hinter den Kulissen des Konzils zuging, erzählen in ganz 

eigener und eindrucksvoller Weise die Briefe Rahners an Kardinal König nach Wien oder 

an seinen damaligen Mitarbeiter Herbert Vorgrimler nach Freiburg. Die Briefe Rahners 

sind insofern ein lebendiger Beitrag zur Konzilsgeschichte, als sie aus der Optik eines 

Mannes geschrieben sind, der die häufig recht dramatischen Diskussionen in der 

römischen Konzilsaula oft nur aus der Ferne verfolgte, weil er zu sehr mit der Redaktion 

der Konzilstexte und mit Vorträgen, etc. beschäftigt war. 



In einem seiner Briefe prägt Rahner das sprechende Bild vom «Aufhänger». Er schreibt 

heute vor 50 Jahren, am 27. April 1964, an Vorgrimler: «Gestern bin ich von Rom 

gekommen. Müde. Aber man kann dort doch immer wieder dafür sorgen, dass das 

Schlimmste verhütet und da und dort doch ein kleiner Aufhänger in den Schemata 

geboten wird für eine spätere Theologie. Das ist nicht viel und doch viel.» 

Rahners Bild macht deutlich, worum es bis heute im Rezeptionsprozess des Konzils geht: 

Die «kleinen Aufhänger» sind die Zukunftspotenziale in den Konzilsdokumenten, die erst 

heute im Dialog zwischen unserer Zeitdiagnose, der theologischen Forschung und der 

kirchlichen Rezeption des Konzils namhaft gemacht werden können. Wenn man das 

Konzil mit Rahner als einen gigantischen Lernprozess des Kirche versteht, der erst der 

«Anfang des Anfangs» sein wollte, dann zeigt sich, so der Pariser Dogmatiker Christoph 

Theobald, neben der oben genannten Offenbarungskonstitution vor allem die 

Kirchenkonstitution «Lumen Gentium» als ein solcher «Aufhänger» im Sinne Rahners, 

weil sie eine programmatische theologische Vision für eine Kirche der Zukunft hatte und 

noch immer hat. 

(Christian Cebulj, vgl. Orientierung 48 (1984) 191; Christoph Theobald: Die 

Kirchenkonstitution Lumen gentium. Programmatische Vision – Kompromisstext – Ansatz 

für einen Paradigmenwechsel. In: Jan-Heiner Tück (Hrsg.): Erinnerung an die Zukunft. 

Das Zweite Vatikanische Konzil. Freiburg 2012, 221f) 

 

 

28.4.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Warnung vor gefährlichen Texten 

Das Konzil ermahnt alle Glaubenden zu häufiger Lesung der Heiligen Schrift: «Sie sollen 

[…] gern an den heiligen Text selbst herantreten» (DV 25). «Der Schatz der Offenbarung, 

der Kirche anvertraut, erfülle mehr und mehr die Herzen der Menschen. Wie das Leben 

der Kirche sich mehr durch die ständige Teilnahme am eucharistischen Geheimnis, so 

darf man neuen Antrieb für das geistliche Leben erhoffen aus der gesteigerten Verehrung 

des Wortes Gottes» (DV 26). 

Bereits gestern wurde erwähnt, dass P. Tromp «dieses allgemeine Lob der Schriftlesung 

mit unmöglichen Argumenten zurückweisen» wollte. Yves Congar notiert in seinem 

Tagebuch: P. Tromp will, dass man hinsichtlich des Gebrauchs der Heiligen Schrift 

vielfältige Warnungen anfügt. Die Bibel darf nicht allen in all ihren Teilen gegeben 

werden. So hält er die Geschichte der Susanna (Dan 13) für sehr gefährlich. Ein Priester, 

der im Beichtstuhl das Hohelied zitiere, sei der Verführung verdächtig. Andererseits seien 

die Reden der sieben (so die von Tromp genannte Zahl) Freunde Ijobs von keinem 

Interesse. Die inspirierte Wahrheit dieser Texte liege allein darin, dass sie tatsächlich 

gesprochen worden sind. – Von umso grösserem Interesse ist für Tromp die Tradition: 

Sie ist Wort Gottes in gleicher Weise wie die Schrift. Aber: «Der arme P. Tromp hat nicht 

viel Erfolg» (Co 2,69). 

(emf) 

 

 

29.4.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«Kein dürftiger Kompromiss mehr…» 

Die Jesuitenzeitschrift entschluss (Wien), deren Redaktionsmitglied ich einige Jahre war, 

veröffentlichte 1988 einen von Prof. Herbert Vorgrimler (Münster) redigierten 

Briefwechsel zwischen Karl Rahner und Kardinal König aus der Konzilszeit. Ich habe 

bereits mehrfach daraus zitiert und lasse heute nochmals einen Ausschnitt daraus zu 



Wort kommen. 

Ende April 1964 war die Redaktion des Offenbarungsschemas in vollem Gange. In dieser 

Sache schreibt Karl Rahner am 29. April 1964 in einem Brief aus München an Kardinal 

König nach Wien: «Vergangenen Sonntag bin ich von Rom nach einer Woche von 

Kommissionssitzungen wieder zurückgekommen. Es tagte eine kleine Kommission, um 

das Schema über die Offenbarung unter Vorsitz von Exzellenz Charue nach den 

Verbesserungswünschen, die in Rom unterdessen eingegangen waren, zu verbessern. 

Wenn auch keine aufregenden Änderungen vorgenommen worden sind, so glaube ich 

doch, dass das Thema erheblich gewonnen hat und nun nicht mehr den Eindruck eines 

dürftigen Kompromisses macht wie vorher. Wie Eminenz wissen, war ich auch Ende 

Februar/Anfang März bei den Kommissionssitzungen der theologischen Plenarkommission 

dabei». 

Es gehört sicher nicht zu den lichtvollsten Kapiteln der Konzilsgeschichte, dass die 

neuscholastische Schultheologie in der Tradition des I. Vatikanums noch zu Beginn des 

Konzils versucht hatte, eine offensive Begegnung mit den neuzeitlichen 

Vernunftkonzeptionen der Moderne zu verhindern. Da so mancher Kompromiss bis heute 

im Endtext der Offenbarungskonstitution «Dei Verbum» ihre umstrittene Vorgeschichte 

durchscheinen lässt, können die in Rahners Brief erwähnten Bemühungen um die 

Ausräumung möglichst vieler sonst noch bestehender Kompromisse nicht hoch genug 

gewürdigt werden. 

(Christian Cebulj, vgl. entschluss Nr. 43 [6/1988], 36) 

 

 

30.4.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Theologie, die dem Lehramt vorausgeht 

Die Theologie hat sich an das Lehramt zu halten. Diese Sicht ist bis heute vertraut. Das 

Konzil hat sie jedoch eigentlich revidiert. Dies kommt ausdrücklich zuerst im April 1964 in 

der Instruktion Sancta Mater Ecclesia zur Sprache. 

Im Streit um die moderne Bibelexegese stand auch das Verhältnis zwischen Exegese und 

Lehramt zur Debatte. Die Ablehnung der Exegese war durch die Sorge einer Abweichung 

der Exegese von lehramtlichen Positionen motiviert, und noch in der vorsichtigen Öffnung 

vor dem Konzil wurde betont, dass die Exegese sich an die lehramtlichen Aussagen über 

Glaube und Moral zu halten habe. 

Trotzdem enthält bereits die Enzyklika Divino Afflante Spiritu 1943 die Aussage: «Daher 

bleiben viele, und zwar ganz wichtige Fragen, bei deren Erörterung und Erklärung die 

katholischen Exegeten ihren Scharfblick und ihr Talent in voller Freiheit betätigen können 

und müssen, auf dass ein jeder nach Kräften beitrage zum allgemeinen Nutzen, zu immer 

wachsendem Fortschritt der kirchlichen Wissenschaft und zur Verteidigung und Ehre der 

Kirche». 

Die Instruktion Sancta Mater Ecclesia, die von Papst Paul VI. am 21. April 1964 

unterzeichnet wurde, geht noch einen Schritt weiter. Sie fügt in einen Absatz, der fast 

wörtlich den eben zitierten Text übernimmt, noch einen Teilsatz ein, nämlich den 

Hinweis, dass die Exegeten ausserdem das Urteil des Lehramtes der Kirche vorbereiten 

und unterstützen sollen. Damit hat sich wegweisend die Reihenfolge zwischen Theologie 

und Lehramt verändert. Statt dem Lehramt nur zu folgen, geht die Theologie nach dieser 

Sicht dem Lehramt immer wieder auch voraus. DV 12 wird diese Sicht aufgreifen, wenn 

es dort heisst: «Aufgabe der Exegeten ist es, nach diesen Regeln auf eine tiefere 

Erfassung und Auslegung des Sinnes der Heiligen Schrift hinzuarbeiten, damit so 

gleichsam auf Grund wissenschaftlicher Vorarbeit das Urteil der Kirche reift». Papst 



Franziskus bezieht sich in seinem Apostolischen Schreiben Evangelii Gaudium (Nr. 40) 

auf DV 12 mit der Erwartung: «Die Aufgabe der Exegeten und der Theologen trägt dazu 

bei, dass ‹das Urteil der Kirche reift›». 

(emf; vgl. Karim Schelkens: From Providentissimus Deus to Dei Verbum. The Catholic 

Biblical Movement and the Council Reconsidered. In: RoTh 49-67) 

 

 

1.5.2014 (Aktuelle Bezüge) 

Franziskus über die heiligen Päpste Johannes XXIII. und Johannes Paul II. 

Am letzten Sonntag, dem 27. April 2014, fand eine zweifellos historisch bedeutsame 

Heiligsprechungsfeier statt. In Anwesenheit von Papst Benedikt XVI., der wohl seine 

Amtspflichten niedergelegt, aber nicht auf den Titel Papst verzichtet hat, nahm 

Franziskus die Päpste Johannes XXIII. und Johannes Paul II. in den Heiligenkalender auf. 

Dies wurde möglich, weil bei beiden Prozessen Ausnahmen gemacht wurde: Papst 

Franziskus sprach Johannes XXIII. heilig, ohne dass dafür der sonst übliche Nachweis 

eines Wunders erbracht werden musste. Und Benedikt XVI. ermöglichte die so schnelle 

Selig- und Heiligsprechung seines Vorgänger Johannes Paul II., weil er die fünfjährige 

Prozesssperre unmittelbar nach dessen Tod aufhob. 

Aber hören wir Franziskus selbst, wie er sich in seiner Predigt am vergangenen Sonntag 

über Johannes XXIII. und Johannes Paul II. geäussert hat: «Im Mittelpunkt dieses 

Sonntags, der die Osteroktav beschliesst und den der heilige Johannes Paul II. der 

Göttlichen Barmherzigkeit geweiht hat, stehen die glorreichen Wunden des 

auferstandenen Jesus. (...) Der heilige Johannes XXIII. und der heilige Johannes Paul II. 

hatten den Mut, die Wundmale Jesu anzuschauen, seine verwundeten Hände und seine 

durchbohrte Seite zu berühren. (…) Sie waren zwei mutige Männer, erfüllt vom Freimut 

des Heiligen Geistes, und haben der Kirche und der Welt Zeugnis gegeben von der Güte 

Gottes und von seiner Barmherzigkeit. (...) In diesen beiden Männern, die in der 

Betrachtung der Wunden Christi lebten und Zeugen seiner Barmherzigkeit waren, wohnte 

‹eine lebendige Hoffnung› vereint mit ‹unsagbarer, von himmlischer Herrlichkeit 

verklärter Freude› (1 Petr 1,3.8) – die Hoffnung und die Freude, die der auferstandene 

Christus seinen Jüngern schenkt und die nichts und niemand ihnen nehmen kann. (…) 

Das sind die Hoffnung und die Freude, mit denen die beiden heiligen Päpste vom 

auferstandenen Herrn beschenkt wurden und die sie ihrerseits in Fülle an das Volk Gottes 

verschenkt haben, wofür sie ewigen Dank empfangen. (...) Und das ist das Bild der 

Kirche, das dem Zweiten Vatikanischen Konzil vorschwebte. Johannes XXIII. und 

Johannes Paul II. haben mit dem Heiligen Geist zusammengearbeitet, um die Kirche 

entsprechend ihrer ursprünglichen Gestalt wiederherzustellen und zu aktualisieren, 

entsprechend der Gestalt, die ihr im Laufe der Jahrhunderte die Heiligen verliehen haben. 

(…) In der Einberufung des Konzils hat der heilige Johannes XXIII. eine feinfühlige 

Folgsamkeit gegenüber dem Heiligen Geist bewiesen, hat sich führen lassen und war für 

die Kirche ein Hirte, ein geführter Führer, geführt vom Heiligen Geist. Das war sein 

großer Dienst an der Kirche; darum denke ich gerne an ihn als den Papst der Folgsamkeit 

gegenüber dem Heiligen Geist.» 

(ufw; vgl. www.vatican.va) 

 

 

2.5.2014 

„Mit Hochachtung betrachtet die Kirche auch die Muslim“ 

Während der Intersession 1964 rückte die Frage des Islam immer stärker ins Blickfeld 



der Konzilsarbeiten. P. Georges Anawati OP vom Institut dominicain d’Études orientales 

in Kairo (IDEO, vgl. http://www.ideo-cairo.org/) versuchte bereits Ende 1963, Johannes 

Willebrands von der Notwendigkeit zu überzeugen, neben dem Judentum auch vom Islam 

zu sprechen. Wie so oft bei neuen oder neu auftretenden Fragen, deren grundsätzliche 

Tragweite von vielen Konzilsakteuren ebenso bewusst wie unbewusst erfasst wurde, galt 

es in einem umfassenden Prozess zu klären, an welcher Stelle und auf welche Weise 

davon zu handeln war.  

Im Frühjahr 1964 arbeitete Anawati dann mit anderen Mitgliedern des IDEO in einer 

eigens eingerichteten Unterkommission mit, die ihr Entstehen u.a. Amleto Kardinal 

Cicognani zu verdanken hat. In einem von dieser Kommission erarbeiteten Text heisst 

es: «Durch diese Liebe zu unseren Brüdern angetrieben betrachten wir mit grossem 

Respekt die Meinungen und Lehren, die, trotzdem sie von den unseren in nicht wenigen 

Punkten verschieden sind, oft einen Strahl dieser Wahrheit widerspiegeln, die jeden 

Menschen erleuchtet, der in diese Welt kommt. So verstehen wir auch und zuerst die 

Muslim, die den alleinigen, persönlichen und gütigen Gott anbeten, und die uns durch 

den religiösen Sinn und durch zahlreiche Austausche der menschlichen Kultur näher 

sind.» 

Nach – wie könnte es anders sein – zahlreichen redaktionellen Wegstationen konnte 

darauf aufbauend Nostra Aetate 3 formulieren: «Mit Hochachtung betrachtet die Kirche 

auch die Muslim, die den alleinigen Gott anbeten, den lebendigen und in sich seienden, 

barmherzigen und allmächtigen, den Schöpfer Himmels und der Erde, der zu den 

Menschen gesprochen hat.» Wie Nostra Aetate fortfährt, erfahren Sie hier: 

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html 

(mq; vgl. Dominique Avon, Les Frères prêcheurs en Orient. Les dominicains du Caire 

[années 1910-années 1960]. Paris 2006, 788ff.) 

 

 

3.5.2014 

Unermüdliche Geduld – P. Georges Anawati OP 

Unermüdliche Glaubensgeduld zeichnet Leben und Denken des ägyptischen Theologen 

Georges Chehata Anawati OP (1905-1994) aus. Geboren in Alexandrien, studierte er 

zunächst Pharmazie in Beirut und Lyon, bevor er 1934 dem Dominikanerorden beitrat 

und in Le Saulchoir Theologie und Philosophie studierte. Neben Marie-Dominique Chenu 

OP, der die Bedeutung des Islam in Geschichte und Gegenwart erkannte, prägten 

Anawati besonders Jacques Maritain und Louis Massignon. Gemeinsam mit seinen 

Ordensbrüdern Serge de Beaureceuil OP und Jacques Jomier OP gründete er 1953 das 

Institut dominicain d’Études orientales in Kairo (www.ideo-caire.org/).  

An der Redaktion der Konzilsaussagen zum Islam in Nostra Aetate 3 und Lumen Gentium 

16 war er massgeblich beteiligt. In seinem Kommentar zu Nostra Aetate 3 behandelt er 

drei Fragen: «1. Bedeutet (der Text) einen Wandel in der Haltung der Kirche zum Islam? 

2. In welchem Umfang stellt er substantiell eine kurze Zusammenfassung der Lehre des 

Islam dar? 3. Welche Basis bietet er für einen Dialog zwischen Islam und Christentum?» 

(LThK.E 2, 485). Seine Antworten sind von ebenjenem Geist der tätigen Geduld geprägt 

und zeigen auf, dass der theologische Dialog mit dem Konzil erst begonnen hat: z.T. 

gravierende Schwierigkeiten und grundlegende Herausforderungen verschweigt er 

keineswegs.  

Umso bedeutender erscheint, was er zum dritten Fragekreis schreibt: «Der letzte 

Abschnitt der Erklärung antwortet auf die gestellte Frage sehr genau und gibt den zu 

http://www.ideo-cairo.org/
http://www.ideo-caire.org/


verfolgenden Weg an. Man könnte sagen, darin liege der eigentlich konstruktive Teil der 

Erklärung im Hinblick auf den Islam. Dieser Teil muss die Zustimmung aller Menschen 

guten Willens erlangen.» Der genannte „letzte Abschnitt“ von Nostra Aetate 3 lautet 

übrigens: «Da es jedoch im Lauf der Jahrhunderte zu manchen Zwistigkeiten und 

Feindschaften zwischen Christen und Muslim kam, ermahnt die Heilige Synode alle, das 

Vergangene beiseite zu lassen, sich aufrichtig um gegenseitiges Verstehen zu bemühen 

und gemeinsam einzutreten für Schutz und Förderung der sozialen Gerechtigkeit, der 

sittlichen Güter und nicht zuletzt des Friedens und der Freiheit für alle Menschen.» 

(mq ; vgl. auch D. Avon, Les Frères prêcheurs en Orient. Les dominicains du Caire 

[années 1910- années 1960], Paris 2005; J.-J. Pérennès, Georges Anawati [1905-1994]. 

Ein ägyptischer Christ und das Geheimnis des Islam, Freiburg 2010 [frz. 2008]). 

 

 

4.5.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Notwendiger Abschied von einer sklerotisierten Tradition 

Am 3. Mai 1964 notiert der eifrige Tagebuchschreiber Yves Congar: «Der Papst hat sich 

auf eine erstaunlich starke und entschlossene Weise über die Notwendigkeit geäussert, 

eine sklerotische Tradition zu überwinden; alles muss neu begonnen werden, so als ob 

wir in den ersten Jahrhunderten der Kirche wären.» Wir dürfen nach Einschätzung von 

Michael Quisinsky davon ausgehen, dass eine solche klare Aussage Pauls VI. Congar sehr 

beeindruckt hat. Die energische Aussage von Paul VI. ist umso gewichtiger, weil der 

Montini-Papst sich im allgemeinen zaudernd und zögerlich verhielt. 

Ohne hier das Umfeld der Papstaussage noch weiter ausführen zu wollen, sei im 

Zusammenhang mit den Konzilstagebüchern von Yves Congar aus aktuellem Anlass 

darauf hingewiesen, dass Congar schon als Knabe ein Tagebuch geführt und seine 

Kriegserlebnisse in Sedan festgehalten hat. Er erlebte als Zehnjähriger, wie seine 

Heimatstadt im August 1914 von deutschen Truppen erobert wurde und bis zum 

Waffenstillstand 1918 besetzt blieb. Während des Krieges wurde sein Vater als 

Zwangsarbeiter nach Deutschland deportiert. Die Kriegsnotizen Congars sind Inhalt der 

mehrteiligen Sendung «14 – Tagebücher des Ersten Weltkriegs» die jeweils am 

Dienstagabend zur Hauptsendezeit auf «Arte» ausgestrahlt wird. 

(ufw; Co II/77; Mq 284; www.arte.tv) 

 

 

5.5.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Rahner: «Ich diktiere wie ein Verrückter an meinen Vorlesungen» 

Mitten in die Konzilszeit fällt für Karl Rahner der Umzug von Innsbruck nach München. Im 

Dezember 1963 war er als Nachfolger von Romano Guardini auf dessen Lehrstuhl für 

Christliche Weltanschauung und Religionsphilosophie berufen worden. Damit gab er 

offiziell die Dogmatik auf und wechselte zur Religionsphilosophie über. Aber er vollzog 

nicht nur eine fachliche Veränderung. Vom Wechsel an eine deutsche Universität 

versprach sich Rahner – angesichts der der Solidaritätsbekundungen aus dem Kreis der 

Naturwissenschaftler der Paulus-Gesellschaft – auch einen grösseren Schutz gegen die 

römischen Zensurmassnahmen als an der Innsbrucker Fakultät. Anfang Mai 1964 hält 

Rahner mit Beginn des Sommersemesters seine ersten Vorlesungen an der Universität 

München und schreibt vor diesem Hintergrund am 5. Mai 1964 an Vorgrimler nach 

Freiburg: 

«Ich habe immer so viel Post, habe die Fahnen sehr rasch und genau so wie bisher 

durchgeschaut, und vor allem, ich diktiere wie ein Verrückter an meinen Vorlesungen. Ich 



hab schon 120 Seiten à 40 Zeilen. Das ist ein netter Anfang, aber eben nur ein Anfang 

[…]. Was ich da diktiere, scheint mir nicht schlecht zu sein. Aber ich bin sehr im Zweifel, 

ob es nicht für die faktischen Hörer zu abstrakt und langweilig wird. Es ist mir aber im 

letzten gleich. Denn das Buch, das daraus herauskommen kann, ist eben doch noch 

wichtiger, auch wenn es mehr gelehrte Theologie werden wird.» 

Was Rahner hier diktierte, war übrigens die erste Fassung seines Standardwerks 

«Grundkurs des Glaubens“, das allerdings erst zwölf Jahre später, 1976, erschien.  

(Christian Cebulj, vgl. Herbert Vorgrimler: Karl Rahner: Kleine Brieffolge aus der 

Konzilszeit [IV]. In: Orientierung 48 [1984] 187-191, hier: 191) 

 

 

6.5.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Bei den Dominikanern in Zürich 

Auf der Rückreise von Rom Ende April 1964 macht Yves Congar in Zürich Halt. Der 

französische Dominikaner wird dort von seinem ehemaligen Schüler Pater Ambrosius 

Eichenberger, der inzwischen Provinzial der Dominikaner in der Schweiz geworden war, 

empfangen. Zu dieser Zeit sind – gemäss der Schilderung Congars – sechs Dominikaner 

in Zürich. Drei von ihnen residieren im Augustinerhof und bieten Räumlichkeiten für 

Schüler und Studierende an. Drei weitere Dominikaner wohnen anderswo. Yves Congar 

freut sich: «Beginn einer neuen dominikanischen Gründung 730 Jahre nach der ersten 

(durch einen Pater von Strasbourg, im Jahr 1229)». Gegenüber dem Haus der 

Dominikaner nimmt Congar das Presbyterium und die Pfarreigebäude der 

Christkatholiken wahr, zusammen mit der schönen, seit 1873 christkatholischen 

Augustinerkirche, die Congar offenkundig lieber als Kirche der Dominikaner gesehen 

hätte … 

(emf; Co 2,76) 

 

 

7.5.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ansprache Pauls VI. an die italienischen Bischöfe 

Mitte April 1964 hielt Papst Paul VI. vor der italienischen Bischofskonferenz eine lange 

Rede, die in deutscher Übersetzung am 7. Mai 1964 in der «Schweizerischen 

Kirchenzeitung» SKZ abgedruckt wurde. Darin betont Paul VI. die Bedeutung der 

Bischofskonferenz und legt die Probleme dar, die ihr gestellt sind: «die übergrosse Zahl 

der Bistümer; die Erhaltung des Glaubens im Volk, der durch die Entwicklung des 

modernen Lebens, besonders durch den Laizismus und Kommunismus bedroht ist; die 

Probleme der Seminare und Berufe, der religiösen Unterweisung, der christlichen 

Gesellschaftsordnung, der katholischen Presse, der Kultur und unserer Schulen usw., die 

alle einer Lösung harren.» 

Paul VI. betont, dass diese Probleme nicht von der Zeit gelöst werden, auch nicht von der 

Vorsehung, und auch nicht durch jeden Bischof allein. «Mit einem Wort: wir müssen 

gemeinsam vorgehen. Der Zeitpunkt ist da (und sollten wir uns darüber beklagen?), wo 

wir uns selbst und dem kirchlichen Leben Italiens einen starken, erneuerten 

Gemeinschaftsgeist mitgeben müssen.» 

Im zweiten Teil der Ansprache betont Paul VI. die Wichtigkeit des Konzils. «Es ist eine 

Gnade, die der Herr seiner Kirche erweist.» Es sei ein Höhepunkt brüderlicher Liebe unter 

der Hierarchie. «Es ist ein Aufruf an alle inneren Kräfte der Kirche, ihre geistigen 

Energien zu entfalten, sich auf das Echteste in ihren Grundlagen, auf die Fruchtbarkeit 

ihres je eigenen Geistesgutes zu besinnen.» Paul VI. ermutigt die italienischen Bischöfe 



zu Hochherzigkeit und zu voller Zustimmung zum Konzil. Die Arbeit soll nicht ängstlich, 

unentschlossen, spitzfindig und polemisch, sondern offen, edel, wohlerfahren und 

fördernd sein. 

(ufw; Ansprache Pauls VI. an den italienischen Episkopat, in: SKZ 132[1964], Nr. 18, 

1249–251; Nr. 19, 262–264.) 

 

 

8.5.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Von der agrarischen Religiosität zu einer «Religion der Techniker» 

Der Jesuitenpater Klemens Brockmöller legt in seinem Buch «Industriekultur und 

Religion», das in der SKZ-Ausgabe 16/1964, 233 f., angezeigt wurde, dar, dass «die 

äussere Montur der Kirche in mancher Hinsicht auf die feudalistisch-agrarwirtschaftliche 

Gesellschaft des Mittelalters zugeschnitten» ist. Nachdem die Subsidiarität mit Pius XII. 

in der Kirche eingeführt worden sei und Johannes XXIII. ein umfassendes Mitsprache- 

und Mitbestimmungsrecht in politischer Hinsicht befürwortet habe, seien analoge 

Zielsetzungen im kirchlichen Bereich kaum diskussionslos abzuweisen. Es sei denkbar, 

dass altertümliche Symbole, Kleider, Utensilien sowie Segnungen, Prozessionen und 

anachronistische Bräuche, die nicht notwendigerweise zum Glauben und zur Sitte 

gehören, umgestaltet oder verabschiedet werden. «Auch Zeremonien, die an ein 

herrschaftliches Hofzeremoniell erinnern, könnten ohne Schaden für die Kirche 

wegfallen.» Brockmöller plädiert nicht einfach für einige Modifikationen, sondern für eine 

zeitlose positive Akkomodation der religiösen Formen an das zeitlos gültige religiöse 

Bedürfnis, so dass die Substanz des Religiösen besser zur Geltung kommt. 

Solche Gedanken vertiefte Peter Hersche kürzlich in einer Publikation, in der die 

Religiosität in Appenzell Innerrhoden und in Obwalden genauer untersucht wird (vgl, die 

Besprechung von Iso Baumer in der SKZ: 

www.kath.ch/skz/index.php?&na=0,1,0,0,d,,,,&kz=4535). Die Gedanken Brockmöllers 

haben nichts an Aktualität verloren, wir verdanken Peter Hersche dazu wichtige Anstösse 

auch für die Schweiz. 

(ufw; Josef Bless: Von der «Bauernreligion» zu einer Religion der Techniker?, in: SKZ 

132 [1964], Nr. 20, 275–277; Peter Hersche: Agrarische Religiosität. Landbevölkerung 

und traditionaler Katholizismus in der voralpinen Schweiz 1945–1960. Baden 2013.) 

 

 

9.5.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Einsetzung der päpstlichen Kommission für die publizistischen Mittel 

Am 2. April 1964 setzte Papst Paul VI. durch ein Motu proprio die eigenständige 

Kommission für die publizistischen Mittel ein, welche eine von Johannes XXIII. 

eingesetzte, dem Staatssekretariat unterstellte Kommission mit kleinerem Aufgabenkreis 

ablösen sollte. Die Einsetzung dieser eigenständigen Kommission belegt, dass Paul VI. 

sich der Bedeutung der Kommunikation und der Kommunikationsmittel bewusst war. 

Wichtig ist nicht der Inhalt des Dekrets über die sozialen Kommunikationsmittel «Inter 

mirifica» und des hier erwähnten Motu proprio, sondern die Tatsache, dass sich die 

Kirche der Bedeutung der Kommunikation besser bewusst wurde, was als ein Zeichen der 

Öffnung auf die Welt hin gesehen werden kann. 

(ufw; Einsetzung der päpstlichen Kommission für die publizistischen Mittel.Motu proprio 

«in fructibus» Papst Pauls VI., in: SKZ 132[1964], Nr. 16, 1249–251; Nr. 19, 225 f.) 

 

 

http://www.kath.ch/skz/index.php?&na=0,1,0,0,d,,,,&kz=4535


10.5.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Gebet für das Konzil und Bericht über das erste Kirchengesangbuch für ganze 

Schweiz 

Ende April 1964 rief Papst Paul VI. für die Pfingsttage zum Gebet für das Konzil auf. Der 

entsprechende Apostolische Brief wurde Mitte Mai 1964 in der «Schweizerischen 

Kirchenzeitung» publiziert, womit der päpstliche Aufruf und dessen Begründung auch der 

deutschsprachigen Leserschaft erschlossen wurde. Gleich wie Johannes XXIII. 

betrachtete auch Paul VI. das Konzil als neues Pfingstfest. «Ein Ereignis von solcher 

Bedeutung bedarf zweifellos überreicher Hilfe des Heiligen Geistes, die den Verstand mit 

seinem  Lichte erfüllen und die Herzen bestärken muss, damit sie neue Wege einschlagen 

und die Anstrengungen, welche die Umstände unserer Zeit nahelegen, auf sich nehmen. 

Er möge die gemeinsame Arbeit leiten und zu einem guten Ende führen.» Deshalb bat 

Paul VI. um eifrigstes Gebet. Der Papst betonte im Rückblick auf seine Heilig-Land-Reise 

von Anfang 1964, dass sich «unser Geist» auch über die Grenzen der christlichen 

Religion hinaus all denen zuwenden muss, die den einen Gott verehren – eine deutliche 

Betonung der interreligiösen Aufgaben der römisch-katholischen Kirche. 

Paul VI. geht danach in seinem Schreiben vertieft auf das Konzil ein, wo er die 

Bedeutung der Konzilsväter, aber auch der Sachverständigen hervorhebt. Und er bat 

Klerus und Laien, ihre Würde zu erkennen, damit die Kirche möglichst ohne Fehl und 

Makel ist. 

In der gleichen SKZ-Ausgabe veröffentlichte der in meinem Heimatort Welschenrohr 

aufgewachsene Kaplan Paul Schwaller einen Bericht unter dem Titel «Wann kommt das 

Kirchengesangbuch?». Angesichts der Reformen im liturgischen Bereich ging der 

Verantwortliche für die Herausgabe des ersten diözesanübergreifenden 

Kirchengesangbuchs in der Schweiz davon aus, dass die Einführung eines definitiven 

Kirchengesangbuchs Jahre dauern dürfte, weshalb er für eine Interimslösung votierte. 

Das KGB erschien trotzdem relativ rasch, nämlich 1966, aber nicht als Interimslösung, 

sondern als unentbehrliches Instrument bis zur Einführung des heute noch 

gebräuchlichen Kirchengesangbuchs KG im Jahre 1998. 

(ufw; Papst Paul VI. ruft für die Pfingsttage zum Gebet für das Konzil auf, in: SKZ 

132[1964], Nr. 19, 261 f.; Paul Schwaller: Wann kommt das neue Kirchengesangbuch?, 

in: Ebd., 266–268.) 

 

 

11.5.2014 (Rezeption) 

Von der Gefahr menschlicher (kirchlicher) Klugheit 

In einem Gespräch mit einem Journalisten sagte Dom Helder Camara einmal: «Wie ich … 

schon sagte, zeigen wir erst heute einen gewissen Mut zur Anwendung von Reformen. 

Wir berühren da etwas, was bekanntlich leider eine der menschlichen Schwächen der 

Kirche ist: die Verwechslung zwischen der Klugheit des Heiligen Geistes und der des 

Fleisches, der menschlichen Klugheit. Unter dem Wehen des Heiligen Geistes bringen wir 

bemerkenswerten Mut zu schönen Texten und großen Konklusionen auf. Danach aber 

kommt die Versuchung zur ‹Klugheit›: ‹Man muss Geduld haben ...› Und während sich 

die römischen Kommissionen mit der Reglementierung und Kanalisierung des Lebens 

beschäftigen, sehen wir, wie die jungen Seminaristen, die jungen Priester, die Laien, das 

Volk, die christlichen Gemeinschaften vorwärts und viel weiter gehen. Ach, wenn doch 

diejenigen, die Geduld und Klugheit predigen, eine Reise durch die Welt machen würden! 

Wie gross wäre ihre Überraschung! Man kann den Heiligen Geist eben nicht 

konditionieren!" 



(Giancarlo Collet) 

 

 

12.5.2014 (Rezeption) 

Volk Gottes auf dem Weg wohin? 

Für den damals noch jungen Weihbischof von Léopoldville und späteren Erzbischof von 

Kinshasa, Joseph Albert Malula, wurde auf dem Konzil die Sicht der Kirche als Volk Gottes 

zur grundlegenden Inspiration seines Denkens und Handelns. So schreibt Malula: «Als 

während der Diskussion des Konzils die Versammlung sich auf eine Beschreibung des 

Volkes Gottes hinbewegte, hat mich die Anwendung dieses alten biblischen Bildes auf die 

Kirche, auch auf die Kirche in Zaire (heute Demokratische Republik Kongo), begeistert. 

Es schien mir, als sähe ich, wie die Kirche, das Volk Gottes, auf ihrem Weg dem von der 

Kolonisation befreiten Volk Zaires entgegenging, und als würde diese Kirche meinem Volk 

sagen: ‹Steh auf! Du bist frei und von Neuem Herr deiner Geschichte; komm also, 

entscheide dich für Gott, werde sein Volk, werde zum Zeichen des Heils für die zairische 

Nation.› […] In dieser Kirche, dem Volk Gottes, sah ich den Bischof, die Priester, die 

Ordensmänner und Ordensfrauen, aber ich sah auch die Laien, die zairischen Laien, in 

voller Verantwortung und Beteiligung. Denn ein Volk ist ein organisches Ganzes, geformt 

von allen seinen Mitgliedern.» 

(Giancarlo Collet) 

 

 

13.5.2014 (Rezeption) 

Auf der Suche nach einer zeitgemässen Spiritualität 

Joseph Kardinal Malula, Erzbischof von Kinshasa, skizzierte einmal den spirituellen Weg 

des Volkes Gottes in Zaire rückblickend u.a mit folgenden Worten. «Unter allem, was das 

Zweite Vatikanische Konzil Gutes bewirkt hat, sind die Wiederentdeckung des Wortes 

Gottes durch die katholischen Christen, die Gestaltung der Liturgie in der jeweiligen 

Landessprache und auch die veränderte Einstellung zur Welt besonders hervorzuheben. 

Dank diesem Konzil des Aggiornamento können die Katholiken, die so lange vom Tisch 

des Wortes Gottes ferngehalten wurden, nunmehr teilhaben an der vollen 

Tischgemeinschaft sowohl des Brotes wie auch des Wortes Gottes. Seit den grossen 

Veränderungen nicht nur in der Weise des Betens der katholischen Christen, sondern 

auch in ihrem moralischen Verhalten, wird der brüderlichen Liebe und den karitativen 

Werken zugunsten der Benachteiligten vermehrte Aufmerksamkeit geschenkt, und das 

wegweisende Wort der Bischöfe ‹Solidarität und Teilen› wird mit viel Grossmut in die 

Praxis umgesetzt […] Es ist gewiss, dass die Spiritualität, eben weil sie lebendig ist, 

immer in der Entwicklung begriffen und Veränderungen unterworfen ist. So ist auch klar, 

dass unsere Spiritualität heute nicht dieselbe sein kann wie gestern und vorgestern. Aber 

hat sie sich nicht allzu schnell einiger gültiger Elemente der Vergangenheit entledigt? 

‹Präsenz in der Welt›, ‹Dienst›, ‹Engagement›, ‹Solidarität› usw., das sind die Leitworte 

von heute. Unser Reden über den Glauben heute wendet sich an die Intelligenz und den 

Dynamismus des Menschen unserer Tage. Was aber tun wir, um auf die Bedürfnisse des 

Herzens und des Gefühls der Männer und Frauen von heute zu antworten? … Dürfen wir 

verkennen und ablehnen, was man ‹Volksreligion› genannt hat? Hiesse das nicht, die 

Erwartungen eines grossen Teiles unseres Volkes enttäuschen und die Gefahr eines 

elitären Sektierertums heraufbeschwören? … Es ist an der Zeit, die Dinge zu überprüfen, 

um all das wiederzufinden, was zur Bildung einer Spiritualität beitragen kann, die den 

Menschen unserer Tage hilft, eine bessere, gerechtere und brüderlichere Welt 



aufzubauen, eine Spiritualität, die zugleich ihre Herzen anspricht (Hos 2,16).» 

(Giancarlo Collet) 

 

 

14.5.2014 (Rezeption) 

Kirche in indischer Sicht (1/2) 

Der indische Theologe Felix Wilfred, der sich eingehend mit Fragen der Inkulturation des 

Evangeliums im indischen Kontext beschäftigt, geht in seinen Überlegungen stark von 

den Traditionen und Einsichten der unteren Kasten und Kastenlosen, den Dalits, aus, 

welche die grosse Mehrheit der Christen dieser Kirche bilden. Dabei verbindet Wilfred die 

konziliare Sicht von Kirche mit indischer Wirklichkeitserfahrung. So schreibt er mit Blick 

auf seinen Kontext: 

«Angefangen bei der Architektur der Kirchenbauten, von denen einige schlecht gemachte 

Nachahmungen der einen oder anderen grossen Kathedrale in Europa sind, scheint alles 

stark an die Gestalt der Kirche im Westen zu erinnern. Statuen portugiesischer, 

spanischer und italienischer Madonnen und Heiligen zieren die Kirchen selbst abgelegener 

Dörfer. Die Spuren von 500 Jahren Missionsarbeit und der entsprechenden Theologie sind 

der indischen Kirche trotz der vom Zweiten Vatikanischen Konzil ausgerufenen 

Erneuerungen deutlich ins Gesicht geschrieben. Diese Geschichte kann nicht über Nacht 

durch einen Federstrich gelöscht werden! […]» 

(Giancarlo Collet)  

 

 

15.5.2014 (Rezeption) 

Kirche in indischer Sicht (2/2) 

Zum Rahmen einer indischen Sicht auf Kirche führt Felix Wilfred aus: «Mit dem Zweiten 

Vatikanischen Konzil wurde der Geheimnischarakter der Kirche wieder ins Bewusstsein 

gerückt, der ein vornehmlich juristisches Verständnis von Kirche übersteigt. Die 

Vorstellung von Kirche als Gemeinschaft, ihr Bezug zum trinitarischen Geheimnis, ihre 

enge Beziehung zur jesuanischen Botschaft des Reiches Gottes, die Wirklichkeit des 

Volkes Gottes, die eschatologische Ausrichtung von Kirche – all dies macht uns die innere 

Wirklichkeit der Kirche deutlich. Dieser innere Charakter von Kirche wird noch deutlicher, 

wenn wir ihn in indischer Sicht betrachten. 

In der indischen Tradition gab es immer das Anliegen, die äusserlichen Aspekte der 

Wirklichkeit zu übersteigen und eine innere und letzte Realität zu begreifen, auf die die 

Äusserlichkeiten verweisen. In diesem Sinn ist das ganze Universum ein Symbol der 

letzten Wirklichkeit oder des letzten Geheimnisses. Die spirituelle Entwicklung einer 

Person beinhaltet danach, dass sie zu einer wird, die durch das Bewusstwerden des 

letzten Geheimnisses von innen her erleuchtet ist. Wir können uns selbst, die Welt und 

das göttliche Geheimnis durch die Veränderung unseres Bewusstseins auf neue Weise 

erfahren. So gesehen wäre die Kirche die Gemeinschaft all derer, die innerlich 

transformiert und erleuchtet sind […] 

Soll die innere Erleuchtung nicht individualistisch verstanden werden oder eine 

Angelegenheit der ‹spirituellen Eliten› bleiben, muss sie sich (aber) in der 

gemeinschaftlichen Erfahrung der Marginalisierten zeigen. Wenn innere Wandlung und 

die Solidarität der Marginalisierten sich begegnen, könnte daraus ein interpretativer 

Rahmen zum Verständnis des Mysteriums der Kirche in Indien entstehen.» 

(Giancarlo Collet) 

 



 

16.5.2014 (Rezeption) 

Moderne oder ungerechte Welt? 

Der aus Sri Lanka stammende und dem Jesuitenorden angehörende Aloysius Pieris 

bemerkte vor Jahren einmal: «Das Zweite Vatikanische Konzil ist die in jüngerer Zeit 

zweifellos bedeutendste Leistung des westlichen Patriarchats, sein Leben innerhalb seiner 

eigenen Tradition kritisch zu überprüfen. Es versuchte, von einer legalistischen zu einer 

liberalen Sicht zu kommen; von einem ‹Sündenfall›-Pessimismus zu einer Theologie der 

Hoffnung; von einem kirchlichen Narzissmus zu einem kühnen Sich-Einlassen auf die 

Macht. Das am meisten ‹konziliare› Dokument, Gaudium et spes (das vom Konzil selbst 

angeregt und vorbereitet wurde), enthält wertvolle neue Perspektiven und hat einen 

weitreichenden Dialog mit der modernen Welt eingeleitet. Diese moderne Welt scheint 

jedoch bei näherer Betrachtung vor allem die Erste, die westliche technokratische Welt zu 

sein, die ihre Greifarme über den ganzen Globus ausstreckt – nicht die ungerechte Welt, 

die mit dem Aufbau eben jener ‹modernen› Welt geschaffen wurde! … Die weitverbreitete 

Überreaktion der westlichen Kirche sowohl ‹für› als auch ‹gegen› die Enzyklika Humanae 

Vitae von Paul VI. und ihre relative Gleichgültigkeit gegenüber Populorum progressio des 

gleichen Papstes ist ein deutlicher Hinweis auf diese Situation. Der Grund dafür ist der, 

dass sich die westliche Kirche auf ‹liberalistische› Weise mit der individuellen moralischen 

Freiheit beschäftigt und nicht hinreichend verwurzelt ist im ‹befreienden› Eifer für die 

ganzheitliche menschliche Befreiung der unterdrückten Völker.» 

(Giancarlo Collet) 

 

 

17.5.2014 (Rezeption) 

«Ein neues Bewusstsein von Kirche» 

Nach Einschätzung des mexikanischen Jesuiten, Roberto Oliveros, aus dessen Feder eine 

eingehende Untersuchung der Anfänge lateinamerikanischer Befreiungstheologie stammt, 

hat das Zweite Vatikanische Konzil «mit seiner Forderung und praktischen Umsetzung 

der Öffnung zur Welt, in der die Kirche Sakrament des Heils sein soll» zum kirchlichen 

und theologischen Aufbruch im südlichen Halbkontinent beigetragen. «Das II. Vaticanum 

hat die objektiven und subjektiven Mauern niedergerissen, die uns von der Welt trennten 

und unser Bild von ihr entstellten. Wenn wir … in Lateinamerika in die Welt der 

Bevölkerungsmehrheit eintreten und die Augen für sie öffnen, blicken wir der uralten und 

institutionalisierten Ungerechtigkeit ins Angesicht, die Millionen und Abermillionen von 

Menschen unmenschlicher Armut unterwirft. Auf Schritt und Tritt mit dieser 

Ungerechtigkeit konfrontiert zu sein, das hat die Gemüter aufrechter Christen schwer 

erschüttert. Diese Erfahrung hat uns, ungeachtet des zeitlichen Abstands, der Erfahrung 

des Mose angesichts der Lage seiner israelitischen Brüder und Schwestern 

nähergebracht: Diese Knechtschaft konnte nicht der Wille Gottes sein! … Die brutale 

Tatsache der Knechtschaft und Armut lateinamerikanischer Mehrheiten war der 

entscheidende Anstoss, sie im Lichte des Gottes Jesu Christi zu reflektieren und unsere 

eigene Sendung neu zu begreifen. Die Gute Nachricht vom Gottesreich zu verkünden und 

zu leben schloss den Erwerb eines neuen Bewusstseins von Dasein und Aufgabe der 

Kirche ein.» 

(Giancarlo Collet) 

 

 

18.5.2015 (Rezeption) 



Afrikanischer Totenkult – eine «Gabe des Herrn»? 

Die Kirchenkonstitution erklärte, dass das Gottesvolk die unterschiedlichen Gaben der 

Völker, Brauchtum, Tradition und Sitten, soweit sie gut sind, fördert. Denn diese 

«Eigenschaft der Weltweite, die das Gottesvolk auszeichnet, ist Gabe des Herrn selbst. In 

ihr strebt die katholische Kirche mit Tatkraft und Stetigkeit danach, die ganze Menschheit 

mit all ihren Gütern unter dem einen Haupt Christus zusammenzufassen in der Einheit 

seines Geistes» (LG 13; vgl. AG 22). Daraus soll alles entlehnt werden, was dazu 

beiträgt, «das Christenleben recht zu gestalten» (AG 22). 

In vielen Gesellschaften Schwarzafrikas werden die Toten über die Begräbniszeremonien 

hinaus verehrt und der Totenkult stellt einen zentralen Aspekt ihrer Kultur dar. Von 

jemandem zu sagen, er oder sie sei tot, ist eher ungewöhnlich. Vielmehr wird gesagt, er 

oder sie sei fortgegangen oder habe uns verlassen. Die Furcht vor dem Tod besteht hier 

vor allem darin, dass man niemanden hinterlässt, der ohne Gemeinschaft bleibt. Dies 

zeigt die grundlegende Bedeutung, welche der Familie in dieser Kultur zukommt. Die 

Verstorbenen bleiben mit ihren Familien verbunden, um die Lebenden zu beschützen, 

sich um sie zu sorgen und als Vermittler tätig zu sein. Umgekehrt finden die 

Verstorbenen Zuwendung seitens der Lebenden, was die Verbundenheit untereinander 

fördert. Der Glaube an die Ahnen ist so wichtig, weil die Toten zur Familie gehören. 

«Ahnenkult» hat nichts mit deren Anbetung zu tun. «Wenn also – so urteilt der 

verstorbene Jean-Marc Éla aus Kamerun – die Beziehung zu den Ahnen in dem Glauben 

besteht, dass die zwischen den Mitgliedern einer Familie gewachsenen tiefen Bindungen 

durch den Tod nicht zerrissen werden, sondern trotz des Todes und über ihn hinaus 

weiterbestehen, so muss man zugestehen, dass es in dieser Auffassung nichts gibt, das 

dem christlichen Glauben widerspräche.» Die Frage ist dann allerdings, wie dieser 

afrikanisch-kulturellen Tradition auch liturgisch Rechnung getragen werden kann. 

(Giancarlo Collet) 

 

 

19.5.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Anregungen des Papstes 

Über die Kollegialität war Ende Oktober 1963 in der Konzilsaula mit eindeutigem Ergebnis 

abgestimmt worden. Den in der Intersessio fortgeschriebenen Konzilstext De Ecclesia 

hatte die Vollversammlung der Theologischen Kommission bereits approbiert. In dem 

Moment, als die Arbeit eigentlich getan ist, lässt Papst Paul VI. am 19. Mai 1964 der 

Theologischen Kommission «Anregungen» zukommen, die sich auf die Kollegialität 

beziehen. Dazu gehört der Vorschlag, die Kollegialität allein auf das Ökumenische Konzil 

zu beschränken, und Vorschläge, die päpstliche Vollmacht unabhängig von den Bischöfen 

zu konturieren. 

Papst Paul VI. macht sich so zum Sprecher der Minderheit. Der belgische Theologe 

Prignon berichtet an Kardinal Suenens, durch vertrauliche Mitteilungen von Msgr. 

Colombo und Msgr. Philips sowie Msgr. Charue sei offenbar geworden, dass der Papst 

«einem enormen Druck seitens der extremen Rechten» ausgesetzt sei. «Es scheint, dass 

man so weit gegangen ist, damit zu drohen, das ganze Konzil platzen zu lassen für den 

Fall, dass der Text über die Kollegialität bei der Abstimmung angenommen wird. Man hat 

ihn angeklagt wie einen Privatgelehrten, der Häresie zu verfallen» (A 4,73 Anm. 214). 

Allerdings erhebt der Papst keinen Einspruch gegen die erarbeitete Position, sondern 

bittet nur um strengere Prüfung einiger Formulierungen. Zu diesem Zweck solle die 

Bibelkommission in die Beratung einbezogen werden. Zudem, so kommuniziert Ottaviani, 

habe der Papst ausdrücklich erklärt, «dass die Kommission vollkommen frei sei, zu 



entscheiden». 

(emf; vgl. A 3,488-490) 

 

 

20.5.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Zeit- und Arbeitsdruck 

Am 24. April 1964 verschickte Julius Kardinal Döpfner an die deutschsprachigen und 

skandinavischen Konzilsväter eine Einladung für das Treffen, das vom 19. Bis zum 22. 

Mai 1964 im Priesterseminar Innsbruck stattfand. Ziel des Treffens war einerseits die 

Weitergabe von Informationen über die noch anstehenden Konzilsschemata und die 

Erarbeitung von gemeinsamen Verbesserungsvorschlägen. Diejenigen Bischöfe, die 

Mitglieder einer Konzilskommission waren, sollten zusammen mit ihren Periti 

entsprechende Entwürfe vorbereiten. 

Da sich die Zusendung der Schemata aus Rom jedoch verzögerte, rechnete Döpfner 

damit, dass die Vorbereitungen für das Treffen in Innsbruck sehr kurzfristig erfolgen 

müssten. Die Einladung Döpfners verdeutlichte, dass die Arbeit der deutschsprachigen 

Bischöfe auch auf das Interesse anderssprachiger Bischöfe stiess, denen man die 

Resultate des Innsbrucker Treffens weitergeben wollte. 

Die Einladung Döpfners verdeutlicht jedenfalls, dass unter einem grossen zeitlichen Druck 

gearbeitet wurde, die deutschsprachigen Konzilsväter aber um der Sache willen bereit 

waren, diesen Druck auf sich zu nehmen. Der ebenfalls angeschriebene Kardinal Bea 

verdankte die Einladung und die Arbeit Döpfners; sein Dankesschreiben belegt, wie 

einflussreich offensichtlich die deutschsprachigen Konzilsväter waren: «Ich freue mich 

sehr, dass diese Konferenz abgehalten wird, denn mir scheint, je mehr die Konzilsväter 

deutscher Sprache einig sind, desto schneller können auch die Fragen im Konzil erledigt 

werden.» 

(ufw; Dö 585–595.) 

 

 

21.05.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Österreichisches 

Während der zweiten Intersession fand vom 19. bis 21. Mai 1964 ein Treffen der 

deutschsprachigen Bischöfe statt. Der Strassburger Bischofskoadjutor Léon-Arthur 

Elchinger, der als Verbindungsmann zwischen den Deutsch- und Französischsprachigen 

fungierte, verfasste ein für den künftigen Kardinal Roger Etchegaray, Sekretär des 

französischen Episkopats, bestimmtes Protokoll. 

Darin ist zu lesen, dass «ungefähr siebzig Konzilsväter anwesend waren, von denen 

sechs Bischöfe jenseits des Eisernen Vorhangs wirken». Letztere konnten an dem Treffen 

teilnehmen, da es auf österreichischem und somit neutralem Boden abgehalten wurde. 

Die Teilnehmer hatten zur Vorbereitung Gutachten über einige Schemata zugeschickt 

bekommen. 

Unter der Leitung des Münchener Erzbischofs Julius Kardinal Döpfner besprachen die 

Konzilsväter diese Gutachten und einigten sich auf einige grundlegende Optionen. Am 

meisten war dabei das Schema VIII über die Priester Gegenstand von Anmerkungen, 

wenngleich sich die Versammlung «ziemlich zufrieden» über es äusserte: so wurde v.a. 

vorgeschlagen, die Verbindung des Priesters mit dem ganzen Volk Gottes zu betonen, 

ebenso sollten «das gemeinschaftliche Leben und der dem Bischof geschuldete 

Gehorsam» empfohlen werden. 

Hinsichtlich des Kapitels des Kirchenschemas, das dem universalen Ruf zur Heiligkeit 



gewidmet ist, wünschten sich die deutschsprachigen Bischöfe, dass in diesem 

Zusammenhang auch von den Ordensleuten die Rede sein solle. Hier allerdings sollte der 

endgültige Text von Lumen gentium einen anderen Weg gehen, indem er ein eigenes 

Kapitel den Ordensleuten widmete, die nicht einmal in der Aufzählung der «zahlreichen 

Übungen der Heiligkeit» genannt sind. 

Hingegen stimmten die deutschsprachigen Bischöfe dem heftig umstrittenen Kapitel De 

Beata Maria Virgine zu, und zwar v.a. aufgrund seiner biblischen Grundlegung, «die bei 

den Protestanten auf weniger Schwierigkeiten stossen wird.»  

(mq; Bernard Xibaut) 

 

 

22.5.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Eine angefochtene Zeitschrift 

Die entstehende Zeitschrift Concilium beunruhigt die Kurie. Yves Congar unterhält sich 

darüber Pfingsten (17.5.) 1964 mit dem Sekretär der Zeitschrift P. Vanhengel. Da die 

Zeitschrift sich nicht zuletzt an Bischöfe wenden wollte und um 200 Theologen als 

Mitarbeiter hatte, hatte man es für nötig gehalten, den Papst über die Planungen zu 

informieren. Daraufhin, so hört Congar, habe Mgr Colombo, allerdings nicht im Namen 

des Papstes, mehrere Bedingungen formuliert. So solle Hans Küng aus dem 

Leitungsgremium entfernt werden; es solle ein Aufsichtsgremium von Bischöfen 

eingerichtet werden, und es sollten Repräsentanten römischer Theologie einbezogen 

werden, auch in das Leitungsgremium. Dafür sei zuerst P. Balić benannt worden, dann P. 

Gagnebet oder Mgr. Garofalo. «Wenn man diesen Bedingungen nicht gehorchen würde, 

würde Rom das Unternehmen nicht nur nicht billigen, sondern eine konkurrierende 

internationale Zeitschrift katholischer Theologie schaffen, welche seiner Theologie 

entsprechen würde» (Co 2,80). Ursprung dieses Gegenwindes scheint die Sorge der Kurie 

zu sein, dass jene Theologie, die sich nun im Konzil Gehör verschafft, auch nach dem 

Konzil ihre Wirkung entfalten würde. Die Bischöfe würden damit auch nach dem Konzil im 

Sinne einer offenen Theologie beeinflusst, «dass heisst, in einem Sinne, die das Ende 

ihrer [der Kurie] Herrschaft wäre» (Co 2,81). 

Konkret scheint P. Daniélou Drahtzieher der Schwierigkeiten zu sein, die man der neuen 

Zeitschrift in den Weg legen möchte. 

Congar rät P. Vanhengel, dass man auf die Bedingungen mit einem Zeichen, 

gewissermassen einem Unterpfand eingehen soll, ohne aber die Freiheit aufzugeben – 

wohl wissend, dass dies sehr schwierig ist: «Doch wie soll man ein Unterpfand geben und 

seine Freiheit wahren, und nicht durch die Logik des Systems vereinnahmt werden?» (Co 

2,81). 

(emf) 

 

 

23.5.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Der Papst spricht zu Ordensleuten 

Wohin mit dem heiligmässigen Leben in der Kirche? Die Gewohnheit, hier zunächst auf 

die Ordensleute zu schauen und auf ihren Stand der Heiligkeit, wollte das Konzil nicht 

fortsetzen. Alle Getauften waren zur Heiligkeit berufen. Entsprechend gehörte das 

Heiligkeitsthema in die Behandlung der Kirchenthematik. Für die Ordensleute konnte es 

nun aber so aussehen, als werde die Bedeutung ihres Standes durch die 

«Verallgemeinerung» der Heiligkeit reduziert. 

Papst Paul VI. wandte sich am 23. Mai 1964 selbst an die Ordensleute und gab 



Entwarnung. Das veränderte Bewusstsein über die Bedeutung der Berufung aller zur 

Heiligkeit meine keineswegs eine Herabstufung der «besonderen Funktion und 

unwandelbaren Bedeutung des Ordensstandes in der Kirche». 

Die Rede des Papstes, die auch auf zahlreiche konkrete Herausforderungen für die 

Ordensleute hinwies, die vom Konzil noch bearbeitet werden mussten, wurde vom 

Sekretariat der Bischöfe dankbar aufgegriffen. Sie bot passendes Zitatmaterial, um die 

Betonung der allgemeinen Berufung zur Heiligkeit in der Kirche prominent darzustellen 

und doch auch die Ordensleute mit einzuschliessen. 

(ab; A 4,55f) 

 

 

24.5.2014 (Rezeption) 

TheologInnen – Geschichtenerzähler der römischen Kurie? 

Jean-Marc Éla (1936-2008), ein führender afrikanischer Theologe aus Kamerun, sah sich 

durch «Geist und Wort» ermutigt, über den Glauben eigenständig in seinem Kontext 

nachzudenken und sich auch von der «kolonialen theologischen Hypothek» zu befreien. 

«Zur Zeit des Zweiten Vatikanischen Konzils schien es, als könnten die katholischen 

Theologen und Theologinnen endlich in einer Atmosphäre der Gelassenheit und Freiheit 

arbeiten. Schon bei der Eröffnung des Konzils beruhigte Johannes XXIII. die Teilnehmer 

mit den Worten: ‹Denn die Glaubenshinterlage selbst, das heisst die 

Glaubenswahrheiten, darf nicht verwechselt werden mit ihrer Aussageweise, auch wenn 

diese immer denselben Sinn und Inhalt meint.› In einer Sprache, die mit den Methoden 

des Heiligen Offiziums bricht, erkennen die Konzilsväter die Notwendigkeit an, ‹die von 

Gott geoffenbarten Taten und Worte, die in der Heiligen Schrift aufgezeichnet sind und 

von Kirchenvätern und Lehramt erläutert werden, aufs neue zu durchforschen› (AG 22). 

Ganz offensichtlich macht das Zweite Vatikanische Konzil den Weg frei für den 

Pluralismus in der ‹theologischen Besinnung›, die ‹in jedem soziokulturellen Grossraum 

angespornt› werden soll … Wenn die Theologen und Theologinnen … keine 

Geschichtenerzähler der römischen Kurie und Kommentatoren der päpstlichen Enzykliken 

sind, dann verpflichtet sie die Ausübung ihres Berufs dazu, die Risiken eines freien 

Denkens auf sich zu nehmen, das die Furcht vertreibt und auf den Heiligen Geist 

vertraut.» 

(Giancarlo Collet) 

 

 

25.5.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Fatima-Wallfahrt im Zeichen der Ökumene 

Dass Ökumene nicht zuletzt Begegnung ist, zeigt Kardinal Beas Terminkalender des 

Jahres 1964. Im März reiste er nach Köln, um an der «Woche der Brüderlichkeit» 

teilzunehmen, im April traf er in Mailand mit Vertretern des Ökumenischen Rates der 

Kirchen zusammen und hielt an der Universität einen Vortrag mit dem Titel «Was die 

Einheit der Christen von den Laien erwartet». Sein Sekretär und Biograph Stjepan 

Schmidt schreibt über das Reiseprogramm des Monats Mai: «Eine besonders heikle Sache 

war für den Präsidenten des Sekretariats für die Einheit der Christen die Teilnahme an 

der Wallfahrt nach Fatima Mitte Mai. Tatsächlich hat er diese Einladung erst nach langen 

Überlegungen angenommen. Er tat es schliesslich, weil in jenem Jahr die Wallfahrt dem 

Gebet und der Busse für das Konzil, für die Einheit der Christen und für den Frieden 

gewidmet war. Ausserdem bot ihm diese Teilnahme eine Gelegenheit, eine ganz 

christozentrische Marienverehrung zu empfehlen». 



(mq; vgl. Schmidt, 552f.) 

 

 

26.5.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Monarchisch-autoritär 

Wie sprechen zwei Franzosen, wenn sie unter sich sind, über die Deutsche 

Bischofskonferenz? Am 26. Mai 1964 sieht P. Yves Congar OP Bischof Léon-Arthur 

Elchinger (Strasbourg), der an der Versammlung der Deutschen Bischofskonferenz 

teilgenommen hatte (wir berichteten am 21.5.2014: 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m115723). 

Als erstes stellt Congar fest, dass die deutschsprachigen Bischöfe besser über die 

Schemata informiert sind als die französischen Bischöfe, die bisher keine Vorlagen 

erhalten haben. Bemerkenswert scheint ihm, dass zu dieser Konferenz in Innsbruck 

Bischöfe aus der DDR gekommen sind. Rückblickend wird registriert, dass sie sich 

während der zweiten Konzilssession wenig zu Wort gemeldet haben. «Mgr. Elchinger 

denkt, dass dies mit Absicht geschah» (Co 2,83). 

Elchinger und Congar tauschen sich dann über die Meinungen der deutschsprachigen 

Bischöfe zu den Konzilsvorlagen aus: ihre Position zu Lumen Gentium und insbesondere 

dem Kapitel über die Heiligkeit, ihre Unzufriedenheit hinsichtlich des Schemas über die 

Priester, ihre Uneinigkeit über die Mischehen usw. 

Das Gesamturteil fällt ambivalent aus: «Mgr. Elchinger denkt auch dieses Mal, dass die 

Versammlung der deutschen Bischöfe sehr gut organisiert und vorbereitet ist, aber dass 

die Versammlung selbst und als solche wenig interessant ist. Es ist ziemlich monarchisch-

autoritär» (Co 2,83). 

(emf) 

 

 

27.5.2014 (Aktuelle Bezüge) 

Heute Abend: Geburtstagsfeier für Kardinal Bea in Riedböhringen 

Heute Abend um 19.30 Uhr wird im Kardinal-Bea-Museum in Blumberg-Riedböhringen, 

dem nahe der schweizerischen Grenze gelegenen Heimatort Augustin Beas, aus Anlass 

des morgigen 133. Geburtstages des Kardinals ein Gedenkgottesdienst gefeiert. Zu 

einem solchen Gottesdienst laden bereits seit einiger Zeit die Riedböhringer Pfarrei St. 

Genesius und der Kardinal-Bea-Förderverein jedes Jahr an Beas Geburtstag ein.  

Wenngleich sich das Leben des Jesuiten weitgehend fern seiner südbadischen Heimat 

abspielte, blieb der Bibelwissenschaftler, der als erster Präsident des Sekretariats zur 

Förderung der Einheit der Christen zu einem zentralen Akteur und zu einem Symbol des 

Konzils wurde, Riedböhringen zeitlebens verbunden. Während des Konzils trugen die 

Heimatbesuche des Kardinals in der Erzdiözese Freiburg i.Br. (und darüber hinaus) zu 

einer regelrechten «Bea-Euphorie» bei, die für die Konzilswahrnehmung eine wichtige 

Rolle spielte.  

In der Riedböhringer Pfarrkirche St. Genesius befindet sich heute das Grab des Kardinals. 

In seinem Geburtshaus wurde 1993 anlässlich seines 25. Todestages in Anwesenheit von 

Johannes Kardinal Willebrands, Beas Mitarbeiter und Nachfolger im Sekretariat zur 

Förderung der Einheit der Christen, das Kardinal-Bea-Museum eröffnet, für das der 

Kardinal-Bea-Förderverein verantwortlich zeichnet (www.kardinal-bea-museum.de).  

(mq; zur «Bea-Euphorie» s. Stefanie Schneider, Interkonfessionelle Begegnungen und 

Ökumene, in: Heribert Smolinsky (Hg.), Geschichte der Erzdiözese Freiburg. Band 1: Von 

der Gründung bis 1918, Freiburg 2008, 623–644, 632; Michael Quisinsky, Freiburger 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m115723
http://www.kardinal-bea-museum.de/


Konzilsväter auf dem II. Vaticanum. Konzilsbeteiligung und Konzilshermeneutik von 

Erzbischof Hermann Schäufele und Weihbischof Karl Gnädinger, in: Freiburger Diözesan-

Archiv 129 (2009), 181-289, 182) 

 

 

28.5.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Geburtstagsgeschenk in Harvard  

Kardinal Bea setzte kurz nach seinem 83. Geburtstag, den er am 28. Mai 1964 begehen 

konnte, seine Reisen in Sachen Ökumene und Konzil fort. Anfang Juni reiste er in die 

Vereinigten Staaten. «Es handelte sich nicht wie im Vorjahr um Vorträge und 

Ansprachen, sondern einfach darum, an der Harvard-Universität die Ehrendoktorwürde in 

Rechtswissenschaft persönlich entgegenzunehmen, die gewissermassen die Frucht der 

Vorträge des vorhergehenden Jahres war. Das Ereignis war in ökumenischer Hinsicht 

sehr bedeutsam, weil die Zeremonie vor 12.000 Studenten stattfand (…). Die offizielle 

Begründung für die Ehrung lautete: ‹Inmitten der Uneinigkeiten der Menschheit sucht 

dieser ehrwürdige Gelehrte den brüderlichen Dialog, indem er die Eintracht in der 

Christenheit beschwört.›» Übrigens wurde zugleich auch der deutsche Bundeskanzler 

Ludwig Erhard, der «Vater des Wirtschaftswunders» nach dem Zweiten Weltkrieg, mit der 

Ehrendoktorwürde ausgezeichnet. 

 

Anlässlich dieses Besuches teilte der Präsident der Universität Beas Sekretär Schmidt 

«vertraulich seine eigene Überzeugung mit, die sowohl die Einladung des Vorjahres als 

auch die jetzige Ehrung erklärt: ‹Sehen Sie, wir wissen, dass heute der Geist Gottes in 

besonderer Weise in der Kirche wirkt, und Bea ist sein Werkzeug. Deshalb verehren wir 

ihn.» 

(mq; vgl. Schmidt, 553). 

 

 

29.5.2014 (Personen) 

Brückenbauer im Heiligen Land 

Während der Reise von Papst Franziskus ins Heilige Land zeigte sich immer wieder, wie 

sehr das II. Vaticanum in vielerlei Hinsicht Perspektiven eröffnet hat. Nicht zuletzt die 

Konzilsteilnehmer aus der Region mit ihrer komplizierten religiösen, politischen und 

sozialen Gemengelage haben daran ihren Anteil. Einer von ihnen war der 1908 in Tantah 

(Ägypten) geborene melkitische Christ Georges Hakim. Nach dem Schulbesuch bei den 

Weissen Vätern und den Jesuiten studierte er im Séminaire Sainte-Anne und empfing 

1930 die Priesterweihe. Nach diversen Tätigkeiten in Kairo wurde er 1943 Bischof von 

Akka und ganz Galiläa, 1964 Erzbischof ebenda und übte von 1967-2000 als Maximos V. 

das Amt des melkitischen Patriarchen von Antiochia aus. Der Ökumene und dem 

interreligiösen Dialog galt sein Augenmerk ebenso wie der Gruppe der „Kirche der 

Armen“ um den französischen Priester Paul Gauthier. Seine in französischer Sprache 

gehaltenen Konzilsinterventionen reflektieren vor dem Horizont melkitischer Tradition 

und Erfahrung Leben und Lehre der Kirche. 2001 starb Hakim in Beirut. 

(mq, vgl. PersLex 125) 

 

 

30.5.2014 

(Personen) 

Die Berufenen rufen 



Henri de Lubac SJ gehörte zu den Konzilstheologen, die einerseits mit ihrer Meinung nicht 

hinter dem Berg hielten, andererseits aber nicht ungefragt alles kommentieren wollten. 

Es bedurfte immer wieder sensibler Konzilsväter, die Theologen wie de Lubac 

ermunterten, ihre bereichernde Meinung in das Gesamt der Diskussion einzubringen und 

diese so voranzubringen. Anfang Juni 1964 – de Lubac nahm in Rom an der mehrtägigen 

Sitzung der Theologischen Kommission teil – wollte Erzbischof McGrath (Panama) wissen, 

was de Lubac vom Textentwurf der künftigen Pastoralkonstitution hielt. «Ich sagte ihm, 

dass ich mit der guten Intention von P. Häring einverstanden bin, und dass mich deren 

Durchführung wenig begeistert.» McGrath schlug daraufhin vor, in der Sitzung der 

Theologischen Kommission einen Redebeitrag de Lubacs zu ermöglichen. Der Plan des 

Bischofs war, während der Sitzung eine (in diesem Fall vorbereitete) Anfrage an den 

Theologen zu richten. Nachdem Henri de Lubac diesen Vorschlag ablehnte, bat ihn 

McGrath, einen kleinen Text zu verfassen, in dem er seine Sicht der Dinge darlegen 

sollte. «Dies tat ich heute morgen, bevor ich in den Vatikan ging. Ich gebe ihm (McGrath) 

meinen Text am Beginn der Sitzung, er kann darüber frei verfügen.» 

(mq; Vgl. Lu II,82) 

 

 

31.5.2014 

(Heute vor 50 Jahren) 

Nächster Punkt, bitte! 

Am 31. Mai 1964 reiste Henri de Lubac über Turin nach Rom, wo er an dem am 1. Juni 

beginnenden, mehrtägigen Treffen der Theologischen Kommission teilnahm. Sein 

ausführlicher Bericht über die während der Arbeitssitzungen geführten Diskussionen 

enthält relativ wenige persönliche Einschätzungen und Bewertungen. Manchmal kann sich 

der Jesuit aber eines spitzen Kommentars nicht erwehren. Nachdem etwa am 4. Juni die 

Sitzung just unterbrochen wurde, als Erzbischof Henríquez die Meinung von Karl Rahner 

und Yves Congar einholen wollte und nach Wiederaufnahme der Sitzung die Bitte 

Kardinal Königs um Anhörung Rahners überhört wurde, bemerkt de Lubac: «Wir sagen 

unter uns im Scherz, dass man nun ein gutes Mittel gefunden habe, die Arbeit der 

Kommission zu beschleunigen: wenn der Name Rahner oder Congar fällt, ruft Kardinal 

Ottaviani den nächsten Punkt auf.» 

(mq; Lu II,80)  

 

 

1.6.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«Wir sind eine Kommission des Konzils» 

Wie Henri de Lubac (siehe gestrigen Eintrag) reist auch Yves Congar für die Sitzungen 

der Theologischen Kommission Anfang Juni 1964 nach Rom. Er steht am 1. Juni um 4 

Uhr auf, arbeitet noch drei Stunden und geht nach 8 Uhr auf die Reise. Das Reisebüro hat 

ihm falsche Angaben gemacht – der Fahrplan hat am 1. Juni gewechselt, so dass er in 

Basel fast seinen Anschluss nach Zürich und damit auch seinen Flug verpasst hätte. Im 

vollen Flugzeug kann er sein Bein um keinen Zentimeter bewegen. 

Um 16 Uhr beginnt im Vatikan die erste Sitzung mit der Ankündigung der Traktanden der 

Sitzungen. Darunter zählt das Schema XVII, inzwischen (das spätere Konstitution 

Gaudium et spes). Doch der Sekretär P. Sebastian Tromp hat einen eigenen Namen für 

diese Konzilsvorlage: «Tromp sagt jeweils: ‹famosum illud schema [jenes berühmte / 

berühmt-berüchtigte Schema›» (Co 2,84). In Italien, so vermerkt Congar, ist die Zahl 13 

eine Glückszahl. 



Das erste Thema ist das Kapitel über Maria in Lumen Gentium. Wieder einmal wird 

versucht, den neuen Titel «Mater Ecclesiae» einzufügen. Mehrere Personen intervenieren 

im Namen der Tradition, um einen neuen Titel zu vermeiden. Das Votum von Kardinal 

Ottaviani, dieser Titel sei der Wunsch des Papstes, verfängt nicht. Congar hebt 

demgegenüber die Wortmeldung von Abtpräses Christopher Butler OSB hervor. «Wir 

haben nicht die Aufgabe, Echo der Worte des Papstes zu sein, für das ‹habet curiam 

suam [hat er seine Kurie]›. Wir sind eine Kommission des Konzils» (Co 2,85). 

(emf) 

 

 

2.6.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Neue Chancen für die Beziehungen mit den Orthodoxen 

In Rom sichtet Yves Congar die «Anregungen», die Papst Paul VI. der Theologischen 

Kommission bezüglich der Ausführungen über die Kollegialität gegeben hatte (siehe 

Konzilsblog-Beitrag vom 19.5.2014: 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m115574). Sehr kohärent sei der Sinn 

dieser Anregungen bzw. Korrekturen: «Sie zielen darauf, den Papst nicht in die Kirche, 

sondern über die Kirche zu stellen … Das ist die Ekklesiologie, welche die Vereinigung mit 

den Orthodoxen definitiv unmöglich machen würde» (Co 2,86). 

Dies ist umso problematischer, als zur selben Zeit ein neuer Ton in die Beziehungen 

zwischen Papst Paul VI. und Patriarch Athenagoras einkehren. Wie Congar ebenfalls am 

2. Juni 1964 erfährt, hat der Papst eine österliche Botschaft an Patriarch Athenagoras 

und die anderen orthodoxen Patriarchen gesandt. Im Brief an Patriarch Athenagoras habe 

der Papst eigenhändig einen Satz ergänzt, der die anerkennende Formulierung «der Teil 

der Herde Christi, welchen Sie leiten» enthält (Co 2,89). Patriarch Athenagoras habe die 

Idee, selbst nach Rom zu kommen, zusammen mit anderen Patriarchen, im Rahmen des 

Konzils «was seinem Besuch beim Papst den Charakter eines Besuchs allein beim Papst 

als solchen nehmen würde». «Das wäre VORTREFFLICH» (Co 2,89). 

Die Erneuerung der Beziehungen wird aber nicht bedingungslos angestrebt. Der Patriarch 

von Moskau, so vernimmt Congar, habe gesagt: «Wir wollen den Dialog, aber wir warten 

bis zum Ende des Konzils, um ihn zu beginnen, damit wir ihn nur dann beginnen, wenn 

es Chance auf einen Erfolg gibt. Denn ein Scheitern wäre schlimmer als alles andere» (Co 

2,94). Umso mehr Aufmerksamkeit ist den Aussagen über das Verhältnis zwischen Papst 

und Bischöfen/Bischofskollegium und über das Verhältnis zwischen dem mystischen Leib 

Christi und der römischen Kirche in Lumen gentium zu schenken. Yves Congar formuliert 

pointiert: «Es bräuchte eine Ekklesiologie der Kirche als Gemeinschaft von Kirchen» (Co 

2,99). 

(emf) 

 

 

3.6.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Entspannung durch Coca-Cola 

«Wie nicht sprechen», mit dieser Frage setzte sich der französische Philosoph Jacques 

Derrida (in Auseinandersetzung mit theologischen Traditionen der Negativen Theologie) 

in einem gleichnamigen Buch auseinander. Dieselbe Herausforderung stellt sich am 3. 

Juni 1964 auch der Theologischen Kommission, als sie sich mit dem Text über die 

Offenbarung und speziell dem Verhältnis von Schrift und Tradition befasst. Denn für die 

Neuerarbeitung dieses Konzilsdokumentes ist das Votum der Konzilsväter bindend, keine 

Stellungnahme zu den beiden Richtungen, die es zu diesem Thema in der Theologie gibt, 



abzugeben. Darum muss eine Aussage über den Inhalt der Tradition in ihrem Verhältnis 

zur Schrift vermieden werden. 

Trotzdem melden sich in der Kommission Stimmen, die im Text festgehalten wissen 

wollen, dass in der Tradition neue Elemente des Glaubens zu finden sind. Schrift und 

Tradition sollen als «zwei Quellen» unterschieden werden. Auf der anderen Seite wird 

protestiert. Abtpräses Butler ruft aus, er beklage es ausserordentlich («vehementissime 

doleo»), dass diese Frage erneut thematisiert wird. Wenn es etwas gebe, das absolut 

sicher sei, dann dass man sich darüber nicht werde einigen können. Man solle deswegen 

darüber schweigen. 

«Konfuse Diskussion, in der mehrere auf einmal sprechen. Man macht eine 

Unterbrechung, um eine Coca-Cola trinken zu gehen» (Lu 2,74). 

Nach der Pause lenkt Ottaviani ein, schlägt jedoch noch vor, dass in der Konzilsaula zwei 

verschiedene Positionen präsentiert würden. Dafür findet sich jedoch keine Mehrheit. 

Wie Henri de Lubac für sich notiert, habe niemand von jenen, die bezüglich des 

Verhältnisses von Schrift und Tradition der Meinung sind, dass die Tradition nicht über 

die Schrift hinausgeht, diese Position vertreten. Man habe sich nur dagegen gewandt, 

dass die andere Position sich artikuliert, statt das Nicht-Sprechen einzuhalten. 

Schlussendlich entsteht noch ein ganz anderer Verdacht, nämlich dass die Diskussion 

verlängert wird, um nicht über das Thema Kollegialität zu sprechen, bis einige Bischöfe, 

die vorzeitig abreisen müssen, nicht mehr an den Sitzungen teilnehmen können (vgl. Lu 

2,75). 

(emf) 

 

 

4.6.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Veritatem in caritate (Eph 4,15) 

Am 4. Juni 1964 ernannte Papst Paul VI. den wichtigsten Mitarbeiter Augustin Kardinal 

Beas im Sekretariat zur Förderung der Einheit der Christen, den niederländischen Priester 

Johannes Willebrands, zum Titularbischof von Mauriana. Willebrands, dessen 

Bischofsdevise Veritatem in caritate (Eph 4,15) als geistliche Zusammenfassung seines 

Lebenswerks gelten kann, gehörte bereits vor dem Konzil zu den bedeutenden römisch-

katholischen Ökumenikern. Die massgeblich auf seinen Einfluss zurückgehende 

Katholische Konferenz für Ökumenische Fragen nahm im August 1952 unter dem 

Protektorat von Bischof François Charrière in Freiburg i.Ü. ihre Arbeit auf. 

Vorausgegangen waren Kontaktgespräche im Vatikan – u.a. mit den später auf dem 

Konzil einflussreichen Jesuiten Sebastiaan Tromp und Augustin Bea – und in 

verschiedenen europäischen Einrichtungen, die sich der Einheit der Christen verschrieben 

hatten. Zu letzteren gehören etwa das Johann-Adam-Möhler-Institut in Paderborn und 

das dominikanische Studienzentrum Istina in Paris. 

Dass der Generalsekretär des in Genf ansässigen ÖRK, Willem Adolf Visser’t Hooft, 

ebenfalls ein Niederländer war, mag die frühe gute Zusammenarbeit mit Willebrands 

begünstigt haben: Noch im Jahr der Gründung der Katholischen Konferenz für 

Ökumenische Fragen hielt Willebrands als erster Katholik Vorlesungen am Ökumenischen 

Institut in Bossey bei Genf. 

Obwohl durch die Bischofsweihe nun selbst Konzilsvater, blieb Willebrands in erster Linie 

der aufopferungsvolle Arbeiter im Hintergrund. Lediglich am 7. Dezember 1965 trug er 

die Gemeinsame Erklärung von Paul VI. und Patriarch Athenagoras zur Aufhebung der 

1054 erfolgten gegenseitigen Exkommunikation – in französischer Sprache - vor. Nach 

dem Konzil wirkte Willebrands, nunmehr Kardinal, von 1969-1989 als Nachfolger 



Augustin Beas im Amt des Präsidenten des Einheitssekretariates, 1975-1983 war er 

zudem Erzbischof von Utrecht.  

Die Bischofsweihe empfing Willebrands wenige Wochen nach seiner Ernennung am 28. 

Juni 1964 – 50 Jahre und einen Tag vor dem in diesen Tagen vom Domkapitel gewählten 

und Papst Franziskus ernannten künftigen Erzbischof von Freiburg i.Br., Stephan Burger, 

der übrigens ganz in der Nähe der Heimat Kardinal Beas unweit der schweizerischen 

Grenze aufwuchs und dem über den Rhein hinweg herzliche Glück- und Segenswünsche 

gelten. 

(mq; zu Willebrands vgl. Karim Schelkens, Art. Willebrands, in: BBKL 32 [2011], 1530-

1548) 

 

 

5.6.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Unausstehliches 

Sind die «Anregungen» von Paul VI. «Anregungen» oder Weisungen? Für die Mitglieder 

der Theologischen Kommission ist dies am 5. Juni 1964 eine zentrale Frage. Kardinal 

Ottaviani, der ebenso wie sein Mitarbeiter Parente auch selbst von diesen Korrektur- bzw. 

Veränderungsvorschlägen Pauls VI. überrascht zu sein scheint (vgl. Co 2,95), klärt, dass 

gemäss seiner Rückfrage beim Papst die 13 Punkte ausdrücklich der freien Diskussion 

überlassen werden. Parente, dessen eigener Text von diesen Korrekturvorschlägen 

betroffen ist («sum in causa»: Lu 2,85), beruhigt zwar, dass bei Annahme der 

Veränderungen der Text «substantiell» derselbe bliebe. Trotzdem ist er betroffen, dass 

ein unter seiner Leitung entstandener Text angefeindet wird, und versucht, einen 

konzilianten Weg zwischen Berücksichtigung und Zurückweisung der Anregungen 

vorzuschlagen (vgl. Lu 2,85f). 

Congar nutzt anlässlich der 13 Korrekturvorschläge die Chance, in einem Text für eine 

Formulierung zu werben, die den Orthodoxen nicht das Kirchesein und die Authentizität 

der Ämter bestreitet. Daraufhin bezeichnet Heribert Schauf die Orthodoxen als 

Schismatiker, die eigentlich weder Lehramt noch Jurisdiktion kennen. «Für ihn haben die 

orthodoxen Kirchen nicht die wahre Qualität von Kirche. Und er trägt dies mit solch einer 

Sicherheit, Genugtuung vor!!!» (Co 2,103). Ähnlich referiert Henri de Lubac: «Gemäss 

seinem Vortrag gäbe es nichts Gültiges bei den Orthodoxen, weder Lehre, noch Messe, 

noch Sakramente», und Lubac merkt an: «Er erscheint derart unausstehlich [odieux], 

dass mehrere [Personen] Zeichen von Verblüffung erkennen lassen» (Lu 2,88). 

Am Folgetag notiert Congar, Bischof Ancel habe Kardinal Browne gesagt: «Wenn 

Patriarch Athenagoras vernehmen würde, dass wir die Kollegialität wieder in Frage 

stellen, würde er sofort kehrt [machine arrière] machen!» (Co 2,105). 

(emf) 

 

 

6.6.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ambivalente Wiederholungen 

Wie oft muss man den Papst erwähnen, um ihm hinreichend zu würdigen? Oder trägt die 

häufige Nennung sogar im Gegenteil dazu bei, ihn auf blosse juridische Funktionen zu 

reduzieren? Wecken Wiederholungen erst den Verdacht, dass der Papst nicht ernst 

genommen wird? (vgl. z.B. Lu 2,95). 

In der Auseinandersetzung um die 13 Korrekturvorschläge von Paul VI. beklagen einige 

der Bischöfe und Theologen der Kommission die unsinnige Vervielfältigung der 

Bezugnahmen auf den Papst, obwohl doch eigentlich vom Bischofskollegium die Rede 



sein sollte. Auch Parente merkt an, es sei, da der Text von den Bischöfen handle, nicht 

notwendig, an jeder Stelle vom Papst zu sprechen (vgl. Lu 2,86). 

In diesem Zusammenhang flüstert Albert Prignon, Rektor des Collège belge, Henri de 

Lubac ins Ohr: «Man muss diese Art von Wiederholungen, obwohl sie unnütz und 

lächerlich sind, akzeptieren; denn der Papst ist unter Druck; er muss, und die Bischöfe 

mit ihm, einige Zugeständnisse machen; Sie können sich nicht vorstellen, was vorgeht: 

alles ist vorbereitet, um das Konzil zu torpedieren» (Lu 2,92). 

Trotzdem kann nicht alles hingenommen werden. Eine Formulierung, dass der Papst 

allein dem Herrn verpflichtet sei, wird zurückgewiesen. Philips weist darauf hin, dass der 

Papst der Offenbarung, der Grundstruktur der Kirche, den Sakramenten, den Aussagen 

früherer Konzilien verpflichtet sei. «Dies war eine höfliche Korrektur eines entlarvenden 

Missgriffs in der Theologie» (OM 202). 

(emf) 

 

 

7.6.2014 

Ein «neues Pfingsten» – oder: pneumatologische Initialzündung des Konzils 

Das II. Vaticanum war zuallererst und in vielerlei Hinsicht ein geistliches Ereignis. Ein 

«neues Pfingsten» sollte es ja dem Wunsch zufolge werden, den Papst Johannes XXIII. in 

seiner Ansprache zur Eröffnung des Konzils äusserte. Dazu gehörte auch, dass im Laufe 

der Konzilsarbeiten das Bewusstsein für die notwendige Aufmerksamkeit für das Wirken 

des Heiligen Geistes in Kirche und Theologie wuchs. 

Dies war u.a. ein Verdienst des griechisch-orthdoxen «nichtkatholischen Beobachters» 

Nikos Nissiotis: er mahnte immer wieder an, in den werdenden Konzilstexten die 

pneumatologische Dimension gebührend zu berücksichtigen. Wohl auch aufgrund solcher 

ökumenischen Konzilserfahrungen veröffentlichte Yves Congar 1967 in der Revue des 

Sciences philosophiques et théologiques (www.rspt.fr) einen Artikel über die 

Pneumatologie in der katholischen Theologie. Er liest sich wie ein immenses 

konzilsinspiriertes Arbeitsprogramm und ist Initialzündung für das, was in sein Alterswerk 

Je crois en l’Esprit saint (1979) / Der Heilige Geist (1982) mündet. 

 

(mq; vgl. Ansprache von Papst Johannes XXIII. zur Eröffnung des Zweiten Vatikanischen 

Konzils [11. Oktober 1962], in: Ludwig Kaufmann, Nikolaus Klein, Johannes XXIII. Pro-

phetie im Vermächtnis, Fribourg/Brig 1990, 116–150, 129; zur pneumatologischen 

Sensibilisierung durch Nissiotis s. Lukas Vischer, Grenzgänger zwischen Ost und West, in: 

Marina Nissiotis [Hg.], Nicos Nissiotis. Religion, Philosophy and Sport in Dialogue. In 

Memoriam, Athen 1994, 349-353, 352; Yves Congar, La pneumatologie dans la théologie 

catholique, in: RSPT 51 [1967], 250–258 sowie ders., Je crois en l’Esprit Saint, Paris 

1979 bzw. die deutsche Übersetzung ders., Der Heilige Geist, Freiburg i.Br. 1982) 

 

 

8.6.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Dialog mit anderen Religionen 

Programmatisch am Pfingstfest 1964 (damals der 17. Mai) rief Papst Paul VI. das 

Sekretariat für die Nichtchristen ins Leben. Das Sekretariat sollte, analog zum Sekretariat 

zur Förderung der Einheit der Christen, dem Dialog mit den anderen Religionen dienen. 

Es wurde der Leitung von Kardinal Paolo Marella anvertraut, der dazu durch seine 

Auslandserfahrung und Kontakte mit Nichtchristen in Japan dazu besonders geeignet 

schien. 

http://www.rspt.fr/


Das Sekretariat hatte dann eine wechselvolle Geschichte. 1988 wandelte es Papst 

Johannes Paul II. zum Päpstlichen Rat für den Interreligiösen Dialog um. Papst Benedikt 

XVI. fasste diesen Rat 2006 mit dem Päpstlichen Rat für Kultur zusammen. Dieser Schritt 

wurde 2007 wieder rückgängig gemacht, nachdem im Gefolge der Regensburger Rede 

2006 von Papst Benedikt XVI. der Gesprächsbedarf vor allem mit den Muslimen enorm 

gestiegen war. 

50 Jahre nach Gründung des Sekretariates für die Nichtchristen findet heute, Pfingsten 

2014, im Vatikan ein Friedensgebet statt, bei dem Papst Franziskus gemeinsam mit 

Patriarch Bartholomaios die Präsidenten Israels und Palästinas empfängt. Mit den 

Teilnehmenden begegnen sich auch drei Religionen. Jean-Louis Kardinal Tauran, der 

heutige Präsident des Päpstlichen Rates für den Interreligiösen Dialog, hatte Papst 

Franziskus auf der Pilgerreise im Mai 2014, während derer Papst Franziskus seine 

Einladung aussprach, begleitet. 

Den Verlauf des Friedensgebetes erläutert Pater Pierbattista Pizzaballa, Franziskaner-

Kustos im Heiligen Land, auf der Internetseite von Radio Vatikan (wo auch eine 

Liveübertragung abrufbar sein wird) wie folgt: 

«Das Gebet hat denselben Ablauf für alle drei Religionen. Das erste ist das Lob Gottes für 

die Schöpfung; Gott hat uns alle geschaffen, und so sind wir alle Geschwister. Zweiter 

Moment: Eine Gewissenserforschung. Obwohl wir alle Geschöpfe Gottes sind, sind wir alle 

Sünder, wir haben gegen die gemeinsame Berufung gefehlt und bitten um Vergebung. 

Der dritte Moment ist eine Fürbitte an Gott, damit er uns alle in die Lage versetzt, den 

Frieden zu bauen, jeden im eigenen Umfeld. Es ist ein Gebet in Form einer Fürbitte. Eine 

Anrufung um Hilfe, damit wir alle Architekten des Friedens werden können». 

(emf; vgl. PersLex 184f; 

http://de.radiovaticana.va/news/2014/06/06/details_zum_pfingstlichen_friedenstreffen_i

m_vatikan/ted-805124) 

 

 

9.6.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Yves Congar und Papst Paul VI. 

Bereits seit einigen Tagen erwartet und erhofft P. Yves Congar OP eine Audienz bei Papst 

Paul VI. Zunächst auf den 6. Juni geplant, erfährt Congar am selben Vormittag, dass sie 

verschoben werden muss, doch einige Tage später kommt es dann zu einer Begegnung. 

Doch vor seiner Abreise wird er doch noch empfangen. 

Congar legt dem Papst, insbesondere im Blick auf die orthodoxen Kirchen, eine noch 

nicht erarbeitete Communio-Ekklesiologie ans Herz. Paul VI. fragt ihn, was er damit 

sagen will: eine Kirche, die doch eine Vielfalt von Riten und Gewohnheiten kennt. Dieser 

Teil des Gesprächs dürfte der Grund sein, warum Congar im Rückblick Paul VI. als sehr 

aufmerksam charakterisiert, in ekklesiologischen Fragen aber die Vision vermisst, die es 

eigentlich bräuchte. 

Congar regt an, wie zuvor beim 4. Laterankonzil und beim Konzil von Trient ein 

konziliares Glaubensbekenntnis zu verfassen – und erhält von Paul VI. sogleich den 

Auftrag, einen Entwurf dazu vorzulegen. 

Weitere Gesprächsthemen sind die Zeitschrift Concilium sowie der Projekt, in Jerusalem 

ein ökumenisches Institut einzurichten. Die Rede kommt ausserdem auf den Laien-

Auditor Jean Guitton, was Yves Congar in Verlegenheit bringt. Die Meinung Pauls VI., 

dass der französische Philosoph die Laien gut repräsentiere, teilt Congar nicht, wagt dies 

aber nicht zu sagen. Im Rückblick wirft Congar sich Feigheit vor … 

(emf; vgl. Co 2, 115-118) 

http://de.radiovaticana.va/news/2014/06/06/details_zum_pfingstlichen_friedenstreffen_im_vatikan/ted-805124
http://de.radiovaticana.va/news/2014/06/06/details_zum_pfingstlichen_friedenstreffen_im_vatikan/ted-805124


 

 

10.6.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Die Bibel, die Theologie und Karl Rahner 

Weil die Heiligen Schriften wahrhaft das Wort Gottes enthalten und sind, ist das Studium 

des heiligen Buches gleichsam «die Seele der Theologie», so formuliert die 

Offenbarungskonstitution Dei Verbum 24. 

Als dieser Text in der Theologischen Kommission diskutiert wird, meldet sich Karl Rahner 

zu Wort und wendet ein, dass das Studium von Schrift und Tradition nicht nur die Seele 

der Theologie ist, sondern die ganze Theologie schlechthin. Philips und andere wenden 

sich gegen diese These, und Daniélou meint, dass Rahner nun doch etwas übertreibe. 

Lubac stimmt ihm zu und ergänzt in seinem Tagebuch: «und ich kann schlecht erkennen, 

wie sich das mit der tatsächlichen Theologie von Rahner in Übereinstimmung bringen 

lässt» (Lu 2,81; vgl. auch Lu 2,83f). 

(emf) 

 

 

11.6.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ist die Liebe für die Ehe wesentlich? 

Wenn im Herbst 2014 die Bischofssynode zum Thema Ehe und Familie zusammentritt, tut 

sie dies auf der Basis des Eheverständnisses, wie es das II. Vatikanum in Gaudium et 

spes (Nr. 47-52) formuliert hat. 

Dass es sich um einen hart umkämpften Text hat, zeigt sich am 6. Juni 1964, als 

nachmittags das Schema XIII, und zwar der Abschnitt über die Würde von Ehe und 

Familie, beraten wird. Die Diskussion beginnt mit einer Attacke von Bischof Frane Franić 

gegen Bernhard Häring: Dieser wolle seine eigene Sicht durch das Konzil «kanonisieren» 

lassen – nämlich jene Position, der gemäss die Liebe das Wesentliche der Ehe ist. 

Tatsächlich hatte das vorkonziliare Schema über Keuschheit, Jungfräulichkeit, Ehe und 

Familie formuliert: «Verboten ist zu behaupten, in der Ehe sei die Liebe wesentlich». 

Ebenfalls kritisiert wird die Auffassung, dass die Ehe nicht ein blosses Instrument der 

Fruchtbarkeit ist. Andere Mitglieder der Kommission, die den beratenen Text vorbereitet 

hat, stellen sich hinter Bernhard Häring, der keineswegs allein verantwortlich für den 

vorgelegten Text sei. Yves Congar notiert, die Attacke von Franić sei so grob gewesen, 

dass sie Häring einige Sympathien verschafft habe (vgl. Co 2,110). 

Der Konzilstext wird in GS 48 den Ehebund auf die «innige Gemeinschaft des Lebens und 

der Liebe in der Ehe beziehen» und – wie später noch ausführlicher zu zeigen ist – «eine 

grundlegende Revision» der traditionellen Ehelehre vornehmen sowie «historisch 

bedingte Engführungen und Irrtümer» überwinden (Lintner, Morallehre 109). 

(emf; vgl. Martin M. Lintner: Die Morallehre des Konzils. Kontinuität und Diskontinuität 

am Beispiel der Lehre über Ehe und Familie. In: Jörg Ernesti u.a. (Hrsg.): 

Selbstbesinnung und Öffnung für die Moderne. 50 Jahre Zweites Vatikanisches Konzil. 

Paderborn: Schöningh, 2013, 95-122) 

 

 

12.6.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Menschliche Schwächen 

Immer kommen dieselben zu spät … im Fall der Theologischen Kommission ist es P. 

Fernandez (vgl. Co 2,90). Nur als die Sitzung einmal 10 Minuten verspätet beginnt, ist er 

für einmal pünktlich (vgl. Co 2,100). 



Auch solche menschlichen Schwächen lernen die Mitglieder der Theologischen 

Kommission während der tage- und wochenlangen Zusammenarbeit kennen. 

Bei anderen ist die Art aufzutreten, die Wiedererkennungseffekt hat. P. Bernhard Häring 

präsentiert Anfang Juni seinen Text, den er für die spätere Konstitution Gaudium et spes 

verfasst hat. Henri de Lubac kommentiert das in seinem Tagebuch: «Häring verteidigt 

seinen Text mit einer gewissen Starrköpfigkeit, wie es seine Gewohnheit ist (sein Kopf 

hat nicht die Grösse seines Herzens)» (Lu 2,78). 

Weil man sich so gut kennt, weiss man, wer mit wem meist übereinstimmt und wer nicht. 

Als einmal Karl Rahner und Franic überraschenderweise derselben Meinung sind, notiert 

Lubac, er werde Franic damit aufziehen (Lu 2,80). 

Auch die kleinen Eitelkeiten werden durchschaut. Als Sebastian Tromp darauf drängt, die 

Enzyklika Mystici Corporis zu zitieren, flüstert jemand: «Immer seine Enzyklika! Er sollte 

ein bisschen bescheidener sein» (Lu 2,66). Es ist bekannt, dass diese Enzyklika von P. 

Tromp geschrieben worden war. Dieser soll sogar einmal gesagt haben: «Wie ich in 

meiner Enzyklika geschrieben habe …». 

(emf) 

 

 

13.6.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Unzufriedenheiten 

«Beklagenswerte Atmosphäre. Unordnung, Durcheinander, kleine Intrigen, Parteilichkeit 

des Präsidenten (der schlecht sieht und nicht sieht, was er nicht sehen will)», so notiert 

Henri de Lubac während der Junisitzung 1964 in sein Tagebuch (Lu 2,64). P. Piet 

Smulders habe mehrmals das Wort verlangt, aber der Sekretär habe es dem 

Vorsitzenden nicht angezeigt, und er wird übergangen. 

Ein konkretes Detail hält P. Yves Congar OP in seinem Tagebuch fest: der Vorsitzende der 

Theologischen Kommission, Kardinal Ottaviani, gibt an einer Stelle der Diskussion einem 

Berater seines Vertrauens P. Mario Luigi Ciappi OP das Wort. Man muss ihn darauf 

hinweisen, dass Ciappi noch gar nicht da ist. «Es war also IM VORHINEIN ausgemacht, 

dass Ciappi intervenieren sollte!!!» (Co 2,87). Etwas anders gibt Lubac diese (oder eine 

andere?) Szene wieder: Ottaviani habe Ciappi das Wort gegeben, und dieser habe 

gesagt: «Jetzt noch nicht». Jedenfalls flüstert Lubacs Sitznachbar diesem ebenfalls ins 

Ohr: «Sie haben sich also vorher verständigt» (Lu 2,66). 

Am 3. Juni 1964 entscheidet Ottaviani, dass die Experten nur noch sprechen dürfen, 

wenn sie gefragt werden. Karl Rahner vergeht vor Ungeduld und raunt Congar zu. «Was 

machen wir hier?» (Co 2,95). 

Angesichts solcher Beobachtungen wird die Atmosphäre gegenüber der Sitzung der 

Theologischen Kommission im März, wo es ein Klima der Kooperation und des Vertrauens 

gegeben hatte, als deutlich verschlechter eingeschätzt. «Heute sind wir zu den 

schlechten Tagen des Misstrauen und des Kampfes zurückgekehrt. Das kommt von der 

Offensive, die gegen die Kollegialität geführt wird» (Co 2,109). 

(emf) 

 

 

14.6.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Abzug der französischen Truppen aus Algerien 

«Schliesslich bemerken wir in unseren Tagen, dass die ganze Menschheitsfamilie im 

sozialen wie im politischen Leben eine völlig neue Gestalt angenommen hat. Da nämlich 

alle Völker für sich Freiheit beanspruchen oder beanspruchen werden, wird es bald keine 



Völker mehr geben, die über andere herrschen, noch solche, die unter fremder Herrschaft 

stehen». Mit diesen Worten beschreibt Papst Johannes XXIII. in seiner Enzyklika Pacem 

in terris vom 11. April 1963 (Nr. 23) eines der «Zeichen der Zeit». 

Am 15. Juni 1964 verlassen die letzten französischen Truppen mit Ausnahme eines 

letzten Flottenstützpunktes Algerien. Die ehemalige französische Kolonie hatte zwei Jahre 

zuvor, am 5. Juli 1962, die Unabhängigkeit erklärt. 

Wie weit der Weg zu Frieden, Menschenwürde und Freiheit sein würde, war damals noch 

nicht absehbar. 

(emf) 

 

 

15.5.2014 (Personen) 

Ökumene in Freiburg 

Am 15. Juni 1920 wurde in Luzern Heinrich Stirnimann geboren, der wenige Tage vor 

seinem Geburtstag am 9. Juni 2005 in Illanz verstarb. Nach Studienaufenthalten und 

Lehrtätigkeiten in der Schweiz, Italien und in Irland wirkte der Dominikaner von 1952 bis 

1982 als Professor für Fundamentaltheologie an der Universität Freiburg, deren Rektor er 

1968 bis 1971 war. Während des II. Vaticanums diente er als Berater von Bischof 

François Charrière (Lausanne-Genf-Freiburg). Zu seinen besonderen Verdiensten gehört 

die Gründung des Freiburger Institutum Studiorum Oecumenicorum (ISO), das nunmehr 

seinen 50. Geburtstag feiern kann.  

Über die Zeit der Gründung des ISO schreibt Heinrich Stirnimann OP: «Als es schon dem 

Konzil entgegenging, kam ein Kollege zu mir und sagte: ‹Wir müssen in Freiburg etwas 

tun in Sachen Ökumene›. Aufgrund dieser Anregung entstanden die jeweils während der 

Gebetsoktav für die Einheit der Christen (18.-25. Januar) an der Universität 

durchgeführten Kundgebungen. » In der bis auf den letzten Platz besetzten Aula maxima 

sprachen u.a. Jean-Jacques von Allmen und Jean-Louis Leuba (beide Neuenburg), Oscar 

Cullmann (Basel) und Lukas Vischer (Genf), aber auch Ökumeniker aus verschiedenen 

Ländern Europas wie Peter Meinhold (Kiel), Marc Boegner (Paris), Max Thurian (Taizé) 

und Nikos Nissiotis (Genf/Athen). «Durch diese Veranstaltungen, verbunden mit der 

Ausstrahlung des Konzils, verbreitete und vertiefte sich von Jahr zu Jahr in und an der 

Universität sowie unter den Freunden der Hochschule der Schweizer Katholiken (wie eine 

damals geprägte Formulierung lautete) eine für den ökumenischen Gedanken 

aussergewöhnlich offene Atmosphäre und – als engste Folge davon – ein dezidiertes 

ökumenisches Engagement.» 

Gleichsam als Geburtstagsgeschenk für Stirnimann wurden schliesslich am 19. Juni 1964 

die Statuten des Instituts von der Theologischen Fakultät verabschiedet und am 

darauffolgenden 21. Juli vom Freiburger Staatsrat genehmigt. 

 

(mq; zur Biographie s. http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10030.php, für die Zitate s. 

Heinrich Stirnimann, Zu den Anfängen des Instituts, in: Iso Baumer, Guido Vergauwen 

[Hg.], Ökumene. Das eine Ziel – die vielen Wege. Oecuménisme. Un seul but – plusieurs 

chemins. Festschrift zum 30jährigen Bestehen des Institutum Studiuorum 

Oecumenicorum der Universität Freiburg [Schweiz] [Ökumenische Beihefte 28], Fribourg 

1995, 17-20, 17). 

 

 

16.6.2014 (Aktuelle Bezüge) 

Theologie wie das Rennen von Le Mans 

http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10030.php


Bilder für das Theologietreiben mag es viele geben. Anlässlich des Rennens von Le Mans, 

das in diesem Jahr am 14./15. Juni stattfand, liegt es nahe, ein Bild zu erinnern, das 

Yves Congar während der Konzilsarbeit im Herbst 1963 verwendete. 

Wieder einmal tut er sich etwas schwer mit der Art, wie Rahner sich in Sitzungen und 

Gespräche einbringt, wenngleich er Respekt vor seiner Theologie hat. Nach einer 

Zusammenkunft notiert er: 

«Rahner reisst wieder einmal das Wort an sich. An einer Stelle scholastisches Duell 

Iamera-Urresti, dann Iamera-Rahner. Dieser Iamera ist ein Scholastiker in Reinform: er 

könnte während dreissig Tagen und dreissig Nächten ununterbrochen unterscheiden, 

gegen-unterscheiden, zurückweisen und beweisen. Das ist wie ein Sport: etwas wie die 

Sechstagerennen oder die 24 Stunden von Le Mans» (Co 1,496). 

(emf) 

 

 

17.6.2014 (Im Fokus des Konzils) 

15 (Wieder)Entdeckungen über die Kirche (I) 

In seinem Rückblick nach der zweiten Session fasst Hans Küng 15 (Wieder)Entdeckungen 

des Konzils über die Kirche zusammen. Er bündelt die bisherigen Diskussionen und 

Redebeiträge, deren Themen noch kaum ihren eigentlichen Abschluss während des 

Konzils gefunden haben. Dennoch wird in der Bündelung deutlich, was «in der Luft lag» 

und was vom Konzil zu erwarten war. Nicht zuletzt wird hier auch die mitlaufende 

Rezeption in der weltweiten Öffentlichkeit sichtbar, die ihrerseits auf das Konzil und seine 

Beschlussfassungen eingewirkt haben dürfte. Das Konzil war eine Sache der weltweiten 

(nicht nur) kirchlichen Öffentlichkeit geworden. Küng nennt die folgenden 

ekklesiologischen (Wieder)Entdeckungen: 

«1. die Kirche als das neutestamentliche eschatologische Volk Gottes, zu dem alle, Laien 

und Amtsträger, gehören; 

2. die Verkündigung des Wortes Gottes und die Feier von Taufe und Eucharistie als 

Konstitutive der Kirche, die so wesentlich als Ortskirche, als Gemeinde existiert; 

3. die Sündhaftigkeit der Kirche in dieser Welt und so ihr dauerndes Angewiesensein auf 

Gottes Vergebung; 

4. die charismatisch-pneumatische Struktur der Kirche des Neuen Testaments, die nicht 

nur auf die Apostel, sondern auch auf die Propheten gebaut ist, in der allen glaubenden 

Christen der Heilige Geist geschenkt ist und jedem einzelnen Christen seine besondere 

Geistesgabe, sein besonderes Charisma zur Erbauung der Gemeinde; 

5. die Teilnahme jedes einzelnen Christen am allgemeinen Priestertum der Gläubigen, die 

alle zusammen ein königliches, prophetisches und priesterliches Volk bilden und alle ohne 

Ausnahme zur evangelischen Vollkommenheit und Heiligkeit berufen sind;...» 

(Fortsetzung folgt morgen; 

ab; Kü 233f) 

 

 

18.6.2014 (Im Fokus des Konzils) 

15 (Wieder)Entdeckungen über die Kirche (II) 

Im Rückblick kann die hier dokumentierte Ergebnisbündelung von Hans Küng als präzise 

und weitsichtige Zusammenfassung zentraler ekklesiologischer Orientierungslinien des 

Konzils gewertet werden: Hier nun die restlichen 10 (Wieder)Entdeckungen des Konzils 

über die Kirche in Küngs Zusammenschau: 

«[…] .6. die Funktion des kirchlichen Amtes als selbstloser brüderlicher Dienst am 



einzelnen Christen und am ganzen grossen Gottesvolk, in dem alle Brüder unter einem 

Herrn sind; 

7. die besondere Bedeutung der Propheten und Lehrer (Theologen) neben den Aposteln 

und ihren Nachfolgern; 

8. die brüderliche Gemeinschaft der Bischöfe, die als ein Kollegium, als eine Körperschaft 

zusammen mit dem Papst die gemeinsame Verantwortung für die Gesamtkirche haben; 

9. die theologische Bedeutung der sakramentalen Bischofsweihe, durch welche der 

einzelne in das Bischofskollegium aufgenommen wird und seine pastorale 

Leitungsvollmacht von Christus erhält; 

10. die Wichtigkeit des Presbyteriums und das Zusammengehören von Bischöfen und 

Priestern im einen kirchlichen Dienst; 

11. die Wiederherstellung des ständigen Diakonenamtes nach dem Vorbild der Urkirche; 

12. die Notwendigkeit der Vielfalt und Freiheit in der einen Kirche und der Sinn der 

verschiedenen Traditionen, insbesondere der westlichen und der östlichen, als 

Manifestation der Katholizität der Kirche; 

13. die missionarische Struktur nicht nur der Missionskirchen, sondern der Gesamtkirche, 

und das besondere Dasein der Kirche für die Armen; 

14. der Dienst der Kirche an der Welt, und die Achtung der Menschen anderer Religion 

und anderer Rasse; 

15. der positive Sinn einer ‹Trennung› von Kirche und Staat.» 

(ab; Kü 234) 

 

 

19.6.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Bischöfliche Kollegialität 

Am 11. Juni 1964 veröffentlichte der Redaktionsleiter der «Schweizerischen 

Kirchenzeitung», der Luzerner Kirchengeschichtsprofessor Johann Baptist Villiger, die 

wesentlichen Teile eines Vortrags, den Bernard Jan Kardinal Alfrink auf Einladung von 

Franz Kardinal König in Wien gehalten hatte. 

Gemäss Alfrink war die zweite Session des Zweiten Vatikanischen Konzils durch zwei 

Charakteristiken gekennzeichnet: durch die Kollegialität der Bischöfe und durch den 

ökumenischen Gedanken. Die bischöfliche Kollegialität habe besonders unter denjenigen, 

welche die Führung der Kirche fast ausschliesslich durch den Papst und durch die 

römische Kurie verkörpert sähen, zu Verwirrung geführt, weil sie diese als Angriff auf die 

zentrale Führung empfunden haben. Bei der bischöflichen Kollegialität gehe es aber nicht 

um die Autoritätsstellung des einzelnen Bischofs, sondern des ganzen Bischofskollegiums. 

Und man dürfe nicht darauf schliessen, dass jeder Bischof die gleiche Autorität habe wie 

ein Apostel. Und – das Wichtigste – die Gemeinschaft der Bischöfe setzt voraus, dass 

darin der Papst eingeschlossen ist. 

 

Regelmässiges Zusammenkommen oder Einsetzung eines Bischofsausschusses? 

Die moderne Welt machte bereits in den 1960er-Jahren ein schnelles Zusammenkommen 

möglich, so dass der Ruf nach regelmässigen Konzilien auftauchte. Eine andere Variante 

wäre die Bildung eines bischöflichen «Kronrats», durch den die Stimme der ganzen 

Weltkirche im Zentrum gehört werden könnte. Die Idee eines solchen Kronrats wurde 

1964 als sehr wichtig eingeschätzt. – Es sollten noch fast 50 Jahre vergehen, bis diese 

Idee schliesslich mit der Einsetzung der K8 im Jahre 2013 durch Franziskus umgesetzt 

werden sollte. Beim Durchlesen des hochinteressanten Vortrags von Kardina Alfrink in 

der SKZ kann man nur sagen: «pazienza»! 



(ufw; Führung und Einheit der Kirche. Die Kollegialität der Bischöfe und der ökumenische 

Gedanke, in: SKZ 132[1964], Nr. 23, 309–311.) 

 

 

20.6.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Konzil und Armut 

In der gleichen Ausgabe der der «Schweizerischen Kirchenzeitung», die gestern im 

Konzilsblog erwähnt wurde, wird ein drittes grundlegendes Konzilsthema angeschnitten: 

die Frage der Armut. Sowohl die beiden Konzilspäpste Johannes XXIII. wie auch Paul VI. 

betonten mit vielen Konzilsvätern die grosse Bedeutung der Armut, was auch von 

Theologen und Laien aufgegriffen wurde. Konzilsväter machten im Hinblick auf die 

Kirchenkonstitution in der zweiten Konzilssession Vorschläge, damit die Kirche als die 

arme Braut des armen Christus erscheint. 

Diese Gedanken flossen schliesslich in das wichtige 8. Kapitel von «Lumen gentium» ein: 

«Wie aber Christus das Werk der Erlösung in Armut und Verfolgung vollbrachte, so ist 

auch die Kirche berufen, denselben Weg einzuschlagen, um den Menschen die Früchte 

des Heiles mitzuteilen. Christus Jesus ›hat, obwohl er in Gottesgestalt war, (…) sich 

selbst entäussert, indem er Knechtsgestalt annahm‹ [Phil 2,6], und ist unsertwegen ›arm 

geworden, obwohl er reich war‹ [2 Kor 8,9]: So ist die Kirche, auch wenn sie zur 

Erfüllung ihrer Sendung menschlicher Mittel bedarf, nicht errichtet, um irdische Ehre zu 

suchen, sondern um Demut und Selbstverleugnung auch durch ihr Beispiel 

auszubreiten.» 

(ufw; LG 8; Die Bedeutung der Armut für Kirche und Welt, in: SKZ 132[1964], Nr. 23, 

311 f.) 

 

 

21.6.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Eine Wortmeldung von Arbeiterpriestern 

Im Juni 1964 schreibt eine Gruppe von Arbeiterpriestern, die ihren Weg mitten im 

Arbeitsleben nicht aufgegeben hatten, einen 12seitigen Brief an die Konzilsväter. Sie 

wollen von ihren Erfahrungen aus darlegen, welches die Gründe für die Entfremdung der 

Arbeiterschaft von der Kirche sind. 

«Die Kirche zeigt sich ihm [dem Arbeiter] zunächst als eine wirtschaftliche, politische und 

kulturelle Macht, der es im Kapitalismus wohl ergeht. […] Sie versteht sich gut mit den 

kapitalistischen und sogar faschistischen Staaten, und die Vorsteher der Kirche lassen 

sich von diesen gerne wie die Grossen der Welt behandeln». Die Ausdrucksformen 

christlicher Spiritualität – als Milde, Verzeihung der Ungerechtigkeiten, gleiches 

Wohlwollen für alle, Almosen – werden als zu wenig politisch bedeutsam kritisiert. «Kurz, 

man lehre sie hauptsächlich ein Evangelium, das in der individuellen menschlichen 

Beziehung gelebt wird, ohne besonders die wirtschaftliche und politische Umgebung in 

Frage zu stellen, in der die Menschen leben». 

Der evangelische Rat der Armut bedeute nicht nur, «den Schein des Reichtums 

aufzugeben», sondern «wirklich die Armut der Mittel zu wollen. Alles, was aus der Kirche 

eine Macht macht, führt uns einen Schritt näher zum Atheismus». 

(emf; Zitate aus Sauer, Hanjo: Die Kirche als das pilgernde Volk Gottes. Zur Entstehung 

und Bedeutung der dogmatischen Konstitution Lumen gentium. In: ders; Haunerland, 

Winfried: Liturgie – Spiegel des Kirchenbildes. Wer das Volk Gottes ist und wie es feiert. 

Graz: Styria premium, 2013 [Kardinal König Bibliothek 3], 10-62, 53f). 

 



 

 

22.6.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ordensbischöfe in eigener Sache 

Wo bleiben die Ordensleute in der Kirche, wenn die Heiligkeit allgemeine Berufung aller 

Glieder der Kirche sind? Diese Frage beschäftigt die Konzilsväter seit der zweiten 

Konzilssession. Vor allem Ordensangehörige unter den Bischöfen sind dafür, dass in der 

Konstitution über die Kirche ein eigenes Kapitel über die Orden vorgesehen wird. Sie 

haben Sorge, dass die Wertschätzung des Ordenslebens sonst schwinden könnte. Andere 

finden, dass die Meinung, Heiligkeit sei den Ordensleuten vorbehalten, besser 

überwunden werden könnte, wenn von den Ordensleuten im Rahmen des Kapitels über 

die Berufung aller zur Heiligkeit gesprochen wird. 

Die Ordensangehörigen unter den Bischöfen schliessen sich zur besseren Koordination in 

einem eigenen Sekretariat zusammen. Am 22. Juni 1964 verschickt es einen Brief an 

über 800 Konzilsväter, der Veränderungsvorschläge im Sinne der Ordensleute beliebt 

machen will. In der Folge wird eine Gruppe von einigen hundert Bischöfen eine 

entsprechende Eingabe machen. 

(emf; vgl. A 4,56). 

 

 

23.6.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Neue Attacken und neue Milde 

Für manche Theologen muss die Zeit Anfang Juni 1964 wie ein Wechselbad gewesen 

sein. Nachrichten und Erfahrungen sehr unterschiedlicher Art durchmischen sich. 

Am 2. Juni 1964 fragt Yves Congar René Laurentin, warum er sich in der Kommission 

nicht zu Wort meldet. Dieser antwortet, er sei jedes Mal dem Heiligen Offizium angezeigt 

worden. Zudem wird ihm vorgeworfen, dass er Informationen über die Arbeit der 

Theologischen Kommission verbreitet – und derselbe Vorwurf, so erfährt Congar, werde 

auch ihm selbst gemacht. «Und das, obwohl mir in Frankreich alle mein absolutes 

Schweigen vorwerfen!» (Co 2,89; vgl. zu Laurentin auch Lu 2,79). 

Am 3. Juni 1964 wird am Biblicum bekannt, dass die Patres Lyonnet und Zerwick die 

Lehre wieder aufnehmen dürfen. «Das ist ein Sieg Pauls VI.», notiert Henri de Lubac (Lu 

2,71; vgl. Co 2,95). 

Henri de Lubac selbst indes erhält Kenntnis von einem Brief, den Ottaviani an den Bischof 

von Assisi geschrieben hat. Die Zeitschrift Rocca hatte eine Würdigung von de Lubac 

publiziert. Ottaviani kritisiert dies, weil man eine solche Würdigung nicht über einen 

Autor schreiben dürfe, gegen den ausdrückliche Bedenken bestehen (ohne zu erläutern, 

worin diese bestehen) (Co 2,111). Der Bischof von Assisi wird angewiesen, einen Zensor 

für die besagte Zeitschrift zu bestellen. Er habe aber, so hört Henri de Lubac, ganz 

einfach geantwortet, er sehe den Nutzen eines solchen Zensors nicht, da er volles 

Vertrauen in die Redaktion der Zeitschrift habe (vgl. Lu 2,82). 

Aufsehenerregend ist, dass Parente geäussert haben soll: «Ich verstehe jetzt, dass das 

Heilige Offizium die Autoren anhören sollte, bevor es sie verurteilt» (Co 2,109). 

In den Bereich des Amüsanten stellt Congar eine Begegnung mit Marcel Lefebvre, von 

dem er weiss, dass er in seiner Eingabe vor dem Konzil verlangt hatte, die Irrtümer des 

Yves Congar zu verurteilen (vgl. Co 2,99). 

(emf) 

 

 



24.6.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Folgen des anfänglichen «Komplotts» 

«Anfang mit spektakulärer Unterbrechung», so kann die erste Konzilssitzung vom 12. 

Oktober 1962 http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/dat/2012-10-01 

eingeschätzt werden. In der Konzilsliteratur wird dieser Tag, an dem die Wahlen zu den 

Kommissionen vertagt wurden, als eine der entscheidenden Wenden des Konzils 

eingeschätzt. Dass dies nicht nur eine nachträgliche Einschätzung ist, belegt eine von 

Yves Congar festgehaltene Bemerkung Kardinal Alfredo Ottavianis zu Gérard Philips vom 

Juni 1964. Anlässlich der mühseligen Diskussion über die Tradition seufzt Ottaviani: «All 

dieses Übel kommt vom Komplott, durch den man anlässlich der Bildung der 

Kommissionen in die Theologische Kommission eine Gruppe von Belgiern, Franzosen, 

Deutschen und Holländern eingeschleust hat». Congars Kommentar dazu: «Ein 

befremdliches und entlarvendes Wort. Es lässt gut erkennen, dass die Kurie (und das 

Heilige Offizium) einen Plan hatte und dass sie damit rechnete, dem Konzil mit blossen 

Detailkorrekturen sein Raster und seine Texte aufoktroyieren zu können. Die freie Wahl 

der Kommission war ein entscheidender Gewinn. Sie hat es erlaubt, dass auf dem Konzil, 

mühsam, in einer langsamen, aber fortschreitenden Eroberung, die Ecclesia [Kirche] über 

die Kurie Oberhand gewinnt» (Co 2,98). 

(emf) 

 

 

25.6.2014 (Weiteres) 

Mühsame Textarbeit 

Konzilstexte sind Texte, die von Menschen verfasst werden und darum genauso auf 

Fehler und Schwächen untersucht, auf bessere Stringenz und Klarheit weiterentwickelt 

werden müssen wie andere Texte auch. Umso sorgsamer arbeiten Bischöfe und 

Theologen in der Entstehungsgeschichte an den Dokumenten. 

Yves Congar notiert während der mühseligen Textarbeit der zweiten Intersessio eine 

Erfahrung, die all jene kennen, die Texte verfassen und mit Texten arbeiten: 

«Die GANZE Unterkommission ist versammelt, und wir gehen die Texte, die durch die 

beiden Unter-Unter-Kommission revidiert worden sind, nochmals durch. Heute morgen 

die ersten zwei Kapitel. Es ist unglaublich, man würde es nicht meinen, aber es ist so und 

ich habe diese Erfahrung zwanzigmal gemacht: in einem Text, den man zehnmal gelesen, 

Wort für Wort diskutiert hat, findet man immer noch etwas zu verändern und zu 

verbessern, manchmal Fehler oder Zweideutigkeiten, die korrigiert werden müssen. Man 

bemerkt die Schwächen eines Textes erst dann, wenn man aus diesem Text 

HERAUSGEGANGEN ist» (Co 2,69). 

(emf) 

 

 

26.6.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Schweigende Mehrheiten 

Ein Beispiel für schweigende Mehrheiten auf dem Konzil führt Hans Küng in seinem 

Rückblick auf die Diskussionen um die «gemeinsame, kollegiale Verantwortung der 

Bischöfe zusammen mit dem Papst für die Gesamtkirche» auf: «Gegen eine von der 

Schrift und der gegenwärtigen Situation der Kirche her dringend geforderte bessere 

Ausbalancierung der Primatsdefinition des Vaticanums I wandten sich starke kuriale 

Kräfte, die sogar hinter das vorbereitete zweite Schema zurückgehen wollten. 

Befürworter und Gegner der Kollegialität des Episkopats hielten sich in der Debatte 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/dat/2012-10-01


beinahe die Waage. In der historischen Probeabstimmung aber vom 30. Oktober 1963 

(man hat sie die friedliche ‹Oktoberrevolution› der katholischen Kirche genannt) wurde 

folgende Frage mit 1808 gegen 336 Stimmen bejaht: ‹Wünschen die Väter, dass das 

Schema so gefasst wird, dass gesagt wird, das Corpus oder Kollegium der Bischöfe sei im 

Amt der Verkündigung, der Heiligung und im Hirtenamt Nachfolger des Apostelkollegiums 

und dass es zusammen mit seinem Haupt, dem römischen Papst, und niemals ohne 

dieses Haupt (dessen Primat gegenüber allen Hirten und Gläubigen ungeschmälert 

bleibt), mit voller und höchster Vollmacht für die Gesamtkirche ausgestattet sei?›» 

(ab; Kü 234 f.) 

 

 

27.6.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Die Zeit der Gegenreformation ist vorbei, endgültig 

Hans Küng beginnt früh, schon 1964, mit Einordnungen des Konzils in grössere 

Zusammenhänge. Er schaut auf die vorangegangenen Leistungen vor allem der 

wissenschaftlichen Theologie – aber er wagt auch einen Ausblick in die Zukunft. 

«Die ganze Konzilsdebatte über die Kirche zeigte, dass die in früheren Jahren oft 

verkannte und verketzerte Arbeit der Theologen, der Exegeten, Historiker und 

Systematiker auf dem ‹marschierenden Flügel› der Kirche in den letzten Jahren und 

Jahrzehnten nicht umsonst war, sondern, endlich hundertfache Frucht getragen hat. 

Zweifellos sind neben den aufgeschlossenen Stimmen auch viele Stimmen laut geworden, 

die einfachhin den Status quo verteidigten; aber repräsentativ für die grosse 

Konzilsmehrheit waren sie nicht. Zweifellos wird vieles, was in dieser Diskussion gesagt 

wurde, schon in zehn Jahren als ein recht bescheidener Anfang dastehen. Zweifellos wird 

auch manches in der heutigen wissenschaftlichen katholischen Theologie gesagt, was in 

der Konzilsdiskussion noch nicht zur Aussage kam. 

Aber wenn nur die Hälfte von all dem, was in der Aula von den Bischöfen positiv und 

konstruktiv gesagt wurde, von der zuständigen theologischen Kommission im neuen 

Schema über die Kirche fruchtbar gemacht wird, so wird die katholische Ekklesiologie 

einen gewaltigen Schritt vorwärts gemacht haben. Das jedenfalls ist mit dem zweiten 

Vatikanischen Konzil deutlich geworden: auch in der Ekklesiologie ist die Zeit der 

Gegenreformation vorbei, und endgültig vorbei.» 

(ab; Kü 235.) 

 

 

28.6.2014 (Weiteres) 

28. Juni 1914: Das Attentat in Sarajevo als Schock – wie 9/11 

Die Ermordung des habsburgischen Thronfolgers Franz Ferdinand und dessen Gattin in 

Sarajevo durch den serbischen Gymnasiasten Gavrilo Princip war nicht die Ursache, 

sondern nur Auslöser für den Ersten Weltkrieg, dessen Folgen nicht unerheblich waren 

für den noch schlimmeren Zweiten Weltkrieg. An dieser «Urkatastrophe», dem ersten 

industrialisierten Krieg, waren viele schuld, wie der australische Historiker Christopher 

Clark pointiert feststellt: Die Entscheidungsträger der europäischen Grossmächte waren 

«Schlafwandler, wachsam, aber blind, von Albträumen geplagt, aber unfähig, die Realität 

der Greuel zu erkennen, die sie in Kürze in die Welt setzen sollten» – und auch 

sogenannt katholische Staaten begingen Kriegsverbrechen unvorstellbaren Ausmasses. 

Das Attentat vor 100 Jahren machte den Weg frei für vorher undenkbare Grausamkeiten, 

Menschenleid und unvorstellbare Menschenverluste (ca. 8'900'000 Soldaten und etwa 6,5 

Mio. zivile Opfer). Das Attentat traf nicht nur die Habsburger Staatsidee, denn Franz 



Ferdinand hätte wohl sein Reich zu den Vereinigten Staaten von Österreich umgewandelt, 

sondern der Erste Weltkrieg ist bis heute spürbar. Die baltischen Staaten wurden erst 

nach dem Ersten Weltkrieg geschaffen, auch die Ukraine ist gewissermassen ein Geschäft 

dieses Krieges, ebenso die Strukturen und Konflikte im Nahen Osten. 

Der Erste und Zweite Weltkrieg hatte auch auf die katholische Kirche grosse 

Auswirkungen. Viele Diskussion am Konzil wären ohne die beiden Weltkriege wohl anders 

gelaufen, als dies tatsächlich der Fall war – wir werden mit mehreren Beitragen darauf 

zurückkommen. 

(ufw; Neue Zürcher Zeitung Fokus Nr. 56: Schwerpunkt-Dossier Erster Weltkrieg. Die 

grosse Katastrophe und ihre Folgen. NZZ 2014; Christopher Clark: Die Schlafwandler. 

Wie Europa in den Ersten Weltkrieg zog. München 102013.) 

 

 

 

29.6.2014 (Weiteres) 

Verständnisschwierigkeiten 

«Wenn es so weiter geht, können wir zusammenpacken und nach Hause gehen», so soll 

Kardinal Richard James Cushing mitten in der zweiten Konzilssession ausgerufen haben. 

Es geht das Gerücht, er habe angeboten, die Anlage für eine Simultanübersetzung zu 

bezahlen. Tatsache ist, dass er während der zweiten Sitzungsperiode nach Boston 

heimreist und erst zur dritten Session wieder zurückkehren wird (vgl. Ry 206). 

Dom Helder Camara schreibt schon am 13. Oktober 1963, es werde eine 

Simultanübersetzung in der Konzilsaula installiert. «Die Verpflichtung, Latein zu 

sprechen, wird aufrechterhalten. Aber jeder Bischof wird zwischen eine von fünf 

lebendigen Sprachen wählen können, in der er das Gesprochene zu hören wünscht. 

Transistorapparate. Installation auf Kosten des Kardinal Cushing, von Boston» (CaLe 

1,217). Auch andere haben davon gehört. Am Vortag notiert Yves Congar, dies werde ab 

dem 4. November 1963 für 800 Konzilsväter möglich werden. 

Nicht nur die zweite Konzilssitzung, sondern das Konzil insgesamt wird vorübergehen, 

ohne dass eine Simultanübersetzung realisiert werden kann. Für viele Konzilsväter ist es 

kein Problem, Latein zu verstehen und sich lateinisch auszudrücken, doch für manche ist 

die Sprache eine hohe Schwelle für den Zugang zum Konzilsgeschehen. Dabei geht es 

nicht nur um das Latein als solches, sondern auch um die verschiedenen Weisen der 

Aussprache. Ein amerikanischer Konzilstheologe notiert, er habe bei der Ankündigung 

einer Rede den Namen des Bischofs nicht verstehen können, habe dann aber die Stimme 

wiedererkannt: «Es war unser eigener Bischof Primeau von Manchester, New Hampshire. 

Es war richtig erfrischend, ein gutes, raues amerikanisches Latein zu hören» (A 3,74 

Anm. 248). 

(emf) 

 

 

30.6.2014 (Weiteres) 

Latein auf dem Konzil 

Der Moderator Kardinal Léon-Joseph Suenens bemerkt im Rückblick auf die lateinische 

Sprache: «Das Latein, offizielle Konzilssprache, stellt zugleich eine Notwendigkeit und ein 

Handicap dar. Eine gewisse Zeit lang haben wir versucht, ein System von 

Simultanübersetzung zu organisieren, aber der technische Service verlangte, dass die 

Redetexte fünf Tage vorher abgegeben werden müsste, was nicht realisierbar war. 

Ich persönlich habe ein System entwickelt, um mich trotz des Lateins verständlich zu 



machen. Erfreut habe ich eines Tages von einem amerikanischen Bischof gehört: ‹Wenn 

Sie lateinisch sprechen, verstehe ich Sie immer›. Hier ist das Geheimnis dazu: Ich habe 

meinen Text französisch geschrieben, man hat ihn mir in gutes Latein übersetzt, und 

danach habe ich den Text erneut überarbeitet, um ihn in schlechtes Latein zu übertragen 

– möge Cicero mir verzeihen! – damit ich auf Anhieb verstanden würde. Letztes Element 

des Rezeptes: ich habe es immer so eingerichtet, dass ich in den lateinischen Text eine 

kleine bissige französische Wendung habe einfliessen lassen. Sie weckte brüsk die 

Aufmerksamkeit und straffte die Botschaft meiner Rede» (Su 125). 

Suenens gibt zwei Beispiele. Während der Diskussion um die Altersbeschränkung der 

Bischöfe wendete er gegen die Argumentation, ein Bischof müsse seinem Bistum treu 

sein bis zum Tod, in französischer Sprache ein: «N'employez plus cet argument, cette 

basilique est pleine d'évêques ayant divorcé!» Als verlangt wurde, dass man kein 

präzises Alter vorgeben solle, habe er französisch geantwortet, dann werde der Text ein 

Schlag ins Wasser sein: «Si l'on n'indique pas un chiffre précis, notre texte restera ... un 

coup d'épée dans l'eau!» (Su 125). 

(emf) 

 

 

1.7.2014 (Personen) 

Das Leben: Chance – Schatz – Aufgabe  

Als unermüdlicher Prediger bekannt war der Jesuit Prosper Monier (1886-1977) in den 

frankophonen Ländern und darüber hinaus – bis nach Ägypten. In seiner rastlosen 

Tätigkeit verkündete der Prediger, der in dem an den Kanton Genf grenzenden 

Département Ain (das kirchlich dem Bistum Belley-Ars entspricht) geboren wurde, 

ausgehend von den paulinischen Schriften die Frohe Botschaft der «in Jesus offenbarten 

Liebe Gottes» und kämpfte dabei gegen Dogmatismus, Moralismus und Konformismus 

an, wie er sie nur allzuoft in der Kirche anfand. 

Im elsässischen Saverne bildete sich um ihn eine Gemeinschaft christlicher Frauen, die 

zwar keine Gelübde ablegen, die aber mit P. Monier eine grosse Zahl prophetischer 

„kleiner Gemeinschaften“ ins Leben rufen, um in aller Einfachheit Zeugnis vom Ideal des 

Evangeliums abzulegen. Zwischen allen Konzilssessionen traf sich der Strassburger 

Bischofskoadjutor Léon-Arthur Elchinger (1908-1998), dessen Todestag (27. Juni) und 

Geburtstag (2. Juli) sich in diesen Tagen jähren, mit P. Monier, der auf ihn einen grossen 

geistlichen Einfluss ausübte. Der Bischof erkundigte sich beim Jesuiten, wie das Konzil 

fern von Rom wahrgenommen wird und legte ihm das ein oder andere Projekt für 

anfallende Konzilsreden (Interventionen) vor.  

In der Tat ist in mehreren dieser Interventionen Bischof Elchingers der Einfluss P. 

Moniers zu beobachten, beginnend mit der Rede vom 17. Oktober 1963, in der der 

Bischof sich gegen den Individualismus wendet, in dem er eines der grössten Übel der 

Zeit ausmachte, und in der er zur Bildung «kleiner apostolischer Gemeinschaften» 

aufrief. 

Während der dritten Sitzungsperiode macht sich Bischof Elchinger ebenfalls Gedanken 

Moniers zu eigen, näherhin in der Diskussion des Schemas XIII, aus der die 

Pastoralkonstitution Gaudium et spes hervorging. Das Thema der Intervention könnte 

grundsätzlicher nicht sein, handelt es doch vom Leben als solches, das es als Geschenk 

Gottes zu verstehen gilt – ein Geschenk, das es vor allem zu bewahren gilt, das es 

gefährdet, ein Geschenk, das es an dem auszurichten gilt, was es wachsen lässt. 

In seiner letzten Predigt sollte Bischof Elchinger auf diese Gedanken P. Moniers 

zurückkommen: «Das Leben ist für den Menschen eine ungeheure Chance. Es ist unser 



grösster Schatz. Es ist auch unsere grösste Aufgabe.» 

(Bernard Xibaut; eine P. Monier gewidmete Dokumentation in Text und Bild findet sich 

unter http://peremonier.wordpress.com/) 

 

 

2.7.2014 (Weiteres) 

Die Zufälle des Konzils 

Konzilstexte sind relativ, sie sind historisch kontingent. Darauf verweist Hans Küng – 

schon bevor der grösste Teil der Texte des Konzils verabschiedet sein wird. Leser und 

Leserinnen des Konzilsblogs werden Küng gut verstehen: Die Konzilsgeschichte ist auch 

eine Geschichte der Zufälle, der Augenblicke und der günstigen oder weniger günstigen 

Gelegenheiten. 

«Dass auch Konzilsdekrete nicht vom Himmel fallen, dass auch die Dekrete der im 

Heiligen Geist versammelten ökumenischen Kirchenversammlung Menschenwerk sind, 

war in der Kirche von jeher bekannt.»Wer das Konzil direkt erlebte, wusste um die 

historische Kontingenz: Wer «dabei ist, erfährt konkret, was für ein Dekret und seine 

einzelnen Formulierungen die tausend ‹Zufälligkeiten› des Konzilsalltags bedeuten: also 

nicht nur, dass gerade diese Kommission mit gerade diesem Präsidenten und gerade 

diesem Sekretär das Dekret vorbereitete, dass vor dem Plenum gerade diese und nicht 

eine andere Einführung in die Debatte gegeben wurde, [...] sondern auch, dass in jener 

Stunde nicht der Präsident, sondern der Vizepräsident den Vorsitz führte, dass bei einem 

der ungezählten ‹ricevimenti› jener protestantische Beobachter gerade diesen Bischof 

oder Theologen auf ein bestimmtes Problem aufmerksam machen konnte, dass die dritte 

Frage der Moderatoren für die Probeabstimmung gerade diesen und nicht jenen Terminus 

gebrauchte, [...] dass dieser Bischof oder Peritus auf Grund seiner guten oder 

mangelhaften Lateinkenntnisse überzeugen konnte oder schweigen musste, [...] usw. 

[...] Es ist oft beinahe erschreckend, festzustellen, wie in dem ungeheuren Betrieb der 

gegen 3000 Teilnehmer am Vatikanum II es oft an einem einzigen Mann hängen kann, ob 

dieses oder jenes wichtige Anliegen im Konzil zur Sprache kommt oder nicht, ob es 

folglich im Dekret zu finden sein wird, oder nicht.» 

(ab; Kü 245 ff.) 

 

 

3.7.2014 (Weiteres) 

Unfehlbare Bruchstückhaftigkeit 

Historische Zufälle bestimmen das Konzil. Hans Küng täuscht seine Leser und Leserinnen 

nicht über die Kontingenz des Zustandekommens von Konzilstexten hinweg. «Schlimm 

wäre nur das eine, wenn man später vergessen hätte, wie menschlich es nun einmal auf 

einem Konzil aus Menschen selbst bei den für Jahrhunderte bestimmten Dekreten zuging; 

wenn man dort alles zu finden meinen sollte, wo in jedem Fall nichtalles zu finden sein 

wird.» Küng lässt es nicht darauf beruhen. Er sieht in den Zufällen und in der 

Bruchstückhaftigkeit des Konzils gerade auch seine Chance: 

«Wird der unvollkommene, unvollendete, rätselhafte, teilweise, bruchstückhafte 

Charakter all unserer Glaubensformulierungen auch im Zusammenhang mit dem 

Vatikanum II ernstgenommen, besteht keine Gefahr, dass die Dekrete wegen ihrer von 

vorneherein zu erwartenden Mangelhaftigkeit den ökumenischen Dialog statt fördern, 

hindern oder beengen. 

Dass nach allem Anschein Konzil und Papst gewillt sind, auf neue unfehlbare Dogmen 

zugunsten von ‹Erklärungen› zu verzichten, zeigt deutlich, dass man sich auf dem 

http://peremonier.wordpress.com/


Vatikanum II mehr als auf dem Vatikanum I der unüberwindbaren Bruchstückhaftigkeit 

aller Konzilsdekrete bewusst ist. Auf diese Weise dürften keine hoffnungsvollen Wege 

grundsätzlich versperrt werden, sondern vielmehr alle Tore für neue Erkenntnisse und 

Fortschritte offengehalten werden. 

Und wer weiss, vielleicht kommt einmal die Zeit, da man im Bewusstsein der Tatsache, 

dass das Wort ‹Unfehlbarkeit› zwar die Verbindlichkeit, nicht aber die 

Bruchstückhaftigkeit kirchlicher Glaubensformulierungen ausdrückt, einen Begriff finden 

wird, der besser als das Wort ‹Unfehlbarkeit› den streng verbindlichen und zugleich den 

zutiefst bruchstückhaften Charakter in ihrem respektiven wahren, bleibenden Gehalt 

umfassend und ausgeglichen umschreibt!» 

(ab; Kü 247) 

 

 

4.7.2014 (Personen) 

Von der Vorsehung geschickt 

In der dritten Konzilssession wird – am 21. November 1964 – die Konstitution über die 

Kirche verabschiedet. Sie ist einer grossen Arbeit von Gérard Philips zu verdanken, der in 

diesem Blog schon mehrfach gewürdigt wurde. Als Kardinal Suenens ihm hinter den 

Kulissen den Auftrag gab, einen Alternativtext zum vorbereiteten Dokument zu 

verfassen, konnte das nicht lange verborgen bleiben. Entsprechend wurde Philips 

während der ersten Session angefeindet (vgl. Phi 85f). Im Laufe der Zeit setzte sich der 

Entwurf von Philips durch, konnte er das Vertrauen sogar von Kardinal Ottaviani 

gewinnen, und Philips wurde so zur zentralen Figur der Vorbereitung der 

Kirchenkonstitution. 

In diesem Sinne sagt Yves Congar über Philips: «Dieser Mann war von der Vorsehung 

geschickt» (Co 1,549). Er habe zwar nicht alle Gaben: Seine Texte seien etwas fade, 

aber er habe die erstaunliche Gabe, jeden Gegner ganz friedlich zu entwaffnen. «Er allein 

konnte machen, was er gemacht hat, nämlich dem offiziellen Text durch einen neuen 

Text ersetzen, ohne Kampf und Krise» (Co 1,567). 

(emf) 

 

 

5.7.2014 (Personen) 

Vom Verräter zum Hauptmitarbeiter 

Während einer Retraite im Jahr 1963 hält Gérard Philips Rückschau und fasst dabei die 

geistliche Bedeutung dieser Erinnerungen zusammen: 

«Es ist ja doch seltsam, während einer geistlichen Retraite Erinnerungen an das Konzil zu 

schreiben. Aber mir scheint das nicht eine Abweichung zu sein (doch mache ich mir 

vielleicht Illusionen), denn in dieser Geschichte ist es Gott, der den Weg angibt: einen 

aussergewöhnlichen und manchmal unerklärbaren Weg. Wie ist es möglich, dass ich, der 

Überläufer und Verräter, ein Mitarbeiter, sogar der hauptsächliche Mitarbeiter geworden 

bin? Ich habe nichts dafür getan, so wie ich auch nichts getan hatte, weswegen ich als 

Überläufer stigmatisiert werden könnte, selbst wenn ich zugebe, dass meine Stellung 

während der ersten Konzilssession bizarr und vielleicht zweideutig erscheinen konnte. 

Aber wie dem auch sei, meine Mitarbeit konnte scheinbar dazu dienen, einen 

Kompromiss zu ermöglichen» (Phi 94f). 

Er nimmt sich vor, auf Christus zu schauen, «ohne Bedingungen zu stellen, ganz einfach, 

also ohne Hintergedanken von Eitelkeit oder Demut, sondern nur mit dem aufrechten 

Willen, die eigene Intelligenz einzusetzen und keine Arbeit zu sparen, und vielleicht 



zuerst, empfänglich und geduldig zu sein, ohne Verkrampfung» (Phi 95). 

(emf) 

 

 

6.7.2014 (Personen) 

Der Diplomat 

In den Erinnerungen von Gérard Philips kommt zum Ausdruck, wie sehr er sich bemüht, 

allen Mitgliedern der Kommission freundlich zu begegnen und geduldig mit den Einwürfen 

umzugehen. 

Zwar riskiert er als «Mann der Mitte» Unzufriedenheit auf beiden Seiten (Phi 95). Auf der 

einen Seite fürchtet man, dass er zu viele Konzessionen macht; auf der anderen Seite 

zeigt man Misstrauen gegenüber seiner Theologie. Doch seine friedfertige Art beruhigt. Er 

ist sich bewusst, dass er in dem Moment, wo er selbst die Eitelkeit von jemandem 

verletzen würde, an Terrain verlieren würde (vgl. Phi 99). 

Philips schreibt seinen Erfolg seinem guten Latein zu, wie auch seinem Talent für die 

Debatte, erlernt in seiner parlamentarischen Vorgeschichte (als belgischer Senator 

zwischen 1953 und 1968). «Mgr Parente wird später, in einer privaten Unterredung, von 

‹meiner signorilité [Vornehmheit]› sprechen: er hat das italienische Wort französisiert. 

Aber seine Glückwünsche sind aufrichtig, und in den Diskussionen hat er sich oft 

konziliant gezeigt. Er hat in einer Unterredung mit Rahner gesagt: ‹Sie sind die lebendige 

Theologie, ich bin die tote Theologie›. Ich weiss nicht, in welchem Mass er dies ernsthaft 

meinte. Er will auf gar keinen Fall als Integrist gelten» (Phi 101). 

Als Philips Ende 1963 zum «secretarius adiunctus» der Theologischen Kommission 

gewählt wird, sieht er mit gemischten Gefühlen, dass er der Kandidat einer Partei ist (die 

Abstimmung war mit 16:6 Stimmen ausgegangen). Er hofft aber, dass er nach allen 

Seiten offen bleiben wird – er habe sich immer dafür eingesetzt, eine Übereinkunft zu 

erreichen, und bedauert, dass manche den Kampf suchen. Als Parlamentarier bemerkt er 

aber auch, wie unvorstellbar es in einem Parlament wäre, dass eine Minorität derart eine 

Position der Stärke einnimmt und ausspielt (vgl. Phi 116). 

(emf) 

 

 

7.7.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Späte Audienz 

Sehr diskret – ohne Mitteilung im Osservatore Romano – empfängt Papst Paul VI. am 7. 

Juli 1964 Gérard Philips. Natürlich ist er informiert über die bedeutsame Rolle, die dem 

belgischen Theologen im Werdegang der Kirchenkonstitution Lumen gentium 

zugewachsen war. Im Gespräch zwischen Papst Paul VI. und Yves Congar am 8. Juni 

1964 kommt die Rede auf Philips, von dem Papst Paul VI. sagt, er kenne ihn nicht, doch 

er warte darauf, ihn einzuladen, wolle ihm im Moment aber alle Freiheit lassen (Co 

2,117). Ähnlich notiert Gérard Philips: «Er wollte mir nicht früher begegnen, um mir in 

der Kommissionsarbeit volle Freiheit zu garantieren» (Phi 121). 

Im Juli 1964 findet die Audienz nun aber auf den Wunsch von Paul VI. statt. Bei Philips 

weckt dies Erinnerungen an eine sehr unglücklich verlaufene Audienz bei Papst Pius XI. 

(der die Gruppe der Katholischen Aktion, welche Gérard Philips begleitet hatte, mit einer 

nationalistischen Bewegung verwechselt und ihr zu Unrecht harsche Vorwürfe gemacht 

hatte; vgl. Phi 163 Anm. 134). 

Diesmal spricht der Papst Philips einen überschwänglichen Dank aus und bringt seine 

Wertschätzung für die konziliante Arbeit des Theologen zum Ausdruck (vgl. Phi 121.125). 



Im Juni 1964 hatte Philips – anlässlich der 13 «Anregungen» von Paul VI. – den Eindruck 

erhalten, dass der Papst hinsichtlich der Kollegialität noch zögerlich agiert und nicht 

gänzlich überzeugt ist. Vor allem scheint er gegenüber der Minorität entgegenkommen zu 

wollen, um weitere Diskussionen zu vermeiden (vgl. Phi 120). Nach der Audienz notiert 

Philips: Ich habe den Eindruck, dass ich den Papst in dem einen oder anderen Punkt 

bestärken konnte (Phi 122). 

(emf) 

 

 

8.7.2014 (Weiteres) 

Anmut streitender Theologen 

Es ist, als hätte P. Henri de Lubac SJ schon im März 1962 gewusst, was ihn am Konzil 

alles erwartet. Als Lektüre für die Reise an einer der vorbereitenden Sitzungen hatte er 

sich Stendhals Promenades dans Rome mitgenommen. Darin stösst er auf dessen 

Bemerkung: «Dieser grosse Mensch [Raffael] versteht es, sogar Theologen, die 

miteinander disputieren, eine gewisse Anmut zu verleihen» («Ce grand homme [Raphaël] 

sait donner de la grâce même à des théologiens qui disputent») (Lu 1,75). Ob Henri de 

Lubac noch manchmal an dieses Gemälde gedacht hat? 

(emf) 

 

 

9.7.2014 (Weiteres) 

Verschlüsselte Botschaften 

Der Papst will, dass man die Irrtümer der Moderne verurteilt, so unterstreicht P. 

Sebastian Tromp während einer Kommissionssitzung im Herbst 1963. Dabei hat sich in 

der Konzilsaula am 4. Oktober 1963 nur Kardinal Micara dafür stark gemacht. 

Im Hinausgehen erfährt Yves Congar von Mgr. Prignon, was dahinter steht: Der 

betreffende Kardinal Micara habe dem Papst sein Anliegen schriftlich mitgeteilt. Dieser 

habe auf die Blätter geschrieben, man soll dies aufmerksam berücksichtigen «attente 

considerandum». Kardinal Suenens habe den Papst gefragt, was diese Notiz bedeute. Der 

Papst habe gesagt: «ein höfliches Zeichen, dass ich diese Sache gesehen habe» (Co 

1,492). 

(emf) 

 

 

10.7.2014 (Weiteres) 

Ich habe gesprochen 

«Dixi»: Mit diesem «Ich habe gesprochen» enden die meisten Konzilsreden. Kardinal 

Suenens hebt in seinen Erinnerungen hervor, dass der bayrische Benediktinerobere, 

nachdem er für die Wiederherstellung der Patriarchate in der Kirche gesprochen habe, 

seine Rede mit den Worten beschlossen habe: «Dixi et salvavi animam meam»: «Ich 

habe gesprochen und meine Seele gerettet», oder freier: Ich habe gesagt, was ich vor 

meinem Gewissen sagen musste, ganz gleich, was nun daraus wird, ungeachtet dessen, 

dass es vielleicht kein Gehör finden wird. 

Suenens würdigt diesen Redeabschluss, der bedeutet habe, dass diese Rede nicht auf 

eine Wirkung bereits morgen und übermorgen zielte, aber gleichwohl versuchte, durch all 

das, was einen Gedanken in der Gegenwart geradezu unmöglich scheinen lasse, eine 

Schneise zu schlagen. 

Es handelt sich um die Rede des Abtpräses der bayrischen Benediktinerkongregation 



Johannes Hoeck am 19. Oktober 1964, die einige Aufmerksamkeit auf sich zog. 

(emf; vgl. Su 172f; Lu 2,224f) 

 

 

11.7.2014 (Personen) 

Letzter deutscher Konzilsvater Johannes Jobst gestorben 

Heute, am 11. Juli 2014, findet in der Stiftskirche Wilten in Innsbruck, die Abschieds- und 

Dankesmesse für den verstorbenen Missionsbischof Johannes Jobst statt (vgl. Meldung 

http://religion.orf.at/stories/2656531/). Johannes Jobst wurde am 5. Juli 1920 in 

Frankenberg bei Regensburg geboren. In den Pallottinerorden eingetreten wurde er nach 

Australien gesandt. 1959 wurde er Bischof des riesigen, aber bevölkerungsarmen 

Kimberly-Distriktes (er verlegte den Bischofssitz von Beagle-Bay nach Broome). 

Auf der Internetseite der Pallottiner wurden anlässlich der Einladung des ehemaligen 

Konzilsvaters nach Rom einige Reminiszenzen publiziert: 

«Mit sichtlicher Freude erzählt der 92-Jährige von den Debatten des Konzils. Die 

‹missionarische Dimension› der Kirche habe ganz im Vordergrund gestanden. Dass jeder 

Getaufte Missionar ist, das freute ihn, eben nicht allein Ordensleute und Priester. Darum 

habe er auch wie viele andere zwei Mal den Entwurf des Dekretes über die Mission 

abgelehnt und erst der Neufassung zugestimmt. Unvergesslich ist ihm, wie sehr das 

Konzil die Stellung der Ortskirche und des Ortsbischofs hervorgehoben habe. Das habe 

ihn für seine Arbeit im fernen Broome sehr ermutigt. Er träumte damals von 

Kirchenregionen». 

(http://www.pallottiner.org/aktuell/meldung/1175/Der-einzige-noch-lebende-deutsche-

Konzilsvater-Pallottiner-Bischof-Johannes-Jobst-ueber-die-letzte-Reihe-in-der-

Konzilsaula-und-seinen-Erstkontakt/ Dank für den Hinweis von Assoc. Prof. Dr. Christoph 

Wagener; emf) 

 

 

12.7.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Eine eigene konziliare Missionserklärung – ja oder doch besser nicht? 

Nach einem im Frühjahr 1964 getroffenen Beschluss der Zentral- und 

Koordinierungskommission sollten alle in der Konzilsaula noch nicht diskutierten Entwürfe 

in wenige Leitsätze (sog. Propositiones) zusammengefasst und im Plenum der 

Generalkongregationen auf der dritten Session dann ohne lange Diskussion zur 

Abstimmung vorgelegt werden. Dazu gehörten auch die «Leitsätze über die 

missionarische Tätigkeit der Kirche» (vgl. Konzilsblog vom 25.9.2013). 

Der zur selben Zeit als Peritus in die «Missionskommission» berufene Münsteraner 

Missionswissenschaftler, Prof. Dr. Josef Glazik, beschreibt in seinen persönlichen 

Erinnerungen die damalige allgemeine Stimmung als «nicht günstig». «Es war sozusagen 

offenes Geheimnis, dass die Leitsätze in der Konzilsaula nicht die notwendige Mehrheit 

bekommen würden. Sie sahen zu sehr nach Rezepten aus und waren doch nur 

Gemeinplätze, die der wirklichen Missionssituation in den verschiedenen Kontinenten 

niemals gerecht werden konnten. Von nicht wenigen Konzilsvätern wurde erwogen, ob es 

nicht ratsam sei, sich mit den missionarischen Aussagen der bereits verabschiedeten 

Konzilsdokumente zu begnügen und auf ein eigenes Missionsdokument zu verzichten. 

Allerdings wünschten die Missionsbischöfe als Ersatz dafür eine feierliche und engagierte 

Erklärung des Konzils über die Notwendigkeit und aktuelle Dringlichkeit der 

Missionstätigkeit. Manche von ihnen fürchteten nämlich, die Aussage des Konzils über 

den Ökumenismus und über den Dialog mit den nichtchristlichen Religionen sowie die 

http://www.pallottiner.org/aktuell/meldung/1175/Der-einzige-noch-lebende-deutsche-Konzilsvater-Pallottiner-Bischof-Johannes-Jobst-ueber-die-letzte-Reihe-in-der-Konzilsaula-und-seinen-Erstkontakt/
http://www.pallottiner.org/aktuell/meldung/1175/Der-einzige-noch-lebende-deutsche-Konzilsvater-Pallottiner-Bischof-Johannes-Jobst-ueber-die-letzte-Reihe-in-der-Konzilsaula-und-seinen-Erstkontakt/
http://www.pallottiner.org/aktuell/meldung/1175/Der-einzige-noch-lebende-deutsche-Konzilsvater-Pallottiner-Bischof-Johannes-Jobst-ueber-die-letzte-Reihe-in-der-Konzilsaula-und-seinen-Erstkontakt/


Erklärung der Religionsfreiheit könnte der Missionstätigkeit den Boden entziehen und sie 

als sinnlos erscheinen lassen.» 

(Giancarlo Collet) 

 

 

13.7.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Beobachter bei der Arbeit 

Sie beobachten – aber sie tun weit mehr als das: die nichtkatholischen Beobachter auf 

dem Konzil. Zwar ist es eine ihrer Aufgaben, ihre jeweiligen Kirchen über die Vorgänge 

auf dem Konzil zu informieren. Doch dank dem grossen Engagement von Kardinal 

Augustin Bea werden sie zugleich zu Beratern. Während der Sessionen treffen Vertreter 

des Sekretariates für die Einheit der Christen jeden Dienstag mit nichtkatholischen 

Beobachtern zusammen und bitten sie um ihre Meinung (vgl. A 5,566). Anlässlich einer 

dieser Zusammenkünfte im Herbst 1963 notiert Yves Congar: «Ich bewundere die 

Aufmerksamkeit der Beobachter, die wirklich ARBEITEN» (Co 1,415). 

Am Ende derselben Sitzung schreibt er begeistert: «Es ist fantastisch: Man diskutiert die 

dogmatischen Texte mit den anderen, und das so, dass sie davon ausgehen, dass diese 

Texte sie angehen, und dass wir davon ausgehen, dass sie uns etwas mitzuteilen haben» 

(Co 1,418). 

(emf) 

 

 

14.7.2014 (Personen) 

Kein Raum für Oscar Cullmann 

Nicht allen waren die nichtkatholischen Beobachter genehm. Als Ende November 1963 

der renommierte Exeget Oscar Cullmann einen Vortrag halten soll, braucht es einen 

Raum, der gross genug ist, um die erwarteten Zuhörer aufzunehmen. Doch weder bei der 

Gregoriana, noch beim Angelicum noch beim Bibelinstitut wurde Aufnahme gewährt (die 

Odysee der Suche nach dem Ort lässt sich bei Congar nachvollziehen: Co 1,523.532-

534.536f.539.560). Unklar bleibt, wo genau das Hindernis lag, bei der Kongregation für 

die Seminare und Universitäten oder (wahrscheinlicher) an höherer Stelle. 

Erzbischof Weber von Strasbourg kann schliesslich einen Raum bei der französischen 

Kirche in Rom, St. Louis des Français, bereitstellen. Dort findet die Konferenz über die 

Heilsgeschichte im Neuen Testament statt, die Congar als «SEHR SCHÖNE Konferenz» 

würdigt (Co 1,575). 

Cullmann wird nachgesagt, dass er gute Beziehungen zu Paul VI. hat, doch verzichtet er 

darauf, sie für diese penible Situation fruchtbar zu machen. Culllmann war der 

aufbrechenden Ökumene gegenüber sehr positiv eingestellt. Während der zweiten 

Konzilssession äussert er: «Die Veröffentlichung des Ökumenismusschemas wird ein 

wichtiges Ereignis im Leben der römisch-katholischen Kirche darstellen, und als 

Protestanten sind wir dankbar für die neue Einstellung und den Wunsch, den Glauben 

ausserhalb der römischen Kirche zu verstehen» (zit. A 3,339 Anm. 134). 

(emf; vgl. Ry 256) 

 

 

15.7.2014 (Personen) 

Ganz ins Konzil hineingenommen 

Zu Beginn des Konzils hatte der Exeget Oscar Culllmann zwar vor falschen Erwartungen 

gewarnt, wohl aber mit Hoffnung die Erneuerung begrüsst, die sich mit dem Konzil 



anbahnte. Ein wichtiger ökumenischer Punkt schien ihm, über der Entdeckung der 

Übereinstimmungen ein neues Verhältnis zu dem zu gewinnen, was sich als Differenz 

zeigt. Dies ist in seinen Augen «gerade das, was der Katholizismus mehr hat (von uns 

aus gesehen: was er zuviel hat), und umgekehrt das, was wir weniger haben (vom 

katholischen Standpunkt aus gesehen: was uns fehlt). Nach meiner Meinung wird das 

Gespräch Fortschritte machen, wenn unsere Brüder das ‹weniger›, das sie bei uns 

feststellen, nicht ohne weiteres einfach als negativ betrachten, […] als willkürliche 

Verengung, sondern als eine durch den Heiligen Geist eingegebene bewusste 

Konzentration auf das, was nach unserer Meinung die einzige Mitte unseres Glaubens an 

Christus bleiben muss». Damit verbindet Cullmann zugleich die Gewissensfrage an die 

eigene Seite, «ob an gewissen Punkten anstelle einer Konzentration nicht doch […] 

gemessen an der Bibel, eine Verengung eintreten ist und ob unsere Kirchen nicht gewisse 

biblische Elemente zu Unrecht haben fallen lassen». 

Die Anwesenheit der nichtkatholischen Beobachter beim Konzil beschreibt Cullmann mit 

den Worten Kardinal Beas als «ein Wunder»: «Wenn ich uns allmorgendlich unsere 

Plätze, die beinahe Ehrenplätze sind, gegenüber den Kardinälen einnehmen sehe, wenn 

der Konzilssekretär jeden Morgen nach der Messe das ‹exeant omnes› (alle sollen 

hinausgehen) ausspricht und wir auf unseren Plätzen bleiben können, wundere ich mich 

immer wieder von neuem über die Art und Weise, mit der wir wirklich ganz in dieses 

Konzil hineingenommen sind» (Oscar Cullmann 

(emf; Zitate aus Mario von Galli; Bernhard Moosbrugger: Das Konzil. Bild- und 

Textbericht. Bd. 1: Chronik der ersten Sessio. Olten: Walter, 1963, 72f) 

 

 

16.7.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Ökumene im Rückblick 

«Dass die Wiedervereinigung der getrennten Christen – der Ökumenismus, wie man 

wenig schön und leicht missverständlich im Lateinischen sagt – auf dem zweiten 

Vatikanischen Konzil diskutiert wurde, war schon für sich ein kirchengeschichtliches 

Ereignis, dessen Konsequenzen gar nicht abzusehen sind. Selbstverständlich gab es auch 

hier Gegenstimmen. Aber sie waren hier noch mehr vereinzelt und noch weniger 

repräsentativ als in anderen Debatten. 

Das Schema ‹De Oecumenismo› war vom Sekretariat für die Einheit der Christen unter 

der Leitung von Kardinal Bea unter Einbeziehung und Zusammenfassung der in der 

ersten Session vorgelegten ökumenischen Texte der theologischen Kommission und der 

Kommission für die orientalischen Kirchen überdurchschnittlich gut vorbereitet worden. 

Dies wirkte sich für die Debatte insofern sofort günstig aus, als weniger negativ kritisiert 

zu werden brauchte und die Diskussion mehr auf das Positive und Konstruktive gerichtet 

werden konnte. Es war dabei ein grosses Erlebnis, zu sehen, wie nicht nur aus dem 

zentraleuropäischen Raum, sondern auch aus Italien, Spanien, Nord- und Südamerika, 

von Afrika und Asien höchst eindrucksvolle Stimmen für den ‹Ökumenismus› (der ja 

nicht eine Theorie und Doktrin, sondern eine pastorale Aktion und Bewegung sein will) 

laut wurden. Die Diskussion dauerte vom 18. November bis zum Ende der zweiten 

Session und ist noch nicht abgeschlossen.» 

(Kü 238; ab) 

 

 

17.7.2014 (Rezeption) 

Ökumene anfangen! 



Ökumene lässt sich prioritär als Handeln, als Sache der Praxis, begreifen. Entsprechend 

ist auch die Einschätzung Hans Küngs gegenüber dem Ökumene-Schema im Jahr 1964 

ausgesprochen positiv. Besonders beim Ökumene-Thema ist Hans Küng schon früh zum 

Übersetzer von Konzilsanliegen gegenüber der Kirchenbasis geworden. Seine 

Zusammenfassungen der Konzilstexte wollen nicht nur berichten, sie drängen auch zur 

Tat, zur «Umsetzung» des Konzils: 

«Das Schema selbst will keine umfassende und erschöpfende Abhandlung bieten über 

das, was über die Vorbereitung der Wiedervereinigung der getrennten Christen gesagt 

werden kann. Es will vielmehr einige pastorale Prinzipien und Weisungen 

zusammenfassen, die in der gegenwärtigen Stunde erfordert sind, um eine ernste 

Vorbereitung der Wiedervereinigung von seiten der katholischen Kirche her in den 

verschiedenen Sektoren wirksam in die Wege zu leiten. Es ist also in erster Linie für die 

Katholiken selbst bestimmt und entspricht so dem richtigen ökumenischen Grundsatz, 

dass jede Kirche zuerst einmal bei sich selbst anfangen soll, und vor allem einmal 

ernsthaft und auf der ganzen Linie anfangen soll. Nach einigen Jahren wird man weitere 

theologische und praktische Erfahrungen gesammelt haben und mehr sagen können. 

Jedenfalls wird auch im vorliegenden Schema den anderen kirchlichen Gemeinschaften 

eine Rolle im göttlichen Heilsplan zugestanden, das Gemeinsame zwischen der 

katholischen Kirche und den anderen christlichen Kirchen wird stark hervorgehoben und 

als Basis angenommen für eine weitere Annäherung und grössere Gemeinschaft. Es 

ergeht die Aufforderung, alles zu unterlassen, was der Wiedervereinigung schaden kann, 

und alles zu tun, was ihr helfen wird. Die Reform der katholischen Kirche – die 

liturgische, biblische, pastorale Erneuerung – wird als Voraussetzung der 

Wiedervereinigung stark betont, ebenso die Notwendigkeit der inneren Umkehr und des 

echt evangelischen Lebens der einzelnen Katholiken.» 

(ab; Kü 238f) 

 

 

18.7.2014 (Rezeption) 

Unerledigtes im Ökumene-Schema 

Der Ökumeniker Hans Küng fasst die offenen Fragen im Ökumene-Schema spürbar auch 

aus der Perspektive der «anderen», der nicht katholischen Christinnen und Christen 

zusammen. Dabei beruft er sich auch auf die Stellungnahmen etlicher Konzilsväter, deren 

Wort im Sekretariat für die Einheit der Christen offene Ohren gefunden hatte: 

«Für viele nichtkatholische Christen würde das Schema in der vorgelegten Form 

zweifellos vielfach unbefriedigend, zu iuristisch und zu statisch sein. Für sie ist zum 

Beispiel schwer verständlich, wie die katholische Kirche begründen kann, dass alle 

Kirchen nur Teile der Wahrheit, die katholische Kirche aber die Totalität der Wahrheit 

habe, ungeachtet der Tatsache, dass auch die katholische Kirche viele Wahrheiten des 

Evangeliums lange Zeit vergessen, übersehen und vernachlässigt habe. 

Dass nur die orthodoxen Kirchen ‹Kirchen› genannt werden sollen, würde sehr viele 

Evangelische unnötig zurückstossen. Das Kriterium der episkopalen Kirchenverfassung 

(bzw. der damit verbundenen Eucharistiefeier) schein willkürlich zu sein und der 

Problematik der protestantischen Reformation nicht gerecht zu werden. Bei vielen 

Kirchengemeinschaften mit episkopaler Kirchenverfassung, wie etwa bei der 

Anglikanischen Kirche oder der Lutherischen Kirche Schwedens, wäre schwierig zu sagen, 

ob sie ‹Kirche› oder nur ‹Gemeinschaft› (communitas) genannt werden sollen [...]. 

In die Definition dessen, was Kirche ist, lassen sich nicht beliebig viele Elemente und 

Bedingungen einfügen, wenn man nicht einer unbiblischen Verengung des Kirchenbegriffs 



zum Opfer fallen will. [...] Theologisch richtig und ökumenisch fruchtbar wäre es, von 

einem minimalen Rahmenbegriff auszugehen. Etwa: Kirche darf genannt werden jede auf 

dem Boden der Heiligen Schrift universell geordnete Gemeinschaft von getauften 

Christen, die an Christus, den Herrn, glauben, die die Eucharistie feiern wollen, nach dem 

Evangelium zu leben trachten und Kirche genannt sein wollen.» 

(ab; Kü 239f) 

 

 

19.7.2014 (Rezeption) 

Seelsorge der 1960er Jahre – ökumenischer Notstand 

Konfessionsverschiedene Ehen, in der Sprache früherer Jahre sog. Mischehen, waren eine 

drängende und dringliche Herausforderungen für die Auseinandersetzung des Konzils mit 

dem Ökumene-Thema. Hier geriet die katholische Seelsorge gerade in 

konfessionsgemischten Gebieten und in der Diaspora immer öfter in Sackgassen. Was 

heute kaum noch bewusst ist, bringt die Kommentierung von Hans Küng in Erinnerung, 

der 1964 die Not, die auch viele Seelsorger damals empfanden, mit drastischen Worten 

wiedergab. Für den «Mann der Strasse in unseren Ländern» sei die Frage der Mischehen 

«Konzilsanliegen Nummer eins». 

Küng fährt fort: «Millionen sind dadurch der katholischen Kirche unnötig entfremdet 

worden. Nimmt man wirklich überall genügend ernst, wenn in einer durchschnittlichen 

Diasporapfarrei, wie mir vor kurzem ein Seelsorger von seiner Gemeinde voller Sorge 

berichtete, von allen Ehen der Pfarrei 59%gemischte Ehen und 41% ungültige gemischte 

Ehen sind [...]? Wie soll es möglich sein, in einer Pfarrei, in der demnach fast die Hälfte 

der Ehen kirchlich ungültige Ehen sind, deren Kinder kirchlich nicht als legitim betrachtet 

werden können, einigermassen vernünftige Seelsorge zu treiben? So versteht man leicht, 

dass der mutige Vorschlag des Kardinals von Köln, die nichtkatholisch geschlossenen 

Ehen als gültige Ehen anzuerkennen, weithin in unseren Landen von Katholiken und 

Evangelischen, vom Klerus und von den Laien mit Freude und Hoffnung begrüsst wurde. 

Dass die Frage der konfessionellen Kindererziehung später auch noch einer Regelung 

bedarf, die einen theologisch vertretbaren Ausweg in echten Gewissenskonflikten 

ermöglicht, ist dabei eine sehr verbreitete Erwartung.» 

(ab; Kü 240f) 

 

 

20.7.2014 (Rezeption) 

Wozu die Zeit nicht reichte 

So gross die Fortschritte des Konzils im Bereich der Ökumene auch waren: längst nicht 

alle wichtigen Themenfelder konnten während der zweiten Konzilssession zum Abschluss 

gebracht werden. Hans Küng hält mit spürbarer Freude fest, dass die ersten Kapitel des 

ökumenischen Schemas mit 95% Zustimmung angenommen worden waren. «Die 

Abstimmung beweist, welch weiter und grosser Weg in den letzten fünf Jahren 

zurückgelegt wurde.» Allerdings konnten wichtige Themen nicht mehr abschliessend 

behandelt werden, auch wenn man während der Konzilssession noch von einer baldigen 

Abstimmung ausging: Es ging um das Verhältnis zu den Juden und um die 

Religionsfreiheit. Auch wenn es hier noch keine definitive Textform gab, waren die 

Themen gesetzt – und zwar auch in der Wahrnehmung der ganzen Welt. 

«Die Welt horchte auf, als sie vernahm, dass die katholische Kirche – nach langen 

Jahrhunderten eines offenen oder verdeckten Antisemitismus innerhalb der Kirche, ohne 

den auch der nationalsozialistische Judenhass nicht denkbar gewesen wäre – tief 



eingewurzelte religiöse Vorurteile gegenüber dem alten Gottesvolk Israel korrigieren 

wolle, ohne dabei zu politischen Fragen (Staat Israel) Stellung zu nehmen. Die 

Einführung des vierten Kapitels durch den deutschen Kurienkardinal Bea, der auch über 

die nationalsozialistische Judenverfolgung mit grosser Offenheit sprach, wurde im Konzil 

mit ebensoviel Beifall bedacht wie die Vorlage des Kapitels über die religiöse Freiheit 

durch Bischof de Smedt von Brügge.» Dass die Kirche um eine klare Positionierung in 

diesen Fragen nicht mehr herumkommen könne, war dem Konzil deutlich. Kardinal Bea 

habe «feierlich versprochen, dass aufgeschoben nicht aufgehoben bedeute». Küng 

resümiert: «Die Vorlage allein dieser beiden Kapitel bedeutet ein ökumenisches Ereignis 

von erstrangiger Bedeutung.» 

(ab; Kü 241f) 

 

 

21.7.2014 (Personen) 

Paul VI. bejahte den technischen Fortschritt 

Wie keiner seiner Vorgänger war Paul VI. von einem grossen Fortschrittsoptimismus 

geprägt. Aber dieser Fortschritt durfte für ihn kein Selbstzweck sein, sondern dieser sollte 

das Zusammenleben der Menschen erleichtern und die Lebenschancen der Bedrängten 

fördern, was in letzter Konsequenz ein Beitrag zur grösseren Ehre Gottes sei. 

Dem am 2. Juli 1963 in Privataudienz empfangenen John F. Kennedy empfing er mit der 

Aussage: «Die letzten Jahre haben beeindruckende Entwicklungen bei der Erforschung 

des Weltraums mit sich gebracht, zu denen die USA beachtliche Beiträge geleistet haben. 

Mögen dies Unternehmungen zur Ehre Gottes beitragen, des Schöpfers und höchsten 

Lenkers der Welt. Weil sie so vielversprechend für das Wohl der Menschheit sind, mögen 

sie auch einen wahren und friedlichen Fortschritt einleiten, der die Menschen zu einer 

universalen brüderlichen Gemeinschaft zusammenschliesst.» Paul VI. machte klar, dass 

der amerikanische Präsident sich mit seinen Prinzipien im Einklang mit der Kirche finden 

durfte. 

Eine besondere Faszination übte schliesslich die erste Mondlandung am 21. Juli 1969 auf 

Paul VI. aus; dieses Interesse inszenierte er öffentlich, indem er bewusst sich in der 

Sternwarte von Castel Gandolfo filmen und fotografieren liess, auch, wie er mit grosser 

Anteilnahme die Landung am Fernseher mitverfolgte. Er übermittelte schliesslich den 

erfolgreichen Astronauten in englischer Sprache eine live übermittelte Botschaft, die dem 

Geschehen eine sittliche und religiöse Weihe verlieh. 

(ufw; Er 180–182.) 

 

 

22.7.2014 (Aktuelle Bezüge) 

Früchte des Christseins 

Dem Vorvorgänger des ernannten Sittener Bischofs Jean-Marie Lovey, Henri Kardinal 

Schwery, ist es ein Anliegen, die Verwirklichung des Konzil ins Gebet zu nehmen. In 

seinem Buch La foi et la culture aus dem Jahr 2013 bittet er die Leserinnen und Leser, 

dies «mit einem kritischen, so hellsichtig wie möglichen Blick» zu tun. Die Aneignung des 

Konzils werde auf diese Weise eine Antwort auf die Herausforderung, «unseres 

Christseins von der Tiefe unserer Wurzeln her bewusst zu werden», damit es wachsen 

und Frucht bringen kann. 

(mq;Zitat: Henri Schwery, La foi et la culture. Relecture de Vatican II sur les relations 

entre l’Église et le Monde, fruit de l’Année de la Foi 2012-2013, Sitten 2013, 6.) 

 



 

23.7.2014 (Aktuelle Bezüge) 

Kardinal mit Lautsprecher 

Die Zeichen der Zeit zu lesen stellt nach Kardinal Schwery eine grosse Herausforderung 

dar, der sich Christinnen und Christen nicht entziehen können: «Ich möchte der 

Universalkirche und der ganzen Welt mit dem lautesten Lautsprecher von der 

Notwendigkeit künden, die Zeichen unserer Zeit zu lesen! Sie haben sich seit 200 Jahren 

immer deutlicher bemerkbar gemacht! Sie waren die Künder eines beispiellosen Konzils, 

das mit keinem der zuvor abgehaltenen allgemeinen Konzile vergleichbar ist, und das 

niemand kommen sah! Kirchliche Amtsträger und gläubige Laien, wir haben Grund, 

demütig einzugestehen, diese Zeichen nicht gelesen zu haben, obwohl wir doch immer 

besser darin werden, das Wetter der nächsten Woche vorherzusagen und uns über das 

zu informieren, was sich in diesem Moment auf dem Planeten und sogar im Weltall 

abspielt.» 

(mq;Zitat: Henri Schwery, La foi et la culture. Relecture de Vatican II sur les relations 

entre l’Église et le Monde, fruit de l’Année de la Foi 2012-2013, Sitten 2013, 24). 

 

 

24.7.2014 (Personen) 

Sehen – Urteilen – Handeln 

Untrennbar mit dem Namen Jozef Cardijn und der Christlichen Arbeiterjugend verbunden 

ist der Dreischritt «Sehen – Urteilen – Handeln». Der Lebensweg des am 13. November 

1882 in Schaarbeek geborenen und am 24. Juli 1967 in Löwen gestorbenen Seelsorgers 

und Kardinals zeigt in besonderer Weise, wie die Kirche mit dem Konzil das aufgriff, was 

im christlichen Leben und Denken z.T. über Jahrzehnte hinweg gewachsen war. 

Besonders deutlich wird dies darin, wie sich die Methode «Sehen – Urteilen – Handeln» 

während der Konzilsarbeiten mehr und mehr Bahn verschaffte und seitdem aus dem 

Leben der Kirche nicht mehr wegzudenken ist.  

Cardijn selbst wirkte zunächst als Peritus, nach der Kardinalsernennung 1965 dann auch 

als Konzilsvater an der Entstehung wichtiger Konzilsdokumente mit. Wer sich am 

heutigen Todestag Cardijns mit dessen Wirken beschäftigen möchte, sei auf die 

umfangreiche Materialsammlung (inkl. Videos) unter www.josephcardijn.com verwiesen. 

(mq; PersLex 70f) 

 

 

25.7.2014 (Personen) 

Kardinal Döpfner auf youtube 

Der Münchener Erzbischof Julius Kardinal Döpfner gehörte nicht nur zu den wichtigsten 

Konzilsvätern des II. Vaticanums, sondern auch zu den entscheidenden Akteuren seiner 

Rezeption. Am 24. Juli 1976 starb er erst 62-jährig. Zu seinem 100. Geburtstag im 

August 2013 wurde vom Erzbischöflichen Ordinariat München und Freising ein überaus 

sehenswerter Film in Auftrag gegeben, zu sehen unter: 

http://www.youtube.com/watch?v=wzI80ARMuuA 

(mq)  

 

 

26.7.2014 (Personen) 

Karl Barth, Karl Rahner und die Heiligen 

In einem Beitrag über das Gebet zu den Heiligen erinnert Karl Rahner, dass er während 

http://www.josephcardijn.com/
http://www.youtube.com/watch?v=wzI80ARMuuA


des Konzils Gelegenheit gehabt habe, sich in Rom «mit dem grossen Karl Barth zu 

unterhalten». Um eine Annäherung zur Praxis der Anrufung der Heiligen zu suchen, habe 

er ihn gefragt: «Kann ich einen anderen Christen bitten, er möge für mich beten? Nach 

kurzem Zögern antwortete Barth: Man soll ihn bitten, mit uns zu beten». 

Rahner gesteht, dass er bei der Begegnung selbst die Antwort Barths als Ausflucht 

empfunden habe. Zur Zeit seiner Erinnerung kann er die Zuwendung zu den Heiligen, die 

durchaus die Gestalt der Anrufung um Fürbitte annehmen könne, durchaus als 

«glaubende Realisation der Gemeinschaft der Heiligen» verstehen. 

Die von Rahner erwähnte Begegnung wird vermutlich nicht während des Konzils 

stattgefunden haben, sondern 1966 anlässlich des «nachgeholten» Besuchs von Karl 

Barth in Rom (siehe dazu Konzilsblog vom 28. bis 31. Juli 2014). Karl Barth erwähnt in 

seinem Bericht, es habe eine «vertrauliche Unterhaltung» mit Karl Rahner, Joseph 

Ratzinger und Otto Semmelroth gegeben. Er habe sie gebeten, «sich über ihre etwas 

divergierenden Ansichten in Sachen Mariologie vor meinen Ohren auszusprechen» (Karl 

Barth:Ad LiminaApostolorum. Zürich: EVZ, 1967, 15). 

(emf; Karl Rahner: Gebet zu den Heiligen [1979]. In: ders.: Sämtliche Werke. Bd. 29: 

Geistliche Schriften. Späte Beiträge zur Praxis des Glaubens. Freiburg i.Br.: Herder, 

2007, 255-279, 273) 

 

 

27.7.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Geburtsstunde der Joint Working Group 

Kann die römisch-katholische Kirche Mitglied des in Genf ansässigen ÖRK werden? Diese 

Frage stand im Mittelpunkt der Beratungen während des Treffens des 

Exekutivausschusses des ÖRK, das vom 27. Bis 31. Juli 1964 im bayerischen Tutzing 

stattfand.  

Während die Konzilsbeobachter eine Mitgliedschaft der römisch-katholischen Kirche im 

ÖRK für nicht realistisch hielten, sah v.a. der schottische reformierte Missionsbischof 

LesslieNewbigin (1909-1998) von der ÖRK-Kommission für Weltmission und 

Evangelisation die Möglichkeit einer solchen Mitgliedschaft durchaus gegeben. 

Die diesbezüglichen Diskussionen waren ausgesprochen komplex und zogen sich 

dementsprechend lange hin – bis weit über das Konzil hinaus. Im Nachgang zum Treffen 

in Tutzing wurde während der dritten Sitzungsperiode vereinbart, zunächst eine 

Gemischte Arbeitsgruppe einzurichten, um die Grundlagen künftiger Zusammenarbeit zu 

klären. Diese «Joint Working Group» traf sich erstmals 1965 in Bossey bei Genf, wo aus 

Anlass des 40-jährigen Konzilsjubiläums erneut ein Treffen stattfand 

(http://www.oikoumene.org/en/resources/documents/wcc-commissions/joint-working-

group-between-the-roman-catholic-church-and-the-wcc/reflections-on-the-joint-working-

group-between-the-roman-catholic-church-and-the-wcc-1965-2005). 

(mq;vgl. A 5, 578f) 

 

 

28.7.2014 (Personen) 

Aufgeschoben, nicht aufgehoben: Karl Barth in Rom (1) 

Nach einem Flughafengespräch mit Oscar Cullmann Ende Januar 1964 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m110975 

hatte sich Yves Congar sich dafür stark gemacht, damit Karl Barth zum Konzil eingeladen 

würde. Ende Juli kommt er wiederum im Gespräch mit Cullmann auf dasselbe Thema 

zurück. Dies ist Anlass, bei Karl Barth selbst nachzulesen, was aus dieser Einladung 

http://www.oikoumene.org/en/resources/documents/wcc-commissions/joint-working-group-between-the-roman-catholic-church-and-the-wcc/reflections-on-the-joint-working-group-between-the-roman-catholic-church-and-the-wcc-1965-2005
http://www.oikoumene.org/en/resources/documents/wcc-commissions/joint-working-group-between-the-roman-catholic-church-and-the-wcc/reflections-on-the-joint-working-group-between-the-roman-catholic-church-and-the-wcc-1965-2005
http://www.oikoumene.org/en/resources/documents/wcc-commissions/joint-working-group-between-the-roman-catholic-church-and-the-wcc/reflections-on-the-joint-working-group-between-the-roman-catholic-church-and-the-wcc-1965-2005


wurde. 

«Es mögen rund 2 ½ Jahre her sein, dass ich von dem bekannten Sekretariat für die 

christliche Einheit in Rom indirekt und inoffiziell angefragt wurde, ob ich die Freudigkeit 

habe, mich für die zwei letzten Sessionen des Zweiten Vatikanischen Konzils persönlich 

als ‹Beobachter› dorthin einladen zu lassen. Die Freudigkeit dazu hatte ich wohl, aber die 

Anfrage erreichte mich, wenn ich nicht irre, bereits in einem der von mir damals 

ausgiebig frequentierten Spitäler, und so musste ich mich, durch höhere Gewalt 

verhindert, zum Verzicht entschliessen» (9). 

Damit ist die Sache jedoch noch nicht zu Ende. «Als dann meine Lebensgeister durch 

Gottes Güte und die Kunst meiner Ärzte noch einmal zu erwachen begannen, schrieb ich 

einen Brief nach Rom: ob man dort geneigt sei, mich nun gewissermassen postfestum 

zum Einsammeln einiger direkter Informationen zu empfangen» (10). Barth, der sich mit 

den Vorgängen des Konzils eingehend befasst hatte, wünschte, seine Kenntnisse vor Ort 

zu vertiefen. Als seine Anfrage positiv beantwortet wurde, machte er sich an das Studium 

der lateinischen Konzilsdokumente und arbeitete dazu Frageschemata aus. So war er für 

die Begegnung mit seinen Gesprächspartnern während des vom Sekretariat für die 

Einheit der Christen zusammengestellten Besuchsprogramms 1966 bestens vorbereitet. 

«Das Sekretariat für die christliche Einheit […] hat alles getan, um mir die Wege zu einer 

Reihe von für die Situation im nachkonziliaren Rom charakteristischen Personen und 

Personenkreisen zu öffnen» (10). 

(emf; Zitateaus: Karl Barth: Ad LiminaApostolorum. Zürich: EVZ, 1967) 

 

 

29.7.2014 (Personen) 

Nicht zum Streiten: Karl Barth in Rom (2) 

Begleitet von seiner Frau und seinem (katholischen) Hausarzt reist Karl Barth vom 22.-

29. September 1966 nach Rom. Wir wurden «abwechselnd von Bischof Willebrands […] 

und von dem urchigen P. Magnus Löhrer aus Einsiedeln […], gelegentlich auch von Mgr. 

Salzmann, einem Oberwalliser, geführt, eingeführt, belehrt und gelegentlich auch in 

mehr weltlicher Form erfreut und erheitert. Ich bin schon in früheren Jahren mehrfach in 

Rom gewesen, aber noch nie so – im besten Sinn des Wortes – vergnügt wie diesmal» 

(11). 

Tatsächlich legt er in seinen stundenlangen Gesprächen jeweils einige seiner 

Frageschemata vor, um dann die Antworten der Theologen entgegenzunehmen. Barth 

würdigt die Atmosphäre einer «gegenseitig brüderlich-vertraulichen Aufgeschlossenheit 

und Sachlichkeit. Stiess ich bei den Kontrahenten auf etwas härtere oder auch auf allzu 

weiche Stellen, so hütete ich mich wohl, nachzustossen, sondern eilte zur nächsten 

Frage. Ich war ja wirklich nicht zum Streiten dorthin gekommen» (12). 

Aus der Vielfalt von Begegnungen mit Dominikanern, Benediktinern, Franziskanern und 

sonstigen Gelehrten hebt Barth die «mit den Jesuiten auf der Zinne ihrer Gregoriana, wo 

ich von meinem Sitz aus bei strahlendem Herbstwetter beständig die Kuppel von St. 

Peter direkt vor Augen hatte und also im Strom der ausgetauschten Reden nie vergessen 

konnte, wo ich mich befand» (13). Bei einer Begegnung mit Kardinälen sei er gewürdigt 

worden, «als wäre ich selbst dergleichen, mir fehlte aber das dazugehörige rote 

Käppchen» (14). 

(emf; Zitateaus: Karl Barth: Ad LiminaApostolorum. Zürich: EVZ, 1967) 

 

 

30.7.2014 (Personen) 



Trotzig evangelisch-katholisch: Karl Barth in Rom (3) 

Der nicht sachliche, wohl aber dramatische Höhepunkt der Zeit in Rom ist für Karl Barth 

«unser Empfang im innersten Sanktuarium der römisch-katholischen Kirche»: Audienz 

bei Papst Paul VI. Die Erinnerung an diese Stunde zählt er zu den «angenehmsten 

Erinnerungen unserer Woche». Auch dem Papst legt Karl Barth «schüchtern wie ich bin» 

die eine und andere seiner mitgebrachten Fragen vor, unter anderem die nach dem 

eigenen theologischen Status «als einer von den ‹fratressejuncti›» (15). Vor allem will 

Barth wissen, ob in dieser Formel das Wort fratresmehr als das sejuncti zu unterstreichen 

sei. «Er [der Papst] schien damit einverstanden zu sein» (16). Auch die Mariologie wird 

Thema. «Der Papst hatte davon gehört, dass ich Joseph, den Nährvater Jesu, als Urbild 

des Wesens und der Funktion der Kirche der nachträglich zur Himmelskönigin erhobenen 

ancilla Domini vorziehen möchte, und versicherte mir, er werde für mich beten, dass mir 

in meinem hohen Alter in dieser Sache noch tiefere Einsicht geschenkt werden möchte» 

(16). 

Barth schätzt die Art von Papst Paul VI. als «vornehm und würdig menschlich»; keinen 

Augenblick habe er an den Titel «Pontifex Maximus» denken müssen. Lediglich wünsche 

er ihm mehr Zuversicht gegenüber den inneren Spannungen der katholischen Kirche. 

In dem kleinen Bändchen, in dem Barth seine Erinnerungen veröffentlicht, fügt er die 

Fragekataloge und einige kleinere Beiträge an, darunter auch ein Brief an den 

(ungenannten) Karl Rahner zu seiner Mariologie. Humorvoll bemerkt Barth: «Ängstliche 

Gemüter auf unserer Seite mögen spätestens hier einsehen, dass ich so trotzig 

evangelisch – ich möchte eigentlich lieber sagen: evangelisch-katholisch – aus Rom 

zurückgekehrt wie nach dort hingefahren bin» (19). 

(emf; Zitateaus: Karl Barth: Ad LiminaApostolorum. Zürich: EVZ, 1967) 

 

 

31.7.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Yves Congar, Oscar Cullmann und Karl Barth 

Oscar Cullmann privat – Yves Congar besucht ihn am 31. Juli 1964 in Chamonix, wo 

Cullmann eine schöne Villa mit Garten hat, deren Pflanzen er mit ihren lateinischen 

Namen zu nennen weiss, und sich seiner Steinsammlung widmet. Er steht früh um 3 Uhr 

auf, arbeitet bis 6 Uhr und schläft nochmals von bis 9 Uhr. 

Bei der nächsten Konzilssession ist absehbar, dass manche der nichtkatholischen 

Beobachter ausgewechselt werden. Obwohl Cullmann ihn mit Einverständnis von Jan 

Willebrands eingeladen hat, will Karl Barth aus gesundheitlichen Gründen nicht kommen. 

Über dessen Sohn Markus Barth spricht Congar sich nicht gerade freundlich aus. Er sei 

einer von denen, die eine Kampagne gegen Paul VI. und das Konzil führten. 

(emf) 

 

 

1.8.2014 (Weiteres) 

Die Schweiz hier und überall 

Yves Congar ist am Ende der ersten Konzilssession zu einer Konferenz bei der Helvetia 

Romana eingeladen und geht, wenn auch etwas widerwillig, hin – er klagt, er habe so 

wenig Zeit und werde dort drei Stunden verlieren. 

Im Tagebuch erfährt man leider nicht, was er bei der Helvetia vorgetragen hat. Dafür 

notiert er seine Beobachtung (frei übersetzt): «Die Schweizer, das ist normal, bauen 

überall ein bisschen die Schweiz auf: Tische mit Tischtüchern, Blumen, Lieder, Z‘Vieri» 

(«Les Suisses, c’est normal, reconstituentunpeu la Suisse partout: tablesavecnappes, 



fleurs, chants, goûter») (Co 1,308). 

(emf) 

 

 

2.8.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Frei zu Dingen der Unmöglichkeit 

Erholt und entspannt beginnt ein Tagebucheintrag von Gérard Philips am 2. August 1964, 

geschrieben in Louvain. Selten habe er eine so friedliche und freie Zeit gehabt wie die 

vergangenen zwei bis drei Wochen: keine Versammlungen, keine Diskussionen, keine 

Reisen (vgl. Phi 122). 

Wer nun meint, Philips habe diese Zeit genutzt, um eigentliche Ferien zu machen, 

täuscht sich. Philips hat die Zeit genutzt, um ca. 50 Rezensionen vorzubereiten, unter 

anderem die Besprechung der Werke von Paul Tillich, von denen er zugleich fasziniert wie 

befremdet zu sein scheint. Es begegnet ihm eine ihm nicht vertraute Welt der 

Auseinandersetzung mit modernem Denken, von der er weiss, dass sie notwendig ist, 

obgleich er nicht sicher ist, ob Tillich dies ohne Substanzverlust gelungen ist. 

«Besprechungen über diese Theologie zu schreiben, ist für mich ein Ding der 

Unmöglichkeit. Aber zugleich ist es sehr bereichernd, vor allem, weil es zweifellos dazu 

verpflichtet, den Prozess des Glaubens mehr und mehr zu reinigen» (Phi 123). 

(emf) 

 

 

3.8.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Theologie der Angst und Theologie der Abweichungen 

Für orthodoxes Denken ist die Rede des Konzils über die Kollegialität immer noch nur 

eine Bekräftigung des juridischen Denkens über den Primat des Papstes, so vernimmt 

Gérard Philips von Kardinal Suenens am Vortag seines Tagebucheintrags vom 2. August 

1964. Philips ist bekümmert, dass diese orthodoxen Gesprächspartner sich wenig Mühe 

gemacht haben, sich in die katholische Perspektive hineinzuversetzen. Es ist, als seien es 

zwei Welten, die sich nicht berühren. Nur ein dauernder Kontakt über einen langen 

Zeitraum könnte helfen, sich gegenseitig zu verstehen. 

Philips gesteht ein, dass der Text der Kirchenkonstitution viele sehr juridische und 

westlich geprägte Behauptungen enthält. Die römischen Theologen begegneten der 

Communio-Ekklesiologie zutiefst misstrauisch (vgl. Phi 124). 

«Was mich bei den ‹römischen› Theologen immer erstaunt, ist, dass sie so wenig hören. 

Sie wissen alles und urteilen über alles, ausgehend von ihrer Konzeption, die mit dem 

Glauben verwechselt wird. Alles hängt zusammen. Alles ist im gleichen Mass absolut, 

denn wenn man was auch immer in Frage stellt, droht alles sich aufzulösen. Daher 

kommt diese Theologie der Angst» (Phi 124). 

Doch auch die Theologen «der anderen Seite» kritisiert Philips. Sie liessen sich zu 

offenkundigen Abweichungen hinreissen, was dann wieder den anderen den Vorwand 

liefere, nicht mehr hinhören zu müssen. 

(emf) 

 

 

4.8.2014 (Personen) 

Stammmütter des Glaubens 

Als Mitarbeiter des Sekretariats zur Förderung der Einheit der Christen war Emmanuel 

Lanne während des Konzils u.a. als Übersetzer tätig. In seiner Eigenschaft als Direktor 



der Zeitschrift Irénikon oder als Mitglied der Kommission für Glaube und 

Kirchenverfassung des ÖRK in Genf «übersetzte» der Benediktinerpater aus dem 

belgischen Kloster Chevetogne zeitlebens zwischen den Konfessionen, aber auch 

zwischen den Traditionen innerhalb seiner eigenen Kirche. Geboren wurde er am 4. 

August 1923 in Auteuil, verstorben ist er am 23. Juni 2010 in Chevetogne. 

Zwischen der zweiten und dritten Konzilssession war Lanne, der an der Redaktion 

mehrerer Konzilstexte beteiligt war, an den Bemühungen beteiligt, den 

Patriarchatskirchen in der Kirchenkonstitution den gebührenden Platz einzuräumen. Für 

die entsprechende Formulierung in LG 23 konnten Lanne zufolge der bayerische Abt 

Johannes Hoeck, Gérard Philips, Dom Olivier Rousseau, Charles Moeller und einige 

melkitische Bischöfe auf Vorarbeiten aus Chevetogne zurückgreifen, wo bereits vor dem 

Konzil entsprechende ökumenische Studien betrieben und Studienwochen durchgeführt 

wurden. 

So heisst es nun in LG 23: «Dank der göttlichen Vorsehung aber sind die verschiedenen 

Kirchen, die an verschiedenen Orten von den Aposteln und ihren Nachfolgern eingerichtet 

worden sind, im Lauf der Zeit zu einer Anzahl von organisch verbundenen 

Gemeinschaften zusammengewachsen. Sie erfreuen sich unbeschadet der Einheit des 

Glaubens und der einen göttlichen Verfassung der Gesamtkirche ihrer eigenen Disziplin, 

eines eigenen liturgischen Brauches und eines eigenen theologischen und geistlichen 

Erbes. Darunter haben vorzüglich gewisse alte Patriarchatskirchen wie Stammütter des 

Glaubens andere Kirchen sozusagen als Töchter geboren, mit denen sie durch ein 

engeres Liebesband im sakramentalen Leben und in der gegenseitigen Achtung von 

Rechten und Pflichten bis auf unsere Zeiten verbunden sind. Diese einträchtige Vielfalt 

der Ortskirchen zeigt in besonders hellem Licht die Katholizität der ungeteilten Kirche. In 

ähnlicher Weise können in unserer Zeit die Bischofskonferenzen vielfältige und fruchtbare 

Hilfe leisten, um die kollegiale Gesinnung zu konkreter Verwirklichung zu führen.» 

(mq; vgl. Emmanuel Lanne, Le rôle du monastère de Chevetogne au deuxième concile du 

Vatican, in: Doris Donnelly, Joseph Famerée, Mathijs Lamberigts, Karim Schelkens [Hg.], 

The Belgian Contribution to the Second Vatican Council, Leuven 2008, 361-388, 380f.). 

 

 

5.8.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Schule des Glaubens  

Viele Seminaristen, Priester und Ordensleute lasen dem Freiburger Dompropst Claude 

Ducarroz zufolge mit grossem Gewinn das im Sommer 1964 erschienene Büchlein 

Comme s’il voyait l’invisible. Un portrait de l’apôtre aujourd’hui des Dominikaners und 

Arbeiterpriesters Jacques Loew. 1968 erschien die deutsche Übersetzung Auf dein Wort 

hin. Ein Bild des Apostels heute. Dort heisst es (gegenüber dem Originaltext leicht 

abgewandelt): «Die besten Experten des kürzlich abgehaltenen Konzils meinen ebenfalls, 

dass das Wichtigste nicht die unmittelbar getroffenen Entscheidungen sind, sondern der 

neue Schwung der Kirche in den kommenden Jahren. So wird auf seiten der Menschen 

wie auf seiten der Kirche die Stunde, der wir entgegengehen, mehr als je die Stunde der 

Mission in ihrer grundlegenden Wirklichkeit sein: die Verkündigung der unendlichen 

Bestimmung des Menschen und die Vereinigung aller Menschen als Kirche. » 

Jacques Loew, Vertrauter Papst Pauls VI. und in Kontakt mit dem 1965 zum Kardinal 

ernannten Freiburger Theologen Charles Journet, betrachtete in der Nachkonzilszeit 

manche Entwicklung mit Skepsis und Sorge. Nicht zuletzt im Rahmen der Arbeit der von 

ihm 1969 gegründeten École de la foi in Freiburg aber konnte Jacques Loew immer neu 

mit dem Konzil in die Schule des Glaubens gehen, wie man im Anschluss an Claude 



Ducarroz, einem seiner Nachfolger als Direktor der École de la foi, formulieren kann. 

(mq; Zitat: Jacques Loew, Auf dein Wort hin. Ein Bild des Apostels heute. Graz: Styria, 

1968, 243f.; Hintergründe bei Claude Ducarroz, Jacques Loew et Vatican II. In: Guy 

Bedouelle, Mariano Delgado [Hg.], La réception du Concile Vatican II par les théologiens 

suisses. Die Rezeption des II. Vaticanums durch Schweizer Theologen [Studia 

Friburgensia, Series historica 7]. Fribourg: Academic Press Fribourg, 2011, 73-80 [obiges 

Zitat im frz. Original ebd., 74]). 

 

 

6.8.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Eine Enzyklika für den Dialog 

Dialog, so lautet das Grundwort der Enzyklika Ecclesiam suam, die Papst Paul VI. am 6. 

August 1964 veröffentlichte. In drei Teilen geht es um das Selbstbewusstsein der Kirche, 

ihre Erneuerung und den Dialog mit der Welt. Die Partner des Dialogs werden in 

verschiedenen Kreisen beschrieben: alle Menschen, die Gottgläubigen, die getrennten 

Christen und die Mitchristen innerhalb der eigenen Kirche. 

Zum ersten Kreis heisst es: «Wo immer ein Mensch auf der Suche ist, sich selbst und die 

Welt zu verstehen, können wir mit ihm gehen. Wo immer Völkerversammlungen 

stattfinden, um die Rechte und Pflichten des Menschen festzusetzen, ist es eine Ehre für 

Uns, wenn sie nur damit einverstanden sind, dass Wir daran teilnehmen» (Nr. 97). 

Mit den Gottgläubigen will Papst Paul VI. «die gemeinsamen Ideale der Religionsfreiheit, 

der menschlichen Brüderlichkeit, der Kultur, der sozialen Wohlfahrt, der staatlichen 

Ordnung fördern und verteidigen» (Nr. 108). 

Im Blick auf die getrennten Christen geht Papst Paul VI. auf sein eigenes Amt ein, das ein 

Hindernis für die Ökumene zu sein scheint. Er erklärt es für unaufgebbar, hält aber fest, 

dass es «keine Oberhoheit geistlichen Stolzes und menschlicher Herrschsucht schaffen 

will, sondern einen Primat des Dienens, des Helfens, der Liebe» (Nr. 110). 

Innerhalb der katholischen Kirche soll nach Wunsch Pauls VI. «der Dialog … noch eifriger 

werden, was Themen und Gesprächspartner angeht» (Nr. 116). Zwar habe der Dialog 

begonnen, doch «bei genauer Betrachtung scheint es, dass die Hauptarbeit erst noch zu 

leisten ist. Die Arbeit beginnt heute und hört nie auf. Das ist das Gesetz unserer 

irdischen, zeitlichen Pilgerschaft» (Nr. 117). 

(emf; Zitate aus: 

http://www.kathpedia.com/index.php?title=Ecclesiam_suam_%28Wortlaut%29) 

 

 

7.8.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Enttäuschte Reaktionen 

Kein «feierliches Dokument mit primär lehrhaftem Charakter», «sondern ein einfaches 

Schreiben sein, wie es zwischen Brüdern und Familienangehörigen üblich ist», mit diesem 

zurückhaltenden Anspruch tritt die Enzyklika Ecclesiam suam von Papst Paul VI. auf (Nr. 

7). Die auf dem Konzil zu beratenden Fragen über das Verständnis von Kirche will Paul 

VI. nicht «stören», sondern diese Arbeit «loben und anregen» (Nr. 6). 

Gleichwohl wird mit Bedauern festgehalten, dass die Enzyklika die Kirche nur in einem 

Schriftzitat Volk Gottes nennt. Auch das Dialogverständnis stösst auf Kritik. Dass die 

Kirche mit einem Arzt verglichen wird, erweckt den Eindruck, als seien die Dialogpartner 

krank. Der Ton wirkt etwas «paternalistisch» (so Bischof Elchinger: Co 2,121), manches 

wird als oberflächlich empfunden. Ökumenisch befremdet der (wenig dialogische) 

Anspruch, dass «die Katholische Kirche sich aufmacht, die eine Herde Christi wieder 



zusammenzuführen» (Nr. 109). Aufmerksam wird wahrgenommen, dass die Rede vom 

innerkirchlichen Dialog mit einem deutlichen Appell an den Gehorsam verbunden wird. 

(emf; vgl. Peter Walter: Aufrichtiger und geduldiger Dialog. In: Mariano Delgado [Hrsg.]; 

Michael Sievernich [Hrsg.]: Die grossen Metaphern des Zweiten Vatikanischen Konzils. 

Ihre Bedeutung für heute. Freiburg i.Br.: Herder, 2013, 81-100). 

 

 

8.8.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

FOTO INDIOKREUZ INTEGRIEREN 

Ein Konzil der Armen? 

Am 8. August 1964 – es war das Jahr der Machtübernahme der Militärs in Brasilien – 

kam Antonio Batista Fragoso mit seinen Eltern und Geschwistern als erster Bischof nach 

Crateús, das im Nordosten Brasiliens liegt. Ihn bewegte seit Konzilsbeginn das Wort aus 

der Gerichtsrede bei Matthäus: «Was ihr einem unter diesen meinen geringsten Brüdern 

getan habt, das habt ihr mit getan» (Mt 25,40). 

Die Frage nach der Identität zwischen Christus und den Armen steht auch hinter dem 

kritischen Blick auf das Konzil, an dem Fragoso während allen Sitzungsperioden teilnahm, 

als er erklärte: «Das Konzil der Armen gab es noch nicht. Die Kirche gehört den Armen 

oder sonst ist sie nicht die Kirche Jesu Christi. Und so ein Konzil der Armen hat noch 

nicht stattgefunden. Es gab das Konzil der modernen Welt von heute, wunderbar in 

seiner Versöhnung mit der Welt von heute und der irdischen Wirklichkeit. Aber es ging 

nicht um die Armen, die Geschundenen; das gab es nicht. Also hoffe ich, dass das 

nächste Konzil ein Konzil der Armen ist und dass es der Welt das Projekt Jesu offen legt, 

das einzige Projekt in der Welt, welches die Existenz der Kirche in der Welt rechtfertigt». 

(Giancarlo Collet) 

 

 

9.8.2014 (Weiteres) 

Das Konzil zum Thema Krieg 

1964 liegt der Beginn des 1. Weltkriegs ein halbes Jahrhundert zurück, der 2. Weltkrieg 

knapp 20 Jahre. Im Herbst 1964 werden die Themen Frieden und Krieg, wie sie später in 

GS 77-90 behandelt werden, in der Konzilsaula debattiert. Wir werden darauf im 

November 2014 zurück kommen. Die Situation ist insbesondere von der neuen Ära der 

Kriegsführung im Zeichen von Atomwaffen geprägt. Vor diesem Hintergrund wird von den 

meisten Konzilsvätern eine scharfe Verurteilung des Krieges angestrebt. 

Yves Congar macht sich bereits in der Vorbereitungszeit für ein entsprechendes Votum 

des Konzils stark. In seinem Tagebuch notiert er jeweils, er habe wieder einmal seine 

«Antiphon gegen den Krieg und die Bombe» (vgl. z.B. Co 1,40) gesungen. Bereits lange 

vor dem Konzil hatte sich auch Kardinal Alfredo Ottaviani als strikter Kriegsgegner 

positioniert. 

Auf dem Konzil sind es wenige Bischöfe aus Ländern, welche Atomwaffen besassen 

(Weihbischof Hannan von Washington, Erzbischof Beck von Liverpool), die für die 

Legitimität von Atomwaffen eintreten. 

(emf; vgl. A 4,374-376) 

 

 

10.8.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«J‘accuse» oder delikate Arbeit? 

Nach dem Gespräch mit einem leidenschaftlichen Kritiker der Päpste Pius XI. und Pius 



XII. (es geht um moraltheologische Fragen zur Ehe) denkt Gérard Philips am 10. August 

1964 über die Grenzen und Einseitigkeiten einer radikalen Anklage nach. Zwar gesteht er 

zu, dass diejenigen, die meinen, man müsse energisch durchgreifen («qu‘il faut crever 

l’abcès») und öffentlich in Aktion treten muss, vielleicht Recht haben. Grosse 

Kursänderungen werden manchmal durch revolutionäres Vorgehen möglich. 

Doch für sich selbst hält Philips fest: «Ich behaupte, dass es nicht gut ist – wenn man ein 

praktisches Ergebnis erreichen will –, mit einem durchdringenden ‹j’accuse [ich klage 

an]› zu beginnen. […] Für mich geht diese Methode nicht. Ich erachte sie zudem als 

gefährlich und oft unwirksam» (Phi 125). 

Vor allem scheint es ihm zu einfach und oft ungerecht, ohne näheres Hinsehen und 

Differenzieren ein Urteil zu sprechen. Der Vorwurf, dass hier nur Kleingeist und 

Machtwille im Spiel waren, verkennt die pastorale Sorge hinter den Lehraussagen der 

beiden Päpste. Philips schwebt ein behutsamerer Weg vor: Das Positive und Wahre muss 

aufrechterhalten, das Einseitige und Enge, Falsche muss ergänzt, richtiggestellt und 

korrigiert werden. Und dabei handle es sich um eine «delikate Arbeit» (Phi 126). 

Philips übersieht nicht das Unrecht einer Situation, in der Theologen zum Schweigen 

gezwungen sind. Doch Unrecht dürfe nicht mit Unrecht vergolten, Attacke nicht mit 

Attacke erwidert werden – das wäre ein Teufelskreis. 

(emf) 

 

 

11.8.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Nicolaus Cusanus und das II. Vaticanum 

Am 11. August 1964 jährte sich zum 500. Mal der Todestag des bedeutenden Theologen 

und Kardinals Nikolaus von Kues (geb. 1401), «der zu seiner Zeit ein Vorkämpfer für die 

Einheit war: unter anderem begleitete er die Mitglieder der orthodoxen Hierarchie zum 

Unionskonzil von Ferrara/Florenz.» Der Präsident des Sekretariats zur Förderung der 

Einheit der Christen, Augustin Kardinal Bea wurde «eingeladen, den feierlichen 

Gedächtnisgottesdienst in Bernkastel, dem Geburtsort des Kardinals von Kues, zu halten. 

In seiner Homilie zeichnete Bea ein anschauliches Bild des grossen Kardinals, wobei er 

auf die zahlreichen Gemeinsamkeiten mit der modernen Suche nach Einheit und 

insbesondere mit der Tätigkeit des Sekretariats [zur Förderung der Einheit der Christen] 

hinwies. Von den verschiedenen Veranstaltungen, die aus diesem Anlass stattfanden, 

erwähnen wir, dass Bea in der Benediktinerabtei St. Matthias die Grundsteinlegung des 

Instituts für das Studium der anglikanischen Theologie vornahm.» 

(mq; Schmidt 556) 

 

 

12.8.2014 (Personen) 

Georges Cottier: «chic frère» und Kardinal 

Als 2011 der Dominikaner Charles Morerod Bischof von Lausanne-Genf-Freiburg wurde, 

empfing er die Bischofsweihe von seinem aus Genf stammenden Ordensbruder Georges 

Cottier. Dieser gehört zu den wichtigen schweizerischen Konzilstheologen. Während des 

Konzils arbeitete er eng mit dem Freiburger Theologen Charles Journet zusammen, der 

Vertrauter Pauls VI. war und während des Konzils zum Kardinal ernannt wurde. Immer 

wieder leistete er auf dem Konzil auch wichtige Vermittlungsdienste und brachte sich in 

verschiedene Diskussionen und Textarbeiten ein. Am 12. August 1964 lernt Yves Congar 

ihn kennen und kennzeichnet ihn in seinem Tagebuch als «Chic frère, collaborateur 

intelligent et agréable» (Co 2, 120). 



Am Anfang der Konzilsmitarbeit Cottiers stand Bischof Charles de Provenchères (Aix-en-

Provence), der ihn zu seinem persönlichen Konzilsberater machte. Diese Aufgabe übte er 

gemeinsam mit dem Dominikaner und Arbeiterpriester Jacques Loew aus, der später in 

Freiburg die École de la foi gründete (s. Konzilsblog vom 5. August 2014). Ihre 

Leitgedanken zum bevorstehenden Konzil arbeiteten die beiden Dominikaner gemeinsam 

aus und veröffentlichten sie 1963 unter dem Titel Dynamisme de la foi et incroyance. In 

der Tribune de Genève, der Tageszeitung seiner Heimatstadt, berichtete Cottier 

regelmässig über das Konzil – «aber ich war kein guter Journalist, ich war zu 

theologisch». Als Theologe und Philosoph hingegen – nach dem Konzil arbeitete er an 

Konzilskommentaren mit, lehrte an den Universitäten Genf und Freiburg Philosophie und 

wurde Nachfolger Kardinal Journets (s. Konzilsblog am 14. August 2014) als Direktor der 

Zeitschrift Nova et vetera – war und ist er hochgeschätzt, sodass er von 1989–2003 als 

Generalsekretär der Internationalen Theologischen Kommission und Theologe des 

päpstlichen Hauses wirkte und 2003 Kardinal wurde. 

(mq; Zitat: Patrice Favre, Georges Cottier. Itinéraire d’un croyant. Tours: CLD, 2007, 73) 

 

 

13.8.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Geschichtliche Realisierung der eschatologischen Hoffnung 

Schon steht der Beginn des dritten Konzilssession vor der Tür. Wer noch etwas zu den 

zwei letzten Kapiteln von De Ecclesia beitragen will, muss die Eingabe bis zum 9. 

September 1964 schriftlich vorlegen. Darum schreibt Yves Congar am 13. August an 

Weihbischof Alfred Ancel von Lyon. Es geht um das Kapitel über den eschatologischen 

Charakter der christlichen Berufung (LG, 7. Kapitel). Congar moniert, der Text sei zu sehr 

auf die personale und spirituelle Dimension reduziert; es fehle ihm die kosmische und 

geschichtliche Dimension. 

Tatsächlich wird Bischof Ancel vorschlagen, im Text von LG 48 zu erläutern, was es 

bedeutet, dass wir «in allem» dem Herrn zu gefallen suchen, nämlich auch im Bereich 

aller menschlichen Tätigkeiten, seien sie individuell oder in der Familie oder 

gesellschaftlich, wirtschaftlich oder politisch. Dieser Vorschlag wird indes 

zurückgewiesen, weil man nicht in die Details eines Themas eintreten wolle, das in 

Gaudium et spes behandelt werde. Damit wird zugleich eine hermeneutische Regel 

deutlich, die vor einer isolierten Lektüre von Konzilstexten bewahrt: Wie hier der Text 

von LG 48 im Licht von Gaudium et spes zu lesen ist, so interpretieren sich auch andere 

Texte gegenseitig. 

(emf) 

 

 

14.8.2014 (Personen) 

Während des Konzils auf dem Weg zum Konzil 

Zu den wichtigen Konzilsteilnehmern aus der Schweiz gehört der Freiburger Theologe 

Charles Journet (1891-1975). V.a. mit der von ihm 1926 gegründeten Zeitschrift Nova et 

Vetera und seiner Ekklesiologie L’Église du Verbe incarné prägte er die theologische 

Diskussion der Jahre um das Konzil entscheidend mit. Seine Freundschaft mit Jacques 

Maritain und Giovanni Battista Montini, dem späteren Paul VI., war theologie- und 

kirchengeschichtlich ebenfalls von grosser Bedeutung. 

Der Weg zum Konzil war für Journet allerdings mit einigen Schwierigkeiten verbunden. 

Zwar wurde er 1960 von Papst Johannes XXIII. zum Mitglied der vorbereitenden 

Theologischen Kommission ernannt und hielt 1961 auf einer Sitzung der 



Konzilskommission De Ecclesia um P. Rosaire-Marie Gagnebet OP eine vielbeachtete Rede 

über das Verhältnis von Kirche und Staat. Allerdings musste er aufgrund seiner 

Schwerhörigkeit seine Mitarbeit an Arbeitstreffen dieser Art bald einstellen. Ab dem 

Herbst 1964 musste er auch auf eine liebgewonnene Gewohnheit verzichten: die 

sonntägliche Predigt in der Kirche Sacré-Coeur in seiner Heimatstadt Genf. 

Im Hintergrund stehen u.a. auch veränderte pastorale Konzeptionen, die ihrerseits auf 

gesellschaftliche Veränderungen reagierten. Journets Biograph Guy Boissard schreibt 

dazu: «Die 11-Uhr-Messe wurde immer mehr zur Messe derer, die sonntags gerne 

ausschlafen, und für die die Predigten eines kleinen Abbé, mag er auch ein grosser 

Spiritueller sein, keine Priorität darstellten. Nun aber dauerten diese Homilien oft um 

Einiges länger als gewöhnliche Predigten» (Boissard 498). Journets Theologie blieb 

dennoch für zahlreiche Zeitgenossen eine wichtige geistliche Quelle. Ehrendoktorate der 

Universität Freiburg (1961) und des Angelicums (1965), die gewissermassen die Zeit des 

Konzils einrahmen, zeugen davon. 

Wenn Journet somit also im Sommer und Herbst 1964 noch «auf dem Weg zum Konzil» 

(Boissard 482) war, öffnete ihm Paul VI. Anfang 1965 mit der Kardinalsernennung 

dessen Pforten weit. Davon wird zu gegebenem Zeitpunkt zu berichten sein. 

(mq; Zitate: Guy Boissard, Charles Journet [1891-1975]. Paris: Salvator 2008; s. auch 

Jacques Rime, Charles Journet, biographie. In: Marta Rossignotti Jaeggi, Guy Boissard 

[Hg.], Charles Journet. Un témoin du XXe siècle. Paris: Parole et Silence, 2003, 15-31) 

 

 

15.8.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Das Kapitel über Maria – von Lourdes aus betrachtet 

Am Vorabend des Hochfestes der Aufnahme Mariens in den Himmel ist Gérard Philips in 

Lourdes und begegnet dem dortigen Ortsbischof Pierre-Marie Théas. Ausgerechnet dieser 

sagt dem belgischen Theologen freiweg, dass die Textvorlage zu De Beata, also das 

Kapitel über Maria in der Kirchenkonstitution, niemanden zufriedenstelle. 

Philips blickt zurück auf die Abstimmung des Textes in der Kommission: er sei geradezu 

einmütig angenommen worden, was so gar nicht erwartbar war. Doch erfolgte die 

Zustimmung ohne Begeisterung. Es sei verständlich, dass der Text weder der einen noch 

der anderen Seite wirklich zugesagt habe. 

Für den weiteren Verlauf wagt Philips keine Prognose. Gewiss sei die Vorstellung, vor den 

protestantischen Konzilsbeobachtern eine Debatte über Maria auszutragen, eher 

unangenehm. 

«Wie dem auch sei, ich habe ehrlich versucht, eine wahre Mariologie zu schreiben. Die 

ganze Sache ist nun in den Händen Gottes. Wenn das Schema zurückgewiesen wird oder 

wenn es tiefgreifend verändert werden muss (durch mich oder durch andere), ist es auch 

gut» (Phi 128). 

(emf) 

 

 

16.8.2014 (Personen) 

Travel with BEA 

«Kardinal Bea hat nur zwei Fehler: Erstens dass er nicht 40 Jahre jünger ist. Und 

zweitens dass es ihn nur einmal gibt» (zit. aus einem zeitgenössischen Filmbericht in Bi 

45). In der Tat galt der Jesuit und Vorsteher des neu gegründeten Sekretariates für die 

Einheit der Christen Augustin Bea als Hoffnungsträger des Konzils (vgl. Konzilsblog vom 

26. Juli 2012 http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93627). 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93627


Bereits in der Vorbereitungszeit des Konzils war es zu Zusammenstössen zwischen ihm 

und Kardinal Alfredo Ottaviano gekommen. So wurde während der Konzilszeit kolportiert, 

das Signet der British European Airways sei über der Tür des Heiligen Offiziums 

angeheftet worden: «Travel with BEA [Reisen Sie mit Bea]».  

(emf) 

 

 

17.8.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Das Konzil beenden… 

So liess sich eine der grossen Hoffnungen vor dem Beginn der dritten Konzilssession 

überschreiben. Die Konzilsarbeit zog sich nun schon lange hin und viele Teilnehmer 

hatten den Eindruck, dass man jetzt einen Abschluss finden sollte. Wenn «es einen roten 

Faden gibt, der sich durch die zeitgenössischen Tagebücher und die Berichte der 

Chronisten zieht, dann ist das in der Tat die Lustlosigkeit der Bischöfe in der 

Konzilsaula.» 

Mitte September werden trotz dieser Lustlosigkeit von 3070 Teilnahmeberechtigten um 

die 2500 Konzilsteilnehmer in Rom erwartet. Damit wird für die dritte Konzilssession die 

niedrigste Teilnahmezahl aller Sessionen zu erwarten sein. „Von den Teilnehmern der 

dritten Sitzungsperiode kamen 39 Prozent aus Europa, 20 Prozent als Mittel- und 

Südamerika, 14 Prozent aus Nordamerika, 12,5 Prozent aus Asien, 12 Prozent aus Afrika 

und 2,5 Prozent aus Ozeanien.“ Dass sich die katholische Kirche auf und nach dem Konzil 

mehr und mehr als Weltkirche zu begreifen lernte, drückt sich nicht zuletzt in diesen 

Zahlen aus. Umso bemerkenswerter ist aber auch, dass der inhaltliche Einfluss auf das 

Konzil und die dominierenden Personen noch immer zum allergrössten Teil aus Europa 

kam. 

(ab; A4, 5, 11-12) 

 

 

18.8.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Konservative Minderheit: klein aber laut 

Das Konzil sollte zum Abschluss gebracht werden. Dazu wurden die Regeln verändert und 

Prioritäten in der Themenbehandlung formuliert. (vgl. Döpfnerplan) Für die dritte 

Konzilsperiode vermerken die Chronisten und Historiker unterschiedliche Strategien der 

Konzilsgruppen. Diese wurden schon früh in zwei Typen unterschieden: «Progressive» 

und «Konservative» (auch wenn die Eindeutigkeit dieser Zuordnungen bis zum Schluss 

des Konzils fragwürdig blieb). Die Gruppe der «Progressiven» galt als die weitaus 

grössere Gruppe, da zu den «Konservativen» nur ungefähr 300 Personen gerechnet 

wurden. 

In der Rückschau scheint es aber, dass die grosse progressive Mehrheit ihre Anliegen 

wohl so sicher durchgesetzt glaubte, dass sie kaum noch Mühe auf eine gemeinsame 

strategische Linie setzte. Anders die konservative Minderheit: Schon nach der zweiten 

Konzilssession wurden ihre Positionen öffentlich und hinter den Mauern des Vatikan 

lauter und lauter zu Gehör gebracht. Das Networking der in der Gruppe ‹Coetus 

Internationalis Patrum› verbundenen konservativen Konzilsväter funktionierte sehr gut, 

während sich die progressiveren Konzilsteilnehmer mehr und mehr in internen 

Auseinandersetzungen zu verlieren schienen. 

Yves Congar zitiert in seinen Aufzeichnungen einen Ausspruch von Henry de Lubac. 

Dieser kommentierte einen strategisch den Anliegen der Konservativen passenden 

Vorschlag zur Beschränkung der Eingabe von Änderungswünschen im Kirchenschema wie 



folgt: «So (…) wird die ganz kleine Minderheit, zumindest teilweise, ihre Ziele erreichen. 

Es wird schliesslich damit enden, dass man ihrem Geschrei nachgibt, so wie Eltern 

schliesslich, um Frieden zu haben, ihren widerspenstigen Kindern nachgeben.» 

(ab; A4, 1-7) 

 

 

19.8.2014 (Weiteres) 

Experten zum Schweigen bringen 

Eine Ohrfeige muss es für die Periti auf dem Konzil, die theologischen Experten und 

Berater, gewesen sein. «Bei der ersten Arbeitssitzung am 15. September 1964 erhielten 

die Konzilsväter ein Liste mit drei die Aufgaben der Periti betreffenden Normen, die der 

Papst am 28. Dezember des Vorjahres der Koordinierungskommission mitgeteilt hatte.  

Verlangte die erste dieser Normen von den Periti, auf jede ihnen gestellte Frage ‹mit 

Wissen, Klugheit und Objektivität› zu antworten, verbat ihnen die zweite, ‹Meinungen 

oder Ideen in Umlauf zu bringen, Interviews zu geben oder öffentlich die eigenen 

Ansichten über das Konzil zu vertreten›, und die dritte forderte sie auf, ‹das Konzil nicht 

zu kritisieren und auch keine Informationen über die Arbeit der Kommissionen an 

Aussenstehende weiterzugeben›. Kardinal Felici vergass es nicht, darauf hinzuweisen, 

dass die Nichtbeachtung der Regeln zur Amtsenthebung der betreffenden Periti führen 

würde. 

Offenbar wurde die Mitarbeit der Experten von manchen Bischöfen als Hindernis für einen 

schnellen Konzilsabschluss gesehen. Expertenmeinungen bringen eben immer auch die 

Komplexität der Fragen zur Geltung und machen die Problemwahrnehmungen nicht 

einfach nur leichter. Dazu kommt, dass auch die Vielfalt an Meinungen und Perspektiven, 

auch wenn sie wohlbegründet sind, das Formulieren eines Konsenses nicht beschleunigt.  

Bei der dritten Konzilssession wurden die Periti jedenfalls schlussendlich weniger gehört 

als zuvor. Von manchen entscheidenden Kommissionssitzungen wurden sie kurzerhand 

ausgeschlossen. Kardinal Heenans Kommentar zur Abwehr des Einflusses der Periti 

wurde von Kardinal Felici wiedergegeben. Es gehe um eine notwendige Behauptung der 

bischöflichen Autorität gegenüber den Periti. Felici selbst fügt dazu an: «Diese letzten 

Worte laden zum Nachdenken ein.» 

(ab; A4, 14-16) 

 

 

20.8.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Mission – westliche Propaganda oder …? 

Hat sich «Mission» mit dem Konzil erledigt? Würde sie im Zuge der Erneuerung der 

Ekklesiologie des Konzils entsorgt werden? Dazu meldete sich im November 1963 

Augustin Kardinal Bea zu Wort:  

«Das Konzil hat es sich zur Pflicht gemacht, eine Erneuerung der Kirche auszulösen, und 

(…) den Eifer ihrer Anfangszeit wiederzufinden. Auf Grund dieser Ziele kann es keinen 

Zweifel daran geben, dass der Missionstätigkeit ein neuer Impuls vermittelt werden 

muss. Es ist unbedingt notwendig, diese Tätigkeit zu den wesentlichsten Aufgaben der 

Kirche zu rechnen. (…) Dies fordern die Natur der Kirche und die gegenwärtigen 

Verhältnisse. 

Der grossartige Plan Gottes, der das zeitliche und ewige Ziel des gesamten 

Menschengeschlechtes im Auge hat, besteht … darin, alle Völker mit Christus in Seinem 

geheimnisvollen Leib zu vereinigen und dadurch auch unter sich zu verbinden. Gott hat 

sich nämlich vorgenommen, ‹alles in Christus zu erneuern› (Eph 1,10) ... Alle, die 



getauft sind, sind in dem einen Geiste getauft, um einen einzigen Leib zu bilden, Juden 

und Griechen, Sklaven und Freie, und alle sind mit dem einen Geist getränkt (vgl. 1 Kor 

12,12ff.), so dass es nicht mehr Juden noch Griechen, nicht mehr Sklaven noch Freie 

gibt, sondern alle eins sind in Christus Jesus (Gal 3,28). (…) 

Wenn das Ziel der Missionstätigkeit so klar erkannt wird, wird es dann nicht auch für 

unsere Tage als absolut notwendig erscheinen? Dann wird die Frohe Botschaft wirklich als 

Frohe Botschaft vor den Menschen aufleuchten. Dann werden die, die sie verkünden, 

nicht mehr als Künder irgendeiner Erfindung der weissen Rasse angesehen werden oder 

als Propagandisten der Kultur und des profanen Lebens des Westens, sondern als Diener 

Gottes, des Herrn des Menschengeschlechtes, und als Spender der Geheimnisse Gottes 

d.h. Seiner Gaben, die Natur und Wissen des Menschen völlig überschreiten. Auf diese 

Weise werden die neuen Völker gar nicht auf den Gedanken kommen können, die 

Missionstätigkeit habe etwas Beleidigendes für sie; sie werden sich durch sie im 

Gegenteil ausserordentlich geehrt fühlen, weil sie gerufen werden, Glieder des Reiches 

Christi zu werden, und weil sie daran mitarbeiten dürfen, ein neues menschliches 

Geschlecht ‹in Christus› zu begründen …» 

(Giancarlo Collet) 

 

 

21.8.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Abgeben statt Betteln 

Der Kölner Kardinal Joseph Frings bemerkte bei seiner Intervention zu den «Leitsätzen 

über die missionarische Tätigkeit der Kirche»: «Das Missionsproblem ist nach meiner 

Ansicht so wesentlich für die Kirche, so wichtig in allgemeiner Hinsicht und besonders in 

unserer Zeit, dass wir uns nicht mit einigen Leitsätzen zufrieden geben können. Wir 

müssen ihm ein besonderes und vollständiges Schema widmen, das in der vierten 

Session diskutiert wird. Das ist nicht nur meine persönliche Meinung, sondern der 

brennende Wunsch der Generaloberen der Orden und zahlreicher Bischöfe aus Afrika und 

anderen Missionen. Ich bitte deshalb demütig, dass diesem Wunsch entsprochen werde.» 

Und er merkte dabei u.a. an: «Jede Diözese muss eine jährliche Abgabe für das 

Missionswerk der Kirche leisten. Denn es ist wirklich unwürdig und ungerecht, dass die 

Missionsbischöfe Monate, ja, ein halbes Jahr hindurch betteln müssen, um der Not ihrer 

Diözesen entgegensteuern zu können. In unserem Land zum Beispiel könnten ausser den 

reichlichen freiwilligen Spenden der Gläubigen und der Diözesen rund zehn Millionen Mark 

an Kirchensteuern dafür aufgebracht werden …» 

(Giancarlo Collet) 



 

 

 

22.8.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Mission ja, aber nicht bei uns! 

Zwar war Kardinal Frings ein Förderer der Mission – aber er hielt zugleich an einem 

Aspekt der «alten» Missionsvorstellung fest. Mission sollte ausdrücklich im Sinne der 

geografisch orientierten missionswissenschaftlichen Schulen aus Münster und Löwen und 

gegen den Pariser Ansatz (Mission de France, Mission de Paris, Arbeiterpriester) als 

Erstverkündigung des Evangeliums verstanden werden.  

Frings intervenierte während des Konzils mit dieser Bemerkung: «Man vermeide in der 

Missionstheologie jeden analogen Gebrauch des Wortes ‹Mission› für Gebiete, die 

ehemals christlich waren, heute jedoch entchristlicht sind. Der Missionsgedanke muss in 

seiner ganzen ursprünglichen Leuchtkraft erstrahlen; er besagt die Verkündigung unseres 

Herrn Jesus Christus an Orten, wo dieser heilige Name noch nicht gepredigt worden ist.» 

(Joseph Frings: Missionspflicht der Kirche (Dokumentation der Interventionen der dritten 

Session zum Konzilsthema der Mission), in: Zeitschrift für Missionswissenschaft und 

Religionswissenschaft 50 (1966), 22f.; ab) 

 

 

23.8.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Auf dem Weg zu einem «Missionsschema» 

Johann Baptist Zoa, Erzbischof von Yaoundé (Kamerun), meinte zu den «Leitsätzen über 

die missionarische Tätigkeit der Kirche»:  

«Das Schema über die Mission ist von grundlegender Bedeutung. Es ist wesentlich für 

das Gleichgewicht der Konzilsschemata, weil es daran erinnert, dass es die erste aller 

Aufgaben der Kirche ist zu predigen und zu taufen. Es ist wesentlich unter den 

gegenwärtigen Umständen, weil die Kirche sich immer mehr der Tatsache bewusst wird, 

dass nach zweitausend Jahren ein grosser Teil der Menschheit dem Evangelium noch 



fremd ist oder ihm fremd zu werden droht. Es ist wesentlich, weil die Krise der heutigen 

Welt – und hauptsächlich das Ende der Kolonialzeit – dazu zwingt, das Problem in einer 

ganz neuen Weise zu sehen. Das Missionsschema ist schliesslich deswegen wesentlich, 

weil es eine Krise des Missionsgeistes gibt, die – zumindest teilweise – auf ein Versagen 

der Theologie zurückzuführen ist. Aus diesen Gründen ist es notwendig, unserem Schema 

eine tragfähige Missionstheologie zugrunde zu legen. 

Es ist vor allen Dingen notwendig darzutun, dass die Mission ihren Quellgrund in der 

Sendung des Wortes und des Geistes hat. Es ist diese Sendung des Wortes und des 

Geistes, die in und mittels der Kirche fortgeführt wird; die Kirche ist ihr Instrument. 

Es ist notwendig darzutun, dass die Mission der wesentliche Inhalt der gegenwärtigen 

Geschichte, unserer Zeitgeschichte, ist. Sie ist in der Tat für uns die Fortführung der 

heiligen Geschichte, der Geschichte der Taten Gottes. Wenn wir das, was der 

Menschengeist im Fortschritt der Wissenschaft und in der Organisation der Welt zuwege 

bringt, bewundern, müssen wir mehr noch bewundern, was die Macht Gottes in der 

Bekehrung und der Heiligung der Herzen bewirkt. 

Es ist notwendig, in der Mission jenen Aspekt der Kirche sichtbar zu machen, der in der 

tatsächlichen Bekehrung der gesamten Menschheit besteht. Das ist der eigentliche 

Gesichtspunkt unseres Schemas. Es würde etwas Wichtiges fehlen, wollte man die Kirche 

nur als Institution und Zeichen betrachten. Sie ist auch die Wiedervereinigung aller 

Menschen. 

Es ist schliesslich notwendig darzutun, dass die Fortführung der Menschwerdung, die die 

Mission ist, nicht nur darauf zielt, Seelen zu retten, sondern den ganzen Menschen, 

Individuum und Gemeinschaft ergreifen will. Mission besagt Evangelisierung der 

verschiedenen Kulturen; diese ist notwendig, um das Evangelium allen, besonders den 

Armen, zugänglich zu machen. Es gibt kein christliches Volk, ohne die Schaffung einer 

Umwelt, die es schützt, und ohne Verchristlichung der gesellschaftlichen Gefüge. Eine 

solche Evangelisierung der Kulturen ist eine Bereicherung für die Kirche …» 

(Giancarlo Collet) 

 

 

24.8.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Ritenstreit und kein Ende 

Das römische Verbot, den von den Jesuiten in China eingeschlagenen Weg einer 

Anpassung des Christentums an die Gebräuche der Ahnen- und Konfuziusverehrung zu 

gehen, hat seiner Ausbreitung geschadet und wirkt bis heute nach. So bemerkte der aus 

Nanyang in China vertriebene Bischof Pietro Massa in seiner Intervention zu den 

«Leitsätzen über die missionarische Tätigkeit der Kirche»:  

«Alle werden zugeben, dass es in den äusseren Strukturen und Organisationsformen der 

katholischen Kirche noch vieles gibt, was entsprechend der Verschiedenheit der Völker 

und Länder geändert werden könnte. Das haben Pius XII. und Johannes XXIII. ganz klar 

gelehrt. 

Ich möchte dazu aus eigener Erfahrung einen Beitrag bieten. Während der langen Jahre, 

die ich in China zugebracht habe, hat sich in mir die Überzeugung gefestigt, dass es in 

der Hauptsache nicht Forderungen des Glaubens sind, die die Chinesen hindern, das 

Christentum anzunehmen; denn die Sitten dieses edlen Volkes können zu Recht ‹von 

Natur aus christlich› genannt werden. Aber die grosse Schwierigkeit, auf die der Chinese, 

der Christ werden will, stösst, liegt für ihn darin, dass er der Gesamtheit alter Bräuche 

und Sitten, die ihm von  seinen Ahnen überliefert worden sind, den Abschied geben muss 

und sich einem fremden Kult anschliesst, und das wird ihm als Verbrechen angerechnet.» 



(Giancarlo Collet) 

 

 

25.8.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Die Ehetheologie von Gaudium et spes 

Mit Blick auf die Bischofssynode über «die pastoralen Herausforderungen der Familie im 

Kontext der Evangelisierung» lohnt es sich, in einigen Beiträgen an diesbezügliche 

Aussagen der Pastoralkonstitution Gaudium et spes zu erinnern. Das Konzil legt hier eine 

Ehetheologie vor, die im Bereich der kirchlichen Lehre eine Wende bedeutet. Martin 

Lintner fasst die entscheidenden Aspekte wie folgt zusammen: 

«(1) die Wiederentdeckung der personalen Dimension des Ehebandes, (2) die 

Überwindung einer biologistisch verengten Sicht, die der Zeugungsfunktion in der 

sogenannten Ehezwecklehre den ersten Rang zuschrieb, und schliesslich (3) die positive 

Deutung der sexuellen Liebe». 

(Martin Lintner: «Alles an dir ist schön, und schön ist deine Liebe.» Das Ringen um eine 

neue Sprache in der Sexualmoral: nur eine Frage der Rhetorik? In: Konrad Glombik 

[Hrsg.]: Glaube und Moral. Theologische Argumentation in der gesellschaftlichen Debatte 

der Gegenwart. Opole 2013 [Colloquia Theologica 18], 85–101; emf) 

 

 

26.8.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Ehe als personale Liebesgemeinschaft 

Im traditionellen Eheverständnis, wie es im CIC 1917 zum Ausdruck kommt, wurde die 

Ehe als Vertrag verstanden, in dem sich die Ehepartner gegenseitig die Rechte auf den 

Leib übereignen. Demgegenüber beschreibt die Pastoralkonstitution des II. Vatikanischen 

Konzils die Ehe als «innige Gemeinschaft des Lebens und der Liebe in der Ehe», die durch 

«ein unwiderrufliches personales Einverständnis», «durch den personal freien Akt, in dem 

sich die Eheleute gegenseitig schenken und annehmen», begründet wird (GS 48). 

Ehe wird hier neu bestimmt als personale Lebens- und Liebesgemeinschaft (Bund) statt 

als Rechtsverhältnis (Vertrag mit dem zentralen Inhalt des ius in corpus). In der 

Zielbestimmung erhalten die gegenseitige Liebe und das Wohl der Ehegatten gegenüber 

der Nachkommenschaft neues Gewicht. Damit wird die Ehe als Ort jener Art von 

Zusammengehörigkeit gekennzeichnet, in der es nicht um eine Zweckgemeinschaft geht, 

sondern um eine personale Lebensgemeinschaft. 

Sie ist in «Verbundenheit der Personen und ihres Tuns» (GS 48) zu leben. Dazu 

gewähren die Eheleute einander «gegenseitige Hilfe und gegenseitigen Dienst und 

erfahren und vollziehen dadurch immer mehr und voller das eigentliche Wesen ihrer 

Einheit» (GS 48). Die eingegangene Bindung öffnet sich auf eine Geschichte mit 

gegenseitiger Verantwortlichkeit. 

(emf; vgl. Eva-Maria Faber: Ein ganzes Leben lang wachsen. Spirituelle 

Herausforderungen ehelicher Berufungsgeschichten. In: Thomas Knieps-Port le Roi; 

Bernhard Sill [Hrsg.]: Band der Liebe – Bund der Ehe. Versuche zur Nachhaltigkeit 

partnerschaftlicher Lebensentwürfe. St. Ottilien: EOS, 2013, 251-282) 

 

 

27.8.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Eine neue Sprache für die Sexualität 

«Die Lehre des Konzils über die Ehe ist Frucht intensiver Arbeit und vieler, z.T. heftig und 

kontrovers geführter Diskussionen unter den Mitgliedern einer eigenen Subkommission 



für Ehe und Familie innerhalb der Gemischten Kommission für das ‹Schema XIII›, sowie 

bei den Konzilssitzungen selbst. Die Konzilsväter haben die Ehe neu beurteilt und eine 

funktionalistische Sicht der Sexualität überwunden, wonach diese primär auf die Zeugung 

von Nachkommen hin geordnet sei». 

Dieses Urteil Martin Lintners bezieht sich nicht zuletzt auf die bemerkenswerten Worte in 

GS 51: «Die geschlechtliche Anlage des Menschen und seine menschliche 

Zeugungsfähigkeit überragen in wunderbarer Weise all das, was es Entsprechendes auf 

niedrigeren Stufen des Lebens gibt. Deshalb sind auch die dem ehelichen Leben eigenen 

Akte, die entsprechend der wahren menschlichen Würde gestaltet sind, zu achten und zu 

ehren» (GS 51). 

(Martin Lintner: Humanae vitae: eine genealogisch-historische Studie. In: Jörg Ernesti 

[Hrsg.]: Paolo VI e la crisi postconciliare. Giornate di Studio a Bressanone, 25–26 

febbraio 2012 / Paul VI. und die nachkonziliare Krise. Studientage in Brixen, 25.–26. 

Februar 2012. Brescia 2013 [Pubblicazioni dell‘Istituto Paolo VI. 32], 16–53; emf) 

 

 

28.8.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Die kirchliche Lehre von den Ehezwecken 

«Mit der neuen Sicht verbunden ist die Überwindung der traditionellen Ehe-zwecklehre. 

Die Konzilsväter legten bewusst keine Hierarchie der Eheziele fest und wehrten bis 

zuletzt entsprechende Vorstöße von wenigen Konzilstheologen ab – und hierin wurde die 

traditionelle kirchliche Lehre von den Ehezwecken definitiv überwunden und 

weiterentwickelt». 

Martin Lintner verweist zum Vergleich auf die Ansprache Pius XII. an die Hebammen 

Italiens vom 29. Oktober 1951: «Wahr ist nun aber, dass die Ehe als Natureinrichtung 

nach dem Willen des Schöpfers zum primären innersten Zweck nicht die persönliche 

Vervollkommnung der Gatten hat, sondern die Weckung und Erziehung neuen Lebens. So 

sehr auch die anderen Zwecke von der Natur gewollt sind, so stehen sie doch nicht auf 

der gleichen Stufe wie der erste, und noch weniger sind sie ihm übergeordnet; sie sind 

ihm vielmehr wesentlich untergeordnet». 

Anders entschied das Konzil: «Gegen jene modi, die festhalten wollten, dass jeder 

eheliche Akt auf die Zeugung hingeordnet sein müsse, stellte die Subkommission kurz 

und bündig fest, dass dem nicht so sei». 

(Martin Lintner: Humanae vitae: eine genealogisch-historische Studie. In: Jörg Ernesti 

[Hrsg.]: Paolo VI e la crisi postconciliare. Giornate di Studio a Bressanone, 25–26 

febbraio 2012 / Paul VI. und die nachkonziliare Krise. Studientage in Brixen, 25.–26. 

Februar 2012. Brescia 2013 [Pubblicazioni dell‘Istituto Paolo VI. 32], 16–53; emf) 

 

 

29.8.2014 (Personen) 

Wider eine bischöfliche Beratungsresistenz 

Am 22. September 1964 stand in der Konzilsaula das Dekret «Christus Dominus» über 

die Hirtenaufgabe der Bischöfe in der Kirche zur Diskussion. Es war das erste Mal, dass 

sich auch Leonidas Proaño, Bischof von Riobamba in Ecuador zu Wort meldete. In seinem 

Votum betonte er, es sei notwendig, dass sich die Bischöfe als erste zur Erneuerung 

verpflichten und dem Volk ein neues Bischofsbild vermitteln. Dazu gehört nach seiner 

Meinung u.a., dass ein Bischof sein ihm anvertrautes Volk wirklich kennt, sich ihm 

bescheiden und liebevoll nähert, den Dialog sucht und für alle Menschen zugänglich ist. 

Ein Bischof soll sich auch Kritik gefallen lassen, weil solche Kritik nicht zur Minderung 



vielmehr zur Stärkung seiner wirklichen Autorität beitrage. Bischof sein – so der Bischof 

der Indios – bedeute führen; genau dies aber verlange die Kenntnis eigener Grenzen 

sowie die demütige Bitte um Rat von anderen. 

(Giancarlo Collet) 

Hinweis von H. Dormeier auf Biographie von Enrique Rosner integrieren: 

http://www.mzf.org/files/224/Gruene_Reihe_108.pdf 

 

 

30.8.2014 (Im Fokus des Konzils) 

«Qualifizierte und ergebene Frauen» 

Seit der zweiten Sitzungsperiode wurde die Idee diskutiert, Frauen auf das Konzil 

einzuladen. Immerhin machen diese, so Kardinal Suenens, «wenn mich nicht alles 

täuscht, die Hälfte der Menschheit» (zit. nach A 4,24) aus. Anfang September verkündete 

Papst Paul VI. vor einer Gruppe von Ordensfrauen: «Wir haben Anordnung getroffen, 

dass auch einige qualifizierte und ergebene Frauen als Zuhörerinnen mehreren feierlichen 

Riten und Generalversammlungen der kommenden dritten Sitzungsperiode des Zweiten 

Vatikanischen Konzils beiwohnen, und zwar solchen Versammlungen, deren zur 

Diskussion gestellte Fragen das Leben der Frau besonders interessieren; wir werden so in 

einem ökumenischen Konzil zum ersten Mal vielleicht einige wenige, das ist 

selbstverständlich –, aber bedeutungsvolle und gleichsam symbolische weibliche 

Vertretungen haben; von euch Ordensfrauen zuerst und dann von den grossen 

katholischen Frauenorganisationen, damit die Frau weiss, wie sehr die Kirche sie in der 

Würde ihres Seins und ihrer menschlichen und christlichen Sendung ehrt» (zit. nach A 

4,25). 

(mq) 

 

 

31.8. (Personen) 

Suzanne Guillemin 

Die von Vinzenz von Paul gegründete Ordensgemeinschaft der Barmherzigen Schwestern 

spielt in der französischen Kirchen- und Frömmigkeitsgeschichte eine herausragende 

Rolle. Suzanne Guillemin (1906–1968), seit 1962 Generalsuperiorin der Filles de la 

Charité und zudem seit 1964 auch Präsidentin der Union Nationale des Congrégations 

d’Action Hospitalière et Sociale, gehörte denn auch durchaus folgerichtig zu den 

Ordensfrauen, die gemäss der Ankündigung Paul VI. vor der dritten Sitzungsperiode als 

Auditorinnen den Konzilsarbeiten beiwohnen sollten (s. Konzilsblog 30. August). In der 

vierten Sitzungsperiode war sie u.a. auch Mitglied der Unterkommission, die sich im 

Hinblick auf die entstehende Pastoralkonstitution mit den Zeichen der Zeit befasste. Nach 

dem Konzil wurde sie Konsultorin der Ordenskongregation und der Kommission Justitia et 

Pax. In einer für die Ordensgemeinschaften bewegten Zeit gab sie in ihren postum 

veröffentlichen Reden wichtige Impulse für ein zeitgemässes Ordensleben. Fotos und 

weitere biographische Angaben finden sich unter 

http://spiritofthedaughtersofcharity.blogspot.ch/2013/08/who-was-that-daughter-of-

charity-at.html 

(mq; PersLex 122f.) 

 

 

1.9. (Personen) 

Marie-Louise Monnet 

http://www.mzf.org/files/224/Gruene_Reihe_108.pdf
http://spiritofthedaughtersofcharity.blogspot.ch/2013/08/who-was-that-daughter-of-charity-at.html
http://spiritofthedaughtersofcharity.blogspot.ch/2013/08/who-was-that-daughter-of-charity-at.html


Zwar ist ihr älterer Bruder, der grosse Europäer Jean Monnet (1888–1979) wohl 

bekannter, für die jüngste Kirchengeschichte Frankreichs und darüber hinaus ist aber 

auch die Rolle Marie-Louise Monnets (1902–1988) von herausragender Bedeutung. 

Geboren wurde sie als Tochter einer Kaufmannsfamilie im südwestfranzösischen Cognac 

(die Stadt gab einer berühmten Spirituose den Namen), wo die Pfarrei bis auf den 

heutigen Tag ihr Andenken lebendig hält 

(http://eglisecognac.fr/paroisses/cherves/hommage-marie-louise-monnet-6-juillet-15h-

cherves-richemont/).  

Geprägt von Joseph Cardijn gehörte sie zu den führenden Persönlichkeiten der in 

Frankreich seinerzeit äusserst wichtigen Katholischen Aktion (u.a. gründete sie die 

Jeunesse Indépendante Chrétienne Féminine sowie die Action Catholique des Milieux 

Indépendants). Im September 1964 wurde Monnet zur Laienauditorin ernannt. Wer ihre 

Autobiographie Avec amour et passion liest, erhält Anteil am Gefühl eines geistlichen 

Aufbruchs im französischen Katholizismus nach dem Zweiten Weltkrieg: «Die 

apostolischen Bewegungen zeichneten sich in diesen Nachkriegsjahren durch ein 

intensives Leben aus und die Ankündigung des Konzils, die auf diesen ‹fruchtbaren 

Boden› fiel, schien mir eine unverhoffte Gelegenheit zu sein. Es galt dann allerdings 

auch, sie zu nutzen!» Monnet selbst verkörpert in den Jahren vor und nach dem Konzil 

nicht zuletzt auch die vielfältige internationale Verflechtung der Protagonistinnen und 

Protagonisten dieses theologischen und pastoralen Lernprozesses. Nicht nur beim 

Zweiten Vatikanischen Konzil konnte Monnet – die immer den Charakter ihrer Arbeit als 

«Teamwork» betonte – ihre reiche Glaubens- und Lebenserfahrung einbringen, sondern 

auch bei der ausserordentlichen Bischofssynode 20 Jahre nach Abschluss des Konzils 

1985, bei der sie einen Gastbeitrag hielt.  

 

 

Marie-Louise Monnet (1902–1988) © Église catholique de Cognac 

 

(mq; PersLex 194f.; Zitat s. Marie-Louise Monnet, Avec amour et passion. 50 ans de la 

vie de l’Église à travers une vocation de femme. Chambray-lès-Tours: CLD 1989, 197). 

 

 

2.9.2014 (Personen) 

http://eglisecognac.fr/paroisses/cherves/hommage-marie-louise-monnet-6-juillet-15h-cherves-richemont/
http://eglisecognac.fr/paroisses/cherves/hommage-marie-louise-monnet-6-juillet-15h-cherves-richemont/
http://eglisecognac.fr/wp-content/uploads/2014/06/EC7547.png


Fehlgeschlagene Eingrenzung der Frauen 

Als eine der ernannten Auditorinnen, Sr. Mary Luke Tobin, vernahm, dass sie an den «für 

Frauen interessanten Sitzungen teilnehmen» könne (siehe Konzilsblog vom 30.8.2014 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m119408), antwortete sie: «Gut, dann 

kann ich ja an allen teilnehmen» (A 4,27). 

Kläglich scheiterte während der dritten Konzilssession der Versuch, neben den bisherigen 

Bars (der «Bar Jonas» und der «Bar Abbas») eine eigene Frauenbar einzurichten, «damit 

sie sich nicht unter die Leuten in den beiden anderen Bars mischten». Genannt wurde 

dieses Frauenbar unter den Anglophonen als «Bar Nun» «ein Wortspiel mit dem Ausdruck 

‹bar none› (= ausnahmslos). Der Versuch, Frauen und Männer getrennt zu halten, schlug 

jedoch fehl, und zwar auf Grund des Wunsches beider Seiten, sich miteinander zu 

unterhalten und zusammenzuarbeiten» (A 4,27). 

(emf). 

 

 

3.9.2014 (Personen) 

Der Carabiniere aus Trastevere 

Sein Name ist in aller Munde, wenn es um das Konzil geht, und doch bleibt die Person oft 

unbekannt: die Rede ist von Alfredo Kardinal Ottaviani (1890-1979). Der Würzburger 

Kirchenhistoriker Dominik Burkard schreibt über ihn: «ein Italiener, ein Römer. Aus dem 

eher verrufenen Stadtviertel Trastevere, ein Bäckersohn, vorletztes von 12 Kindern. 

Aufgrund seiner großen Begabung kam er ins römische Seminar von Sant’Apollinare, wo 

er viele der späterem Kardinäle und Weggefährten kennenlernte.»  

 

Dass Ottaviani auf dem Konzil ein zentraler Akteur wurde, erklärt sich nicht zuletzt aus 

seiner Laufbahn: Nach einer Zeit der Lehrtätigkeit an Sant’Apollinare, der heutigen 

Lateranuniversität, wurde Ottaviani Mitarbeiter der Kurie. Ein Blick auf seine 

aufeinanderfolgenden Ämter und Funktionen zeigt, dass er hier mehr und mehr zu einer 

Schlüsselfigur wurde (1922 Offizial, 1928 Untersekretär der Kongregation für die 

ausserordentlichen kirchlichen Angelegenheiten, 1929 Substitut im Staatssekretariat, 

1935 Assessor des Sanctum Officium, 1953 Kardinal und Prosekretär des Sanctum 

Officium, 1959 dessen Sekretär). 

Den Menschen Ottaviani charakterisiert Burkard (in einer Gegenüberstellung mit Augustin 

Bea) u.a. wie folgt: «Ottaviani – der Weltstädter, aufgewachsen in einer quirligen, lauten, 

groben Umgebung. Eines von vielen Kindern, alles andere als verhätschelt oder 

überbehütet, vielmehr ständig bedroht. Schläue, Pragmatik, auch List waren notwendige 

Eigenschaften, um zu überleben. Ottaviani war einer, der sich durchbeissen musste (…) 

Ein Römer, der dieses Rom wie seine Westentasche kannte, der aber seine Heimatstadt 

auch nie verlassen hatte.»  

Sich selbst beschreibt der fast völlig erblindete Kardinal n einem Interview mit dem 

Corriere della Sera während der Konzilszeit: «Ich bin ein alter Carabiniere, der die 

Goldreserve bewacht (…) Wenn du dem alten Carabiniere sagst, dass die Gesetze sich 

ändern, dann wird er denken, er sei ein alter Carabiniere, und er wird alles tun, dass sie 

sich nicht ändern. Ändern sie sich aber trotzdem, dann wird Gott ihm bestimmt die Kraft 

geben, einen neuen Schatz zu verteidigen, an den er glaubt. Sind die neuen Gesetze 

einmal der Schatz der Kirche, eine Bereicherung der Goldreserve geworden, dann zählt 

nur noch ein Grundsatz: die Treue im Dienst der Kirche. Der Dienst aber besagt: Treu 

ihren Gesetzen – wie ein Blinder. – Wie der Blinde, der ich bin.»  

 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m119408


(mq; Zitate: Dominik Burkard, Augustin Bea und Alfredo Ottaviani. Thesen zu einer 

entscheidenden personellen Konstellation im Vorfeld des Zweiten Vatikanischen Konzils. 

In: Franz Xaver Bischof [Hg.]: Das Zweite Vatikanische Konzil [1962-1965]. Stand und 

Perspektiven der kirchenhistorischen Forschung im deutschsprachigen Raum. Stuttgart: 

Kohlhammer, 2012, 44-66, 47 sowie Mario von Gallo, Bernhard Moosbrugger: Das Konzil 

und seine Folgen. Luzern/Frankfurt: Bucher 1966, 187). 

 

 

4.9.2014 (Rezeption) 

«Weiht die Welt mit Würde» – Pastoralreferenten/-innen 2014 und Lumen 

gentium 34 

Bensberg, im Frühling 2014. Auf einer Fortbildung des deutschen Berufsverbandes der 

Pastoralreferenten/-innen zum Konzil entsteht ein eingängiger, gut singbarer Kanon, der 

unbewusst an Lumen gentium anschliesst: «Weiht die Welt mit Würde» (Text: L. 

Schmidinger/Melodie: W. Roloff). Unter Verwendung einer Sakralsprache, die zuvor dem 

priesterlichen Tun vorbehalten war, heisst es in Lumen gentium von den Laien: «Alle ihre 

Werke […] sind ‹geistige Hostien […]›, die dem Vater mit der Darbringung des 

Herrenleibes in der Eucharistie in Ehrfurcht dargeboten werden. So weihen auch die 

Laien, indem sie überall Anbetende in heiligem Tun sind, die Welt selbst Gott. [Sic et 

laici, qua adoratores ubique sancte agentes, ipsum mundum Deo consecrant]» (LG 34). 

In einem Kommentar zu dieser Textpassage, der auf einen Konzilsvortrag des Jahres 

1964 zurückgeht, arbeitet M.-Dominique Chenu mit der darin implizit vorkommenden 

Unterscheidung von Heiligem («sancte agentes») und Sakralem («consecrant»): Gott 

selbst, so Chenu, ist in einem umfassenden Sinn heilig und nicht nur sakral – denn sein 

universaler Heilswille umgreift, durchdringt und verwandelt auch das Profane. Seit dem 

Konzil sind daher Priester nicht mehr nur für das Sakrale zuständig («Heilsdienst») und 

Laien nur für das Profane («Weltdienst»), sondern vielmehr in der einen Pastoral des 

Volkes Gottes beide für beides. Auch die Laien haben LG 34 zufolge eine eigene 

«Weihevollmacht» («consecrant») und auch die Priester sind «adoratores sancte 

agentes»: Anbetende nicht nur im Sakralen, sondern auch im Profanen eines heiligen 

Tuns, das in der einen Pastoral der ganzen Kirche beide Sphären zugleich umfasst und 

aufeinander bezieht.  

Zurück zur genannten Fortbildung. Auch im genannten Kanon werden profane und 

sakrale Heiligkeit in eine kreative Differenz gebracht: «Weiht die Welt …» zielt auf eine 

«Konsekration» des gesamten Alltags, die sich mit einem profanen Begriff konkretisieren 

lässt (« … mit Würde»). Im Doppelsinn dieser Formulierung verbindet der Kanon, wie das 

Konzil insgesamt, zwei Blickrichtungen: ad intra mit Blick auf die Christenwürde aller 

Getauften und Gefirmten und ad extra mit Blick auf die Menschenwürde überhaupt. 

Weihen in einer Haltung der eigenen Würde und Weihen mit den Mitteln der Würde aller 

– darin berühren sich, im Rahmen der zweifachen Ekklesiologie des Konzils, auch dessen 

beide Kirchenkonstitutionen: Lumen gentium und Gaudium et spes. 

(Christian Bauer) 

 

 

5.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Pasolini, Jesus und das Konzil 

Gingen die Konzilsväter ins Kino? Was mögen sie am nächsten Tag erzählt haben? Ein 

Jesusfilm der anderen Art wurde am 4. September 1964 uraufgeführt. Der Papst 

Johannes XXIII. gewidmete Film «Das 1. Evangelium nach Matthäus» von Pier Paolo 



Pasolini konfrontierte die Zuschauer mit einem Jesus, der den Menschen mit 

verstörenden und provozierenden Aussagen begegnet. 

Der Jesus von Pasolini bleibt ein unverfügbarer Jesus, ein Jesus, der sich frommen 

Berechnungen und religiösem Kalkül entzieht. Doch man spürt in jeder Szene den 

existenziellen Ernst, wenn Jesus sehr real dargestellten Menschen im Film begegnet. 

Der Jesus des Pasolini-Films ist kein weichgezeichneter Softie, der aus fernen Sphären 

spricht. «Er ist kein Heilsbringer, dem sich die Hände entgegenstrecken müssen, damit er 

sie mildtätig fülle.» Vielmehr steckt Jesus selbst mitten im Streit mit den Mächten des 

Unheils. «Den Versuchungen zu widerstehen, ist das Erste, was er tut.» 

Am Ende lässt Pasolini dem Zuschauer wenig Raum, um sich selbstzufrieden mit Jesus zu 

identifizieren. Bei Pasolini steht am Ende die Umkehr. 

Hier beschreibt Michael Felder eine Verbindung zum Konzil: 

«Um selber Protagonisten werden zu können ist das Erste, was zu tun ist, die Umkehr. 

Ob also die Konzilsväter den Film gesehen haben? Eines ist klar. Das Konzil hat mit der 

Umkehr begonnen. [...] Das Konzil hat [...] begonnen, pastoral zu denken und zu 

handeln. Es hat begonnen, sich von der Widerständigkeit Jesu provozieren zu lassen. 

Dies beginnt, in dem es das Unverfügbare seiner Gestalt im Mysteriumsbegriff aufnimmt 

und für alle weiteren Überlegungen zur Grundlage macht; es zeigt sich am Ende überall 

dort, wo es in den ‚Zeichen der Zeit’ seine Signatur entdeckt und alle Binnenfixierung 

durchbricht. Das Konzil ist bereit, externe Problemhorizonte in seinem Namen 

anzunehmen, um das Innen der eigenen Glaubens- und Praxisgestalt gemäss seinem 

Namen anzugehen. Was das Konzil an identitätsstiftenden Zeichen im Lichte des 

Evangeliums erkennt, ist die Jüngerschaft, wie Jesus auf die Zumutungen des eigenen 

Umfeldes zu reagieren. Aber auch hier zeigt sich gegen vorschnelle 

Übertragungsversuche eine komplexe Hermeneutik: Denn die Jünger selbst, so zeigt die 

Überlieferung aus der Tiefe ihrer Schichten, zeigen sich als Umfeld, dem ein provozierter 

Jesus Widerstand leistet. » 

(ab; Michael Felder: Der provozierte Jesus – pastoraltheologische Einlassungen. In: 

Diakonia 43 (2012) 275-281) 

 

 

6.9.2014 (Weiteres) 

«Europas Urkatastrophe und ihre Folgen» 

So lautet der Titel eines sehr lesenswerten Buches, in dem der ehemalige Professor für 

Kirchengeschichte der Theologischen Hochschule Chur, Prof. Dr. Albert Gasser, 

«Beobachtungen und Betrachtungen zum 20. Jahrhundert» anstellt – mehrheitlich aus 

Schweizer Optik (das Buch erschien 2014 im Tardis-Verlag in Chur). Das Buch verhilft, 

nicht in Einzelheiten stehen zu bleiben, sondern die grossen Linien zu sehen. 

1914 ist für Albert Gasser der Beginn des Dreissigjährigen Krieges des 20. Jahrhunderts, 

des bisher unheilvollsten Teils der Geschichte des europäischen Kontinentes. Europa 

habe daraus gelernt. Ob dieser Optimismus nach den Ereignissen in der Ukraine, das 

zusammen mit wesentlichen Teilen Russlands auch zu Europa gehört, noch angebracht 

ist, wird die Zukunft zeigen. «Hundert Jahre später dürfen wir feststellen, dass es Europa 

in seiner ganzen Geschichte aufs Ganze gesehen auch nur annähernd nie so gut ging wie 

in der Gegenwart.» 

Mit der Charakterisierung «Urkatastrophe» verdeutlicht Albert Gasser, dass der Erste 

Weltkrieg aus verhältnismässig geringem Anlass losgetreten wurde, mit massivsten 

Folgen bis ins Jahr 1989 – und vielleicht noch darüber hinaus! 

(ufw) 



 

 

7.9.2014 (Weiteres) 

Die furchtbaren Weltkriege als Lehrmeisterinnen für das Konzil 

Einer der wichtigsten Konzilstheologen, Yves Congar, der unentwegt am Konzil seine 

Antiophon gegen den Krieg sang (vgl. Konzilsblog vom 8. August 2014 – 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m118607), musste als Kind und 

Jugendlicher erleben, was es hiess, in einem Kriegsgebiet aufzuwachsen (vgl. die auch 

auf DVD erhältliche Fernsehserie «14 – Tagebücher des Ersten Weltkriegs»). Die 

Eindrücke sollten für sein ganzes Leben, aber auch für sein theologisches Denken, 

bleibende Spuren hinterlassen. Nicht selbstverständlich ist der Einsatz von Alfredo 

Kardinal Ottaviani gegen den Krieg, vielleicht auch aus eigenen bitteren Erfahrungen im 

kriegsgebeutelten Italien. 

Auch der Grossvater von Papst Franziskus, der am 13. September die Schauplätze der 

blutigen Isonzofront des Ersten Weltkriegs besucht und dort für die Verstorbenen betet, 

hatte dort gekämpft. Die Konzilsväter zogen, wie im November im Konzilsblog deutlich 

wird, die Konsequenzen aus der Urkatastrophe des 20. Jahrhunderts und nahmen vom 

bisher vertretenen «gerechten» Krieg Abstand. 

Das Kriegsgedenken in diesen Tagen kann auch uns heute helfen, das Thema Krieg und 

Gewalt neu zu reflektieren, eine Aufgabe, die jeder Generation aufgetragen ist. 

Mit der gegenwärtigen Gewalt im Krieg in der Ukraine und noch vielmehr in den grossen 

und zahlreichen Kriegsgebieten im Nahen Osten wird deutlich, dass es keine einfachen 

Antworten auf militärische Aggression und Gewalt gibt. Gewaltlosigkeit allein kann 

angesichts der unsäglichen Grausamkeiten der Terrororganisation Islamischer Staat (IS) 

leider nicht die letzte und einzige Antwort sein. Selbst Franziskus ist hier in ein Dilemma 

hineingestellt. 

(ufw) 

 

 

8.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Präzisionen für ein unvertrautes Thema 

Vorbote der am 14. September 1964 eröffneten dritten Konzilssession ist eine 

vorausgehende Sitzung der Theologischen Kommission, zu der die dazugehörigen 

Mitglieder wieder nach Rom reisen. Eines der Themen der Kommissionsarbeit ist das 

Schema XIII, also der Vorbereitungstext für die spätere Pastoralkonstitution. Immer 

wieder wird spürbar, dass die Kirche sich hier auf einen Themenbereich einlässt, mit dem 

sie nicht sehr vertraut ist. In der Diskussion in einer Untergruppe werden einige Punkte, 

auf die bei der Weiterarbeit zu achten wäre, festgehalten: 

(1) Die Zielsetzung des Textes präzisieren. Es geht nicht um Evangelisation, sondern um 

die Sendung der Kirche im Hinblick auf die Welt. 

(2) Präzisieren, was mit «Welt» gemeint ist. 

(3) Die Zeichen der Zeit besser fassen bzw. ausweiten, damit sie nicht nur aus der Sicht 

des Abendlandes beschrieben werden, sondern auch aus der Perspektive Afrikas, Asiens 

und Südamerikas. 

(4) Einige Prinzipien einer Theologie der irdischen Wirklichkeiten entwickeln, wozu auch 

eine ontologische Reflexion der Beziehung der Dinge zur endzeitlichen Vollendung gehört. 

Es wird in der Folge eine eigene Unterkommission zum Thema der Zeichen der Zeit 

gegründet. 

(emf; vgl. Co 2,124) 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m118607


 

 

9.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

In Erwartung erneuter Dispute über die Kollegialität 

Wieder einmal knistert es. Kurz vor Beginn der dritten Konzilssession machen sich 

verständlicherweise alle Akteure Gedanken über das, was zu erwarten ist. 

Eines der Hauptthemen wird die Kirchenkonstitution sein. Es spricht sich herum, dass es 

auf Vorschlag des Konzilssekretärs Kardinal Pericle Felici eine Abstimmung über das erste 

Kapitel (über das Mysterium der Kirche), eine (später korrigiert zu drei) Abstimmung(en) 

über das zweite Kapitel (über das Volk Gottes) und 39 Abstimmungen über das dritte 

Kapitel (über die hierarchische Verfasstheit der Kirche) geben soll. 

Damit wird evident, wo die Hauptinteressen liegen. Ebenso deutlich wird, dass die 

Diskussion über die Kollegialität neu entflammt werden soll. Der belgische Theologie 

Charles Moeller prognostiziert, dass es nicht verwunderlich wäre, wenn die Gegner der 

Kollegialität Papst Paul VI. dazu drängen würden, in letzter Minute noch Veränderungen 

oder Ergänzungen einzubringen. Rückblickend diagnostiziert John W. O’Malley, in der 

dritten Konzilsperiode sei die päpstliche Wohnung als Schwerpunkt des Konzils in 

Konkurrenz zur Petersbasilika getreten. 

Zwei Beispiele für die Einflussnahme auf den Papst werden in den nächsten beiden 

Blogbeiträgen gegeben. 

(emf; vgl. Co 2,126-128; OM 205) 

 

 

10.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Angriff auf das Thema Religionsfreiheit 

Immer wieder fürchteten Konzilsteilnehmer, dass das Thema Religionsfreiheit vom Tisch 

genommen würde. Doch kurz nach Beginn der dritten Konzilsperiode wird die Debatte 

über die entsprechende Erklärung eröffnet. Mit Blick darauf schreibt eine Gruppe von 

zwölf Bischöfen am 10. September 1964 dem Papst einen Brief, um ihre Beunruhigung 

über gewisse Vorbereitungstexte zum Ausdruck zu bringen. Insbesondere stünden das 

Dekret über den Ökumenismus und die Erklärung über die Religionsfreiheit «in formellem 

Gegensatz zum ordentlichen Lehramt und zu den ausserordentlichen Erklärungen des 

Lehramtes der letzten hundert Jahre» (A 4,504). Man sieht hier Ideen und Theorien 

wirksam, «vor deren Gefahren der Heilige Stuhl immer gewarnt habe». Darum solle der 

Papst darauf drängen, «dass die kirchliche Lehre ohne alle Doppeldeutigkeiten zum 

Ausdruck gebracht werden müsse» (A 4,504). 

(emf) 

 

 

11.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein scharfes Votum und eine scharfe päpstliche Antwort 

Ein Frontalangriff gegen das vorbereitete dritte Kapitel der Kirchenkonstitution: so 

positioniert sich eine mit Datum vom 11. und 12. September 1964 geschriebene und dem 

Papst am 13. September 1964, dem Vorabend der Konzilssession, übergebene Note. 

Unterschrieben ist sie von 25 Kardinälen, davon 16 Kurienkardinäle, einem Patriarchen 

und 13 Ordensoberen. 

Die Ablehnung bezieht sich vor allem auf die im dritten Kapitel thematisierte und 

während der zweiten Konzilssession von den Konzilsvätern mit grosser Mehrheit bejahte 

Rede von der Kollegialität der Bischöfe. Diesem Thema wird vorgeworfen, es sei eine 



neue Lehre, die vage und unklar und vor allem gefährlich sei. «Die Kirche würde 

aufhören, monarchisch zu sein, und würde bischöflich und kollegial; der Primat würde 

ausgehöhlt und der Papst zu einem primus inter pares reduziert mit einer nur 

äusserlichen Rolle im Verhältnis zum Bischofskollegium» (A 4,78; vgl. AS 6/3,322-328). 

Kritik wird auch an der Art der konziliaren Debatten ebenso wie an der Konzilsführung 

durch Paul VI. geäussert, und der Papst wird gebeten, für eine «Periode der Ausreifung» 

zu sorgen, also alle Themen, die nach Auffassung der Schreibenden problematisch sind, 

von der Traktandenliste zu nehmen. Er solle dies in autoritativer Weise und ohne 

Rücksicht auf die Meinung der Konzilsväter tun. 

Der Papst antwortete mit einem handgeschriebenen und scharfen Brief, die Note habe bei 

ihm «Überraschung und Verwirrung» ausgelöst, und zwar «wegen der Anzahl und Würde 

der Unterzeichner; wegen der Schwere der gegen die Lehre des Schemas selbst 

erhobenen Einsprüche, und zwar mit radikal gegenteiligen und, nach unserer privaten 

Meinung, von strittigen Argumenten getragenen Behauptungen; wegen des Augenblicks, 

in dem die ‹Note› uns erreichte, nämlich in der Nacht unmittelbar vor der Eröffnung der 

dritten Sitzungsperiode […]; wegen der leicht vorhersehbaren sehr schweren und 

unheilvollen Auswirkungen auf den Ausgang des Konzils, und damit auf die Kirche als 

ganzes» (zit. in A 4,81). 

(emf) 

 

 

12.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Wo ist Gott eigentlich in der Geschichte zu finden? Ein Konzil zwischen 

übernatürlicher Existenz und Zeichen der heutigen Zeit 

Auf Vorschlag der Gemischten Kommission für die ecclesia ad extra entschied die 

Koordinierungskommission im Juni 1964, reale Menschheitsfragen nur in Anhängen 

(Adnexa) zum nun Schema XIII genannten Text zuzulassen. Diese seien «eine Art 

offizieller Kommentar» (Guano), aber vom Konzil nicht zu diskutieren, damit historisch 

relative Grössen keine dogmatische Bedeutung erhielten. Es war ein Kompromiss mit der 

Minorität, die für eine die Geschichte überragende übernatürliche societas-perfecta-

Kirche kämpfte. Man unterwarf sich damit der seit langem herrschenden Theologie, an 

Menschheitsfragen eine überlegene katholische Lehre zu demonstrieren. Aber die 

Majorität, die für wenigstens einen lehrmässigen Respekt vor dem konkreten Menschen 

eintrat, war selbst noch unsicher, wie denn anders Menschheitstatsachen und Lehrfragen 

zu verbinden wären. Das belegt eine Organisationsentscheidung der Zentralen 

Unterkommission des Schema XIII auf der Sitzung vom 10. bis zum 12. September 

1964. Es werden zwei weitere Unterkommissionen gebildet, eine theologische für die 

dogmatischen Fragen (Leiter Garrone) und eine zu den Zeichen der Zeit für die 

Menschheitsfragen (Leiter McGrath). In der theologischen Unterkommission ringen dann 

Rahner und Congar um eine dogmatisch valide Anthropologie. Rahner drängte auf ein 

eigenes theologisches Fundament, das mit der übernatürlichen Berufung der Existenz zu 

giessen sei. Die schied er von den aus seiner Sicht zu optimistischen Zeichen der Zeit, 

also der gesellschaftlichen Realität, weshalb Congar entschieden widersprach. Philipps 

schlug daraufhin «integrale Berufung» vor, zu der es gehöre, gemeinsam mit anderen 

sozialen Bewegungen die Welt zu humanisieren. Es fehlte aber noch ganz an Methode, 

um die soziologische Arbeit der Unterkommission zu den Zeichen der Zeit, beraten u.a. 

von Chenu, in diese Anthropologie zu integrieren. Die Konfrontation mit der 

geschichtlichen Konkretheit Gottes stand dem Konzil noch bevor. Die Adnexa werden 

dafür bald eine entscheidende Rolle spielen. 



(Hans-Joachim Sander) 

 

 

13.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Rückkehr in Begegnungen 

Einen Tag vor Beginn der dritten Konzilssession vor 50 Jahren lohnt es sich, bereits einen 

Blick auf Stimmungen zu werfen, die sich für die damals Beteiligten bei der Rückkehr in 

die inzwischen gewohnte Konzilsatmosphäre einstellen. 

Yves Congar erhält am Morgen der Konzilseröffnung die Chance, mit zwei Bischöfen 

mitzufahren und durch einen privilegierten Eingang in die Konzilsaula zu gelangen. Für 

Congar, der in den Tagen zuvor krankheitshalber bereits sehr erschöpft ist, ist dies eine 

willkommene Erleichterung. Zuerst begegnet er den nichtkatholischen Beobachtern. Eine 

der ersten Nachrichten: Der Ökumenische Patriarch von Konstantinopel wird erstmals 

zwei Beobachter entsenden – Frucht der historischen Begegnung zwischen Paul VI. und 

Patriarch Athenagoras im Januar 1964 

(http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m109612). Congar geht weiter, um 

Patriarch Maximos zu begrüssen, mit dem ihn gemeinsame Anliegen verbinden; er sieht 

von weitem Kardinal Léger, winkt ihm und begrüsst ihn. Wie er selbst unter seiner 

gesundheitlichen Schwäche leidet, so kommentiert er im Tagebuch umgekehrt, Kardinal 

Léger sehe gut aus, besser, als man über ihn gesagt habe. Ausserdem begrüsst Congar 

den Laienauditoren Jean Guitton und die anderen Laienauditoren, die Congar zum «Laie 

ehrenhalber» ernennen und ihm einen Platz bei ihnen anbieten. Nachmittags gehen 

Begrüssungen und gegenseitige Besuche weiter. Auch kommen die ersten Anfragen für 

Vorträge, was Congar veranlasst, seufzend zu schreiben: «So geht der Zirkus wieder los 

… Man wird von allen Seiten beansprucht sein» (Co 2,134). 

Ähnlich sieht das Tagebuch von Henri de Lubac für die ersten Konzilstage aus (vgl. Lu 

2,112-117): Begegnungen, auch hier hervorgehoben jene mit nichtkatholischen 

Beobachtern wie Pastor Marc Boegner und Max Thurian, Mitteilungen (bei Lubac ist es die 

Freude der Chilenen über eine glückliche Bischofsernennung), Austausch von 

Komplimenten, Meinungen, Artikeln. 

Wie an den ersten Tagen intensiviert erfahrbar wird, ist das Konzil ein Ereignis des 

Austausches und der Begegnungen! 

(emf) 

 

 

14.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«Exaltatio crucis. Es ist heiss» 

Am 14. September 1964 lag über der Stadt Rom eine erdrückende Hitze. Die 

Beleuchtungsanlagen, die für die Fernsehübertragung der Ereignisse in St. Peter 

gebraucht wurden, verstärkten die Temperaturen für die Anwesenden noch. Das war 

sicher der Grund, weshalb Kardinal James McIntyre, ein erklärter Kritiker der 

Liturgiereform, während der Eröffnungszeremonie zur dritten Sitzungsperiode in 

Ohnmacht fiel und hinausgetragen werden musste. Auch Oskar Cullmann und 

verschiedene Ordensfrauen, die eine der wenigen Plätze auf den Tribünen ergattert 

hatten, konnten den denkwürdigen Tag wegen der Hitze nicht zu Ende mitfeiern. Und 

damit verpassten sie die erste Konzelebration des Papstes mit 24 Patres Conciliares aus 

19 Ländern. Was ein Gegensatz zur Eröffnungszeremonie des Konzils im Jahr 1962, wo 

über 2000 Bischöfe und weitere Anwesende nur stumm dem Geschehen folgen konnten. 

Nun aber waren alle zum Mitsingen der einfach gehaltenen Gregorianischen Choräle 



angehalten. Das also bedeutet participatio actuosa, entfuhr es den Kommentatoren. 

Diese erste Konzelebration verdeutlichte, was das lateinische Wort concelebrare meint: 

nämlich schlicht «mitfeiern». Nicht nur 25 Bischöfen feierten diese Eucharistiefeier, 

sondern mit ihnen die ganze Kirche. 

Paul VI. hatte mit seiner Entscheidung, die Eröffnungsmesse als Konzelebration zu feiern, 

ein unmissverständliches Zeichen für die Einheit des Geistes und des Willens der im 

Konzil versammelten Kirche gesetzt. Es sollte auch bei dieser Konzelebration nicht 

bleiben. Vier weitere Messen wurden zu Beginn der Generalversammlungen als 

Konzelebration gefeiert, was auf viele weitere Eucharistiefeiern während dieser 

Sitzungsperiode abfärbte. Zur Abschlussmesse war es schon selbstverständlich für das 

Konzil, diese in Konzelebration zu feiern. 

Noch während der dritten Sitzungsperiode dachten die Delegierten der 

Bischofskonferenzen darüber nach, die Erlaubnis zur Konzelebration für ihre Länder 

einzuholen. 

(Birgit Jeggle-Merz; vgl. A 4, 8f; Abt Basilius Niederberger: Als Konzilsvater in Rom. 

Auszüge aus dem Tagebuch des Mariasteiner Abtes 1962-1964 auf dem Zweiten 

Vatikanischen Konzil. In: Mariastein. Themenheft 2012. 50 Jahre Zweites Vatikanisches 

Konzil, 43-65, 55f; dort auch das Zitat im Titel) 

 

 

15.9.2014 

Vergeblicher Einsatz gegen einen umstrittenen Text 

Abt Basilius Niederberger von Mariastein treibt die Frage nach dem Verhältnis von 

gemeinsamem Priestertum und Dienstpriestertum um, über die sein Mitbruder P. Thomas 

Kreidler einen Artikel veröffentlicht hatte (vgl. Konzilsblog vom 6.4.2014). Es geht 

darum, eine anfechtbare Formulierung im Konzilstext zu revidieren. Am Tag nach der 

Konzilseröffnung verteilt Abt Basilius diesen Artikel an die deutschsprachigen Bischöfe, 

die sich in der Anima versammelt haben, und erhält positive Echos. Das Problem ist nur, 

dass über den betreffenden Text keine Diskussion mehr angesetzt ist. Bischof Schröffer 

von Eichstätt weist darauf hin, dass auch Bischof Charrière von Fribourg dem 

vorgesehenen Text gegenüber kritisch eingestellt ist und evtl. eine Intervention machen 

könnte. Abt Basilius hält aber bedauernd fest: «Viel ist nicht mehr möglich. Leider konnte 

ich den Bischof von Fribourg nicht finden. Er war noch nicht in Rom». 

Bei der Abstimmung über das Kapitel 2 von Lumen gentium einen Tag später stimmt Abt 

Basilius «Placet iuxta modum» (Ja mit Vorbehalt bzw .mit einem 

Veränderungsvorschlag): «Der Passus über die wesentliche Differenz [zwischen 

gemeinsamem und Dienstpriestertum] möge verschwinden ‹ne semel pro semper 

quaestio jam praejudicetur› [damit die Frage nicht schon ein für allemal entschieden 

wird]». 

Wie Abt Basilius vernimmt, hat auch Erzabt Reetz von Beuron einen Modus vorgelegt. 

Beides wird ohne Wirkung bleiben. Erst am 12. Oktober trifft Abt Basilius Bischof 

Charrière und überreicht ihm den Artikel, doch die Entscheidung ist bereits gefällt. Der 

Text von LG 10 bleibt stehen, wie er ist, und gehört zu den Texten, die am häufigsten 

gegen Missverständnisse abgegrenzt werden müssen: «Das gemeinsame Priestertum der 

Gläubigen aber und das Priestertum des Dienstes, das heisst das hierarchische 

Priestertum, unterscheiden sich zwar dem Wesen und nicht bloss dem Grade nach». 

(emf; vgl. Abt Basilius Niederberger: Als Konzilsvater in Rom. Auszüge aus dem 

Tagebuch des Mariasteiner Abtes 1962-1964 auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil. In: 

Mariastein. Themenheft 2012. 50 Jahre Zweites Vatikanisches Konzil, 43-65, 56f und 58) 



 

 

16.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Santo subito oder zu spät? 

Papst Johannes XXIII. in fünfzig Jahren heiligzusprechen, ist zu spät, so meint Kardinal 

Suenens. 

Diese Überzeugung steht im Hintergrund der Rede, die er zum Kapitel über den 

eschatologischen Charakter der christlichen Berufung am 16. September 1964 in der 

Konzilsaula hält. Er geht auf die Praxis der Heiligsprechungen ein: 85% von ihnen seien 

Ordensleute, 90% stammten aus drei Ländern Europas – dabei sei es wichtig, Menschen 

aus allen Milieus und Regionen als Heilige vorzustellen. Der Modus der Heiligsprechungen 

solle verändert werden: die Verfahren gingen zu langsam und seien zu kostspielig. 

Seligsprechungen sollten Sache der Bischofskonferenzen sein (vgl. AS 3/1,430-432). 

In einem späteren Gespräch gibt Suenens zu verstehen, es sei ihm auch um eine 

möglichst baldige Heiligsprechung Johannes‘ XXIII. per Akklamation gegangen, was 

seiner Auffassung nach einen grossen Eindruck hervorrufen würde. Seine Befürchtung: in 

50 Jahren wäre es zu spät (Co 2,175). 

Er hatte Recht: es würde 50 Jahre dauern. Hatte er auch Recht, dass es zu spät war? 

(emf) 

 

 

17.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Wer kämpft gegen wen? 

Die Phase der Abstimmungen ist erreicht. Am 17.9. werden die Ergebnisse der 

Abstimmung über das 1. Kapitel von Lumen gentium bekannt gegeben (2114 Ja, 11 

Nein, 62 Placet iuxta modum – eine davon wie gesehen von Abt Basilius Niederberger 

von Mariastein). Es folgt die Relatio (eine Erläuterung) zum 2. Kapitel und sogleich die 

Abstimmung über dieses. Wie Yves Congar schon zur ersten Abstimmung vermerkte, ist 

es eine Neuerung, dass gleich nach den Relationes abgestimmt wird, wodurch es 

schwieriger wird, geeignete Modi (Veränderungsvorschläge) zu formulieren (vgl. Co 

1,140). Zudem macht sich bemerkbar, dass Kapitel 1 und 2 weit weniger 

Aufmerksamkeit erfahren als das wegen des Themas Kollegialität umstrittene Kapitel 3 

(vgl. Konzilsblog vom 9.9.2014). 

Diskutiert wird nun noch über das letzte Kapitel, das über Maria. P. Balić verfolgt die 

Debatte aufmerksam und sagt gegen Schluss in triumphierendem Ton zu Henri de Lubac: 

«Ah! Die Jungfrau Maria verteidigt sich heute gut!» Worauf der Jesuit ihm die Hand auf 

den Arm legt und entgegnet: «Père Balić, sprechen Sie nicht so, das ist schlecht. 

Niemand hier hat die heilige Jungfrau angegriffen; alle verteidigen sie» (Lu 2,121f). Bei 

P. Balić kommt diese Bemerkung nicht gut an. 

(emf) 

 

 

18.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Flugblätter und Briefe 

Ein spannungsgeladener Bogen reicht vom 18. September 1964, ein Freitag, bis zum 

darauffolgenden Montag. In der Debatte über das 3. Kapitel von Lumen gentium trägt 

Bischof Luigi Carli von Segni eine deutliche Kritik an der Rede über die Kollegialität vor. 

Am selben Tag werden auf dem Petersplatz beim Eingang der Petersbasilika Flugblätter 



verteilt, die dazu aufrufen, zu den einzelnen Artikeln des dritten Kapitels jeweils mit «non 

placet» und zum ganzen Kapitel «placet iuxta modum» zu stimmen (vgl. Co 2,147). Es 

heisst, Bischof Parente habe gedroht, seine eigene Rede am Montag mit einem Protest 

dagegen zu beginnen, wenn dies nicht durch das Präsidium geschehe (vgl. Lu 2,127). 

Tatsächlich wird Kardinal Tisserant, allerdings verpackt in andere Ermahnungen, die 

Verteilung der Flugblätter monieren. 

Am 20. September schreiben einige Konzilsväter unter Führung von Larraona erneut an 

den Papst, um die Verabschiedung des dritten Kapitels zu verhindern. Ein weiterer Brief 

in diesem Sinne wird am 21. September folgen. 

Am 21. September werden in der Konzilsaula vier Berichte zum 3. Kapitel vorgetragen: 

eine kritische Stellungnahme, als Referat der Minderheitenmeinung vorgetragen von 

Bischof Franić, sowie drei Berichte über den sakramentalen Charakter des Bischofsamtes, 

die Kollegialität und das Diakonat, vorgetragen von Kardinal König, Erzbischof Parente 

und Kardinal Henríquez. Beachtung findet vor allem Parente, der ursprünglich ein Gegner 

der Rede von der Kollegialität gewesen war, nun aber aus Überzeugung dafür eintritt. 

Henri de Lubac bemerkt dazu: «Wer hätte das vor zwei Jahren gedacht? Wer hätte es 

geglaubt?» (Lu 2,130). 

Die Abstimmungen über die einzelnen Artikel bzw. am 30. September über die drei Teile 

des Kapitels lassen schliesslich erkennen, dass die notwendige Zwei-Drittel-Mehrheit in 

allen Hinsichten erreicht wird und nur eine Minderheit von weniger als 15% den Text 

ablehnt. Die Konzilsversammlung wünscht keine Wiedereröffnung der Debatte, die in der 

zweiten Konzilssession geführt worden war. 

Deo gratias, soll Papst Paul VI. geäussert haben, als er die ersten Ergebnisse der 

Abstimmungen erfuhr. Er wird sich aber im Herbst 1964 noch deutlich einsetzen, um der 

Minderheit entgegenzukommen. 

(emf) 

 

 

19.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Worauf kommt es an? 

Der belgische Theologe Edward Schillebeeckx war als Berater des Primas der 

Niederlande, Bernard Kardinal Alfrink, bei allen Tagungsperioden des Konzils dabei. Am 

16. September 1964 hielt der Dominikanerpater anlässlich der Eröffnung des neuen 

Gebäudes des «Niederländischen Dokumentationszentrums Konzil» einen Vortrag zum 

Thema «Kirche und Welt», bei dem er darauf hinwies, dass «praktizierendes Christsein» 

nicht etwas «neben dem alltäglichen Leben» sei, das «in der Stille eines Kirchengebäudes 

oder in einigen Gebeten zu Hause» verrichtet würde. «Gläubigsein heisst nicht: neben 

seinen Beziehungen zu Mensch und Welt einer Ideologie anhangen, die wenig mit der 

Entwicklung der Völker und der Entfaltung der Welt zu tun hat … Der religiöse Mensch hat 

entdeckt, dass sich seine Religiosität auch auf die Schaffung der Einheit unter der 

Weltbevölkerung, auf unsere Verpflichtungen gegenüber den ‹Entwicklungsländern› und 

auf eine dynamische Planung für die Gesellschaft von morgen richten muss.» Und an die 

Adresse der «Weltflüchtigen» gewandt meinte Schillebeeckx: 

«Vielleicht müssen sich einige Apostel von der blossen Proklamation der Liebe und des 

Heils lösen, einer Proklamation, die in der Praxis die Augen vor der leidenden Menschheit 

verschliesst. Worauf es ankommt, ist nicht der laute Ruf, dass die Liebe alles sei, sondern 

das tatkräftige, sorgende Verweilen bei den Menschen. ‹Was ihr einem dieser Geringsten 

getan habt, das habt ihr mir getan› (Mt 25,40); ‹was ihr einem dieser Geringsten nicht 

getan habt, habt ihr auch mir nicht getan› (Mt 25,45). In einer modernen Formulierung 



ausgedrückt, könnte dies lauten: Euer Versäumnis gegenüber den Entwicklungsländern 

ist ein Versäumnis gegenüber Christus, ein Verstoss gegen das authentische 

Christentum. Die Preisgabe seiner selbst an die anderen bis zum Äussersten war die 

messianische Tat, durch die Christus seine Kirche gestiftet hat. Wo Menschen dieser Spur 

folgen, vielleicht ohne zu wissen, wessen Spur sie ist, stiften sie in Christus Gemein-

schaft.» 

(Giancarlo Collet) 

 

 

20.9.2014 

Begrüssung, Ernennung, Infrastruktur – zur Ankunft der ersten 

Laienauditorinnen im Konzil 

Als am 14. September 1964 die dritte Sessio des Konzils begann, begrüsste Papst Paul 

VI. in seiner Eröffnungsrede auch die Laienauditorinnen, «unsere geliebten Töchter in 

Christus, die zum ersten Mal an einigen (!) Konzilsversammlungen teilnehmen können.» 

Päpstliche Begrüssungsreden allerdings schaffen keine Realität und so war bei der 

Eröffnungsfeier noch keine Auditorin in der Konzilsaula präsent: erst eine Woche später, 

am 21. und 22. September 1964, sollte Generalsekretär Felici die Ernennungsschreiben 

von insgesamt 15 Auditorinnen unterzeichnen. 

Schon am 24. September nahmen die Französin Marie-Luise Monnet, die dank ihrer 

guten Beziehungen zum französischen Episkopat vorgewarnt gewesen war, und die in 

Rom lebende Australierin Rosemary Goldie als erste Frauen an einer der wöchentlichen 

Sitzung der Laienauditoren und dann an den Konzilssitzungen teil. Joseph Komonchak 

hat die Ernennung der Auditorinnen als «eine in letzter Minute getroffene Entscheidung“ 

charakterisiert, weil erste offizielle Ankündigungen und Überlegungen zu konkreten 

Namen nicht vor dem 8. September 1964 greifbar sind. 

Auch für die erste deutsche Laienauditorin Sr. Juliana Thomas, die Generalsekretärin der 

Vereinigung der Höheren Ordensoberinnen Deutschlands (heute VOD), kam die Berufung 

mehr als überraschend. Von Rom aus wird sie an ihre Gemeinschaft schreiben: «Die 

unerwartete Nachricht über das Mutterhaus der Vinzentinerinnen aus Paris, sofort nach 

Rom zu kommen, erinnerte mich an Habakuk, den ein Engel beim Schopf nahm und … 

versetzte.» Schon zwei Tage später flog Sr. Juliana über die Alpen nach Rom. Ihre 

Flexibilität verdankte sie nicht zuletzt den Netzwerken der Ordensfrauen: in kürzester 

Zeit hatten sich Mitschwestern ihrer eigenen Kongregation – die Armen Dienstmägde 

Jesu Christi (Dernbacher Schwestern) – bereit erklärt, ihre Arbeit in Düsseldorf zu 

übernehmen. Und in Rom fand sie nicht nur ein Zimmer, sondern auch eine 

ausgezeichnete Infrastruktur bei den Schwestern von der Heiligen Elisabeth in der Via 

dell’Olmata vor. Zwei Konzilsperioden lang hat Sr. Juliana als Laienauditorin Zeit, 

«unausgesprochene Irrtümer und Vorurteile gerade gegenüber der Frau und der 

Ordensfrau aus dem Weg zu räumen». 

(Regina Heyder) 

 

 

21.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Zum Leitungsstil der Bischöfe 

«Damit eine Diözese in geordneter Weise geleitet wird, bedarf es einer ständigen 

Kommunikation zwischen dem Bischof und den Laien und Priestern»: Kardinal Paul Emile 

Léger steigt am 21. September 1964 kritisch in die Diskussion über den Konzilstext 

betreffend den Hirtendienst der Bischöfe ein. Die Vorlage sei viel zu allgemein und 



beschreibe das Bischofsamt in einer nicht mehr zeitgemässen Form. Léger pocht darauf, 

dass es eine grössere Nähe der Bischöfe zu den Menschen, für die sie verantwortlich 

sind, braucht, sowie einen neuen Leitungsstil und eine neue Gestalt von Seelsorge. 

Für die Verkündigung stellt er drei Prinzipien auf:  

(1) Wir müssen so sprechen, dass man uns hören und verstehen kann. 

(2) Es muss das ganze Geheimnis Christi gelehrt werden und nicht nur ein Register oder 

einen Index der verbotenen Dinge. 

(3) Die Verkündigung soll demütig sein. 

Zum letzteren Punkt gehört auch die äussere Form des Auftretens. Léger knüpft hier an 

andere (auch eigene) Reden an, die bereits zu Kleidung, Rangabzeichen und Titel sowie 

Lebensstil Stellung genommen hatten. Er meint: «Vielleicht wäre dieses hirtenamtliche 

Dekret der richtige Ort, im Geist der Demut und Armut auch die Grundlage einer 

Erneuerung in dieser Sache [Ehrenzeichen, Anreden, Lebensstil] festzulegen» (AS 

3/2,221). 

(emf) 

 

 

22.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Zielvorstellung: Bischöfe und Presbyter in gegenseitigem Vertrauen 

Wie sprechen die Bischöfe über die Priester (Presbyter)? 

Die endgültigen Konzilsdokumente schwanken zwischen Texten, welche die Unterordnung 

der Presbyter betonen, und solchen, welche die Presbyter als Mitarbeiter des Bischofs 

herausstellen. Diese Spannung ist vom Prozess des Konzilsgeschehens her zu 

interpretieren. Die dem Konzil vorgelegten Diskussionsvorlagen beschreiben die 

Presbyter in einem deutlichen Abhängigkeits- und das Gehorsamsverhältnis gegenüber 

dem Bischof. Es sind demgegenüber Stimmen der Bischöfe, die auf einen anderen Ton 

dringen, weil sie die Presbyter als Mitarbeiter würdigen wollen, auf deren Rat und 

Unterstützung sie, die Bischöfe, angewiesen sind. 

So äussert sich Bischof Louis Jean Guyot von Coutances am 22. September 1964: «Was 

mich betrifft, wünsche ich, dass der Text in seiner endgültigen Fassung auf die konkreten 

Bedingungen Bezug nimmt, unter denen der Bischof mit seinen Priestern in der heutigen 

Welt zusammenarbeitet. Was nämlich Priester heute für ihre Beziehungen mit dem 

Bischof wünschen, ist dass diese Beziehungen sich in gegenseitigem Vertrauen gestalten. 

Sie möchten offen ausdrücken können, was sie hoffen und was sie fürchten; sie möchten 

ihre Erfahrungen offenlegen, konkrete Lösungen vorschlagen und, soweit es möglich ist, 

die überlegten und begonnenen Konzepte umsetzen. Anders ausgedrückt, unsere Priester 

wollen nicht nur »von oben« kommende Entscheidungen ausführen, sondern wünschen, 

an der Planung der diözesanen Seelsorge teilzunehmen. Sie wollen bei dieser Planung 

gegenwärtig sein, um später wirklich mitwirken zu können» (AS 3/2,238f). 

(emf) 

 

 

23.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Die Rückgabe des Apostelhauptes des heiligen Andreas -  

ein besonderes ökumenisches Zeichen 

Die 23. Generalkongregation am Mittwoch, dem 23. September 1964, begann mit einer 

besonderen liturgischen Feierlichkeit. Anlässlich seiner Pilgerfahrt ins Heilige Land wolle 

Papst Paul VI. die Reliquie des Apostelhauptes von Andreas am Samstag, dem 26. 

September, der orthodoxen Metropolitankirche von Patras in Griechenland zurückgeben. 



Nachdem die Echtheit der Reliquie in der Paulinischen Kapelle des Apostolischen Palastes 

festgestellt worden war, war sie wieder in dem Reliquiar geborgen worden, in dem sie im 

Jahr 1462 Papst Pius II., einem gebildeten Humanisten auf dem Stuhl Petri, übergeben 

worden war. Bisher war dieses Reliquiar in Pienza bei Siena, dem Geburtsort Pius II., 

aufbewahrt worden. Der feierliche Akt in der Paolina war im Beisein der 

Konzilsbeobachter des Ökumenischen Patriarchats von Konstantinopel geschehen. 

Das Reliquiar wurde dann in den Morgenstunden des 23. September in die 

Sakramentskapelle des Petersdoms gebracht und vom Papst Paul VI. zu Beginn der 

Generalkongregation durch die Konzilsaula getragen und auf ein Podest vor den 

Konzilsaltar gestellt. Kurienkardinal Paolo Marella feierte die Heilige Messe und Kardinal 

Franz König hielt eine kurze lateinische Ansprache, in der er auf die Geschichte der 

Reliquie einging. Sie sei angesichts der drohenden Türkengefahr nach Rom gebracht und 

Papst Pius II. übergeben worden. Es sei überliefert, dass Pius II. das Apostelhaupt mit 

dem Worten empfangen habe: «Wenn es Gott gefällt, so wirst du einst im Triumph in 

deine Heimat zurückkehren». Dieser Tag der Rückkehr sei anlässlich der Pilgerreise des 

Papstes ins Heilige Land nunmehr gekommen. Es sei der Wunsch des Papstes, der 

Griechisch-Orthodoxen Kirche ein Zeichen seiner Liebe zu geben. So habe er den 

Entschluss gefasst, die kostbare Reliquie der Metropolitankirche von Patras 

zurückzugeben. Kardinal König schloss seine Ansprache mit dem Wort, dass der 

Aufenthalt des Apostelhauptes des heiligen Andreas in der Peterskirche nun zu Ende 

gehe, doch «unsere Herzen werden nicht von ihr getrennt. Wir übergeben sie als Zeichen 

der Liebe und als Bezeugung unserer grossen Sehnsucht und Hoffnung nach 

Wiedervereinigung». 

Der lateinische Originaltext der Ansprache von Kardinal König findet sich im Kardinal-

König-Archiv in Wien. 

(Hanjo Sauer) 

 

 

24.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Religionsfreiheit für die unterdrückten Völker 

In der 87. Generalkongregation am 24.9. 1964 ging es neben den Teilabstimmungen 

zum dritten Kapitel des Kirchenschemas um die Erklärung zur Religionsfreiheit. Den 

Einstieg in die Thematik - gleichzeitig die am meisten beachtete Rede - bot Kardinal 

König von Wien. Er appellierte an das Konzil, die Situation der Kirche in den atheistisch 

regierten Ländern nicht aus dem Blick zu verlieren. Religionsfreiheit bedeute dort die 

Unterdrückung und Abwesenheit jeder Religion. Es gebe zwar in engen Grenzen eine 

gewisse Kult-, jedoch keine wirkliche Religionsfreiheit. Mit allen Mitteln werde die 

religiöse Unterweisung junger Menschen bekämpft und unterbunden. Diese Politik stehe 

im krassen Gegensatz zu der Erklärung der Vereinten Nationen über die Menschenrechte 

vom 10.12.1948. So werde ein Zweiklassensystem geschaffen, in dem sich nur Atheisten 

aller Rechte erfreuten, während die Gläubigen unterdrückt würden. Die Religionsfreiheit 

sei das Fundament der Gewissensfreiheit. Mit ihr werde jeder Totalitarismus des Staates 

verhindert. König schloss seine Rede mit den Worten: «Ich bitte eindringlich die 

Präsidenten, die Moderatoren und alle Konzilsväter, nach einem geeigneten Weg zu 

suchen, der es dem Konzil möglich macht, gewissermassen im Namen aller an Gott 

glaubenden Menschen zu sprechen und die öffentliche Meinung der ganzen Welt zu 

wecken, dass in jenen Völkern der anormale Zustand abgeschafft wird, dass sich der 

Atheismus aller Privilegien erfreut, während die Religion überhaupt kein Recht besitzt 

[...]. So wird die Furcht aus den Herzen schwinden und das Fundament des Friedens 



gefestigt». 

Der lateinische Originaltext der Ansprache von Kardinal König findet sich im Kardinal-

König-Archiv in Wien. 

(Hanjo Sauer) 

 

 

25.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«Das Leben heute ist nicht traditionell» 

Das Recht jedes Menschen, die Wahrheit zu erforschen, sowie das Recht jedes Menschen, 

der im Gewissen erkannten Wahrheit Folge zu leisten: diese Prinzipien bringt der 

Weihbischof von Mailand, Carlo Colombo, am 25. September 1964 in der Konzilsaula 

zugunsten der Lehre von der Religionsfreiheit vor. Hinzu kommt das Selbstverständnis 

des Glaubens, ein freier und persönlicher Akt zu sein. Da Colombo als Vertrauter von 

Papst Paul VI. gilt, findet seine Rede Beachtung. 

Die Gegner pochen darauf, dass die christlich hochzuhaltende Freiheit die Freiheit vom 

Irrtum ist. Der Streit entspinnt sich aber vor allem um die Vereinbarkeit mit der 

traditionellen Lehre der Kirche. 

Die Befürworter der Lehre von der Religionsfreiheit versuchen zu zeigen, dass frühere 

lehramtliche Aussagen auf andere Aspekte hinauswollten und in anderen sozialen 

Bedingungen gesprochen waren. Offensiver gab sich bereits 1961 Kardinal Bea: «Dies ist 

keine traditionelle Lehre, aber Leben ist heute nicht traditionell» (zit. nach OM 214). 

In der Konzilsaula macht sich aber auch bemerkbar, wie sehr die Konzilsväter 

Erfahrungen aus unterschiedlichen politischen Situationen mitbringen: Bischöfe aus 

traditionell katholischen Ländern sind eher gegen die Religionsfreiheit eingestellt, 

während vor allem die US-Amerikaner von einem Hintergrund positiver Erfahrungen mit 

der Religionsfreiheit sprechen. Entsprechend kommentiert Yves Congar den ersten Tag 

der Debatte mit vielen Wortmeldungen von amerikanischen Bischöfen: «Das ist der 

grosse Tag der USA» (Co 2,135). Nochmals anders stellte sich die Lage für Bischöfe aus 

den Ostblockstaaten dar. 

(emf) 

 

 

26.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Petrus und Andreas 

«Jahrhundertelang haben wir wie Fremde nebeneinander gelebt, während uns doch eine 

gemeinsame Taufe zu Kindern Gottes in Jesus Christus und zu Brüdern untereinander 

gemacht hatte… Von jetzt an kann und muss aber die Liebe herrschen in der 

gegenseitigen Achtung, im Freimut, in der Ehrlichkeit, im Willen, nach und nach diese 

jahrhundertelang vergessene und zerrissene Brüderlichkeit wiederherzustellen.» Mit 

diesen Worten übergab Augustin Kardinal Bea am 26. September 2014 die Reliquie des 

Hauptes des hl. Andreas (s. dazu auch den Blogeintrag vom 23. September 2014: 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m120229). «Diese Brüderlichkeit, die 

Brüderlichkeit der so innig in der Liebe Christi, im Dienst Christi vereinten Petrus und 

Andreas, soll uns allen Vorbild sein im Bemühen, das von uns die Verkündigung des 

Evangeliums in unserer modernen Welt fordert», so der Kardinal weiter. 

Einige Monate später erläuterte Bea den ekklesiologischen Sinn der Geste: «Wenn z.B. 

Papst Paul VI. ‹in der Freude des Herzens› der Kirche von Patras die wertvolle Reliquie 

des Hauptes des hl. Andreas zurückgibt, setzt er eine Tat, die klar beweist, dass er die 

Kirche von Patras als eine Kirche und den Bischof von Patras als seinen Bruder im 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m120229


Bischofsamt ansieht, auch wenn wie noch nicht in voller Gemeinschaft mit ihm steht.»  

(mq; Zitate Schmidt 606 und 608) 

 

 

27.9.2014 (Aktuelle Bezüge) 

Der Bischof von Sitten und das Konzil 

Jean-Marie Lovey, der am kommenden Sonntag in der Kathedrale von Sitten zum Bischof 

geweiht wird, ist nicht der erste Propst der Augustiner Chorherren vom Grossen St. 

Bernhard, dem die Leitung des Bistums Sitten anvertraut wurde. Von 1952 bis 1977 war 

François-Nestor Adam (1902-1990), der seit 1939 Propst war, Bischof von Sitten. Seine 

Wünsche und Anmerkungen hinsichtlich des bevorstehenden Konzils fasste Rolf Weibel 

2012 in der SKZ zusammen: «Der Bischof wünschte die Ergänzung der 

Kirchenkonstitution des letzten Konzils um die Lehre über Amt und Vollmacht der 

Bischöfe; auch sollte die Mittlerschaft Marias geklärt und definiert werden. Mit einem 

neuen Katechismus sollte das Fundament der Religionslehre mit den Notwendigkeiten 

unserer Zeit in Übereinstimmung gebracht werden. Mit manchen Wünschen wollte der 

Bischof aber auch neue Entwicklungen in der Theologie und in der Kultur als irrig 

abgewehrt und abgelehnt wissen. Bei den disziplinarischen Themen steht an erster Stelle 

der Wunsch, Klerus und Gläubige an der Bischofswahl offen teilnehmen zu lassen; dabei 

sollten Kandidaten eine mindestens zehnjährige Erfahrung in der Pfarreiseelsorge 

mitbringen. Viele der insgesamt 15 Wünsche betreffen eine Vereinfachung von Verfahren, 

Kleidung und Zeremonien.»  

Während des Konzils war Adam Mitglied der Kommission für die Studien und Seminare. 

Nach dem Konzil wirkte der Bischof von Sitten, 1970 bis 1976 auch Vorsitzender der 

schweizerischen Bischofskonferenz, als Leiter der Synode 72, die sich um die Rezeption 

des II. Vaticanums in der Schweiz sorgte. Von 1972-1975 führte er auch im Bistum 

Sitten eine Synode durch. Von der Bewegung um Erzbischof Lefebvre, die sich in seinem 

Bistum auf halbem Weg zwischen Sitten und Martigny in Ecône niedergelassen hatte, 

erhoffte er sich angesichts der gesellschaftlich-religiösen Umwälzungen der späten 

1960er Jahre zunächst durchaus positive Auswirkungen. Das Verhalten Lefebvres 

enttäuschte ihn aber bald. Nach seiner Amtszeit als Bischof wirkte Adam noch einige 

Jahre als Pfarrer in Bourg-Saint-Pierre. Einige Anekdoten um Bischof Adam hat der aus 

dem Bistum Sitten stammende Priester Michel Salamolard, der Adam in diesem 

Zusammenhang einen «Konvertiten des Konzils» nennt, zusammengestellt: 

(http://www.cath.ch/tag/Nestor%20Adam) 

(mq; PersLex 33; für das Zitat von Rolf Weibel: 

http://www.kath.ch/skz/index.php?PHPSESSID=lnq2kuhffqvldu7vsj2hk50b81&na=0,0,0,

0,d,,,,&kz=4129; für die Informationen um Ecône: Albert Gasser, Kleine 

Kirchengeschichten. Essays, Zürich 2008, 176f.) 

 

 

28.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«Keine Gottesmörder» 

«Wir müssen jeden verdammen, der den Hass oder die Verfolgung der Juden als 

christlich rechtfertigen wollte», so verlangt es Kardinal Cushing, Boston, am 28. 

September 1964. Die Erklärung des Konzils über die Juden wird heiss umkämpft. Die 

Teilnehmer spüren die Last der jüngeren Geschichte, die keine 20 Jahre zurückliegt. Aber 

zugleich sehen manche die Kirche selbst von Kritik ausgenommen. Kardinal Ruffing, der 

der Minderheit angehört, verweist auf die Massnahmen des Vatikans zur Rettung von 

http://www.cath.ch/tag/Nestor%20Adam
http://www.kath.ch/skz/index.php?PHPSESSID=lnq2kuhffqvldu7vsj2hk50b81&na=0,0,0,0,d,,,,&kz=4129
http://www.kath.ch/skz/index.php?PHPSESSID=lnq2kuhffqvldu7vsj2hk50b81&na=0,0,0,0,d,,,,&kz=4129


Juden während der Nazizeit. Es brauche daher nicht vieler Ermahnungen an die 

Katholiken, um die Juden zu lieben. Vielmehr wüsste man ja, dass die Juden „unserer 

Religion oftmals feindlich gesinnt sind“. Konkret führt er an, dass die Juden die 

Freimaurer unterstützten. Entsprechend solle das Konzil die Juden nachhaltig dazu 

aufrufen, «die Liebe, mit der wir ihnen zuvorkommen, zu erwidern». 

An der Bewertung der Rede von den Juden als «Gottesmörder» zeigen sich die 

Konfliktlinien. Ruffini weist den Begriff zwar auch zurück – allerdings mit einem 

theologischen Allgemeinplatz, nach dem Menschen Gott gar nie töten könnten. Mit Blick 

auf das konkrete Ereignis der Kreuzigung klagt er die Juden gleichwohl an, indem er 

verlangt, «dass die Juden endlich einmal zugeben sollten, Christus sei zu Unrecht zum 

Tode verurteilt worden». Ohne diese Doppelbödigkeiten sprechen die Kardinäle Cushing 

und Léger: «Wir müssen in dieser Erklärung auch mit sehr klaren und einleuchtenden 

Ausdrücken verneinen, dass die Juden am Tod unseres Erlösers schuldig sind ausser als 

Sünder wie alle Menschen, die ihn durch ihre Sünden gekreuzigt haben und zu kreuzigen 

fortfahren.» Léger weist eine Formulierung zurück, die lediglich die «Juden von heute» 

von der Verantwortlichkeit für die Passion Christi ausnimmt. «In Wirklichkeit geht es aber 

bei diesem Problem gar nicht um die Juden von heute, sondern um das jüdische Volk als 

solches. Wir müssen ausdrücklich erklären, dass ihm keine Schuld für das zuzumessen 

ist, was nach dem Zeugnis der christlichen Überlieferung unsere Missetaten und die 

Sünden aller Menschen verschuldet haben.» 

(ab; AdF 3, 486-489) 

 

 

29.9.2014 

Lebendige Zeugen 

Zu den beachtenswerten Interventionen des Strassburger Bischofskoadjutors Elchinger 

gehört diejenige, die er im Rahmen der Debatte zum Schema über die nichtchristlichen 

Religionen den Juden gewidmet hat. 

Bekanntlich begleiteten grosse Schwierigkeiten die Entstehung des Textes, den einige 

orientalische Bischöfe aus politischen Gründen ablehnten. Andere wollten nicht, dass man 

die von den Juden im Mittelalter erlittenen Verfolgungen durch Christen in Erinnerung 

rief.  

Die mutige Intervention Bischof Elchingers konnte sich auf solide freundschaftliche Bande 

stützen, die der Koadjutor mit der jüdischen Gemeinde im Elsass geknüpft hatte. Er setzt 

ein mit der Aufforderung, sich nicht nur den Juden der Vergangenheit – dem Volk der 

Heilsgeschichte – zu widmen, sondern auch den Juden der Gegenwart. Weiter plädiert er 

dafür, sie als «lebendige Zeugen» der biblischen Tradition zu betrachten, deren 

Bibelstudium sich durch besondere Hingabe auszeichnet. Sodann fordert er, nicht weiter 

zu leugnen, dass «durch Söhne der Kirche Verbrechen gegenüber den Juden verübt 

wurden». Er macht sich zum Sprecher der Juden, die vom Konzil ein feierliches Wort der 

Vergebung und der Gerechtigkeit erwarten. Schliesslich greift er die vom Historiker Jules 

Isaac Papst Johannes XXIII. vorgetragene Bitte auf: man möge «jegliche falsche Lehre 

über das Judentum aus Katechese und Predigt verbannen», darunter v.a. den berühmt-

berüchtigten Ausdruck «Gottesmörder». 

Bischof Elchinger spricht auch die heikle Frage der Judenkonversion an, und erklärt in 

diesem Zusammenhang seinen bischöflichen Mitbrüdern, dass eine solche für die Juden 

nicht anders denn als Glaubensabfall betrachtet werden könne. 

Diese Intervention stiess in den Kreisen, in denen der jüdisch-christliche Dialog gepflegt 

wurde, auf lebhafte Zustimmung, weniger allerdings bei gewissen Bischöfen, wie die 



Reaktion eines Sitznachbarn Bischof Elchingers in der Konzilsaula zeigt: nachdem dieser 

die Intervention beendet hatte und an seinen Platz zurückgekehrt war, raunte ihm 

besagter Nachbar zu: «Wieviel haben sie Ihnen bezahlt»? 

 

 

30.9.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Keine Angst vor den Ordensleuten 

Am 30. September 1964 wurde die Frage behandelt, ob dem Ordensstand im 

Kirchenschema ein eigenes Kapitel gewidmet werden soll oder nicht. Diese Abstimmung 

hatte eine längere Vorgeschichte: Bereits in der zweiten Konzilsperiode wurde diese 

Frage diskutiert, aber die Konzilsmoderatoren, insbesondere Kardinal Döpfner, bremsten 

diese Diskussion abrupt ab, was unter den Ordensangehörigen zu Unmut und zur 

Sammlung «Sekretariat der Bischöfe» führte. Dieses Gremium startete in enger 

Zusammenarbeit mit der römischen Vereinigung der Generalobern eine 

Unterschriftensammlung für eine Reihe von Forderungen in Bezug auf die Abschnitte über 

das Ordensleben in «De Ecclesia». Eine Subkommission des Konzils beschäftigte sich 

danach mit den Fragen rund um den Ordensstand. Paul VI. selbst hielt am 23. Mai 1964 

eine Ansprache an die Ordensleute, in der er betonte, dass die Betonung der allgemeinen 

Berufung zur Heiligkeit keine Herabminderung des Ordensstands sei. 

Am 30. September 1964 verlas der Einsiedler Abt Benno Gut den offiziellen Bericht über 

die Teile, die in «De Ecclesia» den Ordensstand betrafen, und fügte an, dass die 

Religiosen sicher sehr erfreut sind, wenn ihnen ein spezielles Kapitel gewidmet wird mit 

der Begründung, dass wenn die Laien hervorgehoben werden, dies sicher auch die 

Ordensleute verdienen würde. «Ihr braucht Euch vor den Ordensleuten nicht zu fürchten! 

Wir sind gute Leute.» Die Abstimmung zeigte dann ein deutliches Resultat: 1505 

Konzilsväter stimmten für ein separates Kapitel über die Ordensleute, nur 698 sprachen 

sich dagegen aus. 

(ufw; A 4, 53–57, Zitat 56.) 

 

 

1.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Lebensprobleme sind Schlüsselfragen und keine Anhänge zur Lehre 

Lange nach dem Schema XIII wurden am 30. September die dazu gehörigen Adnexa 

über konkrete Menschheitsfragen wie Ehe, Wirtschaft, internationale Politik verteilt. Ihre 

andersfarbigen Deckblätter verlangten, dass das Konzil sie nicht diskutiert; eine 

geschichtserhabene Lehre sollte erhalten bleiben. Am 1. Oktober zeigte Erzbischof Felici 

der Generalkongregation einen Brief von Marcel Lefebvre vom selben Tag. Geste und so 

schnelle Reaktion des Konzilssekretärs waren ungewöhnlich; eine informelle Absprache 

ist nicht auszuschließen. Der Brief fragte nach der Autorität dieser Anhänge, weil sie 

schwere Häresien enthielten. Felici stellte fest, sie seien lediglich private Dokumente. 

Damit hatte er in ein Wespennest gestochen. Kardinal Cento, Kopräsident der 

zuständigen Gemischten Kommission, wollte sich nicht sagen lassen, dass von ihm 

verantwortete Texte das Niveau von Flugschriften vor der Aula hätten. Seine Beschwerde 

zwang die Moderatoren in einen wochenlangen Klärungsprozess hinter den Kulissen. 

Felici wehrte sich vehement beim Papst, schließlich hatte seine Nachfrage ergeben, die 

Texte hätten keine Approbation als Konzilstext. Zugleich war aber beschlossen, ohne die 

Adnexa sei das Schema unvollständig. Der Streit offenbarte die immer noch ungelöste 

Schlüsselfrage des Konzils, wie zeitbedingte Probleme heutiger Menschen für die Lehre 

konkret bedeutsam sind. Die Minorität wollte unbedingt verhindern, das Dogma mit 



bloßen Lebensproblemen zu relativieren; die Majorität wollte unbedingt ausschließen, mit 

pastoraler Qualität Dogmen nur belanglos zu kolorieren. Der Adnexa-Streit klärte, wie 

falsch eine Trennung heutiger Lebensfragen von der Lehre des Glaubens ist. Wenn Kirche 

Glaubenswahrheiten etwa zur Ehe lehrt, kann sie jenen Wahrheiten nicht ausweichen, 

wie viele Scheidungen, erneute Heiraten und andere gelingende Partnerschaften es gibt. 

Als die Aula das Schema später im Oktober diskutierte, war bereits geklärt, es neu zu 

erarbeiten – unter Einschluss der Adnexa. 

(Hans-Joachim Sander) 

 

 

2.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Irrtümer in der Heiligen Schrift 

In der 93. Generalkongregation am Freitag, dem 2. Oktober, wurde einerseits die 

Debatte über das erste und zweite Kapitel der Offenbarungskonstitution abgeschlossen 

und gleichzeitig begann die Diskussion über das dritte Kapitel zu Inspiration und 

Auslegung der Heiligen Schrift. Kardinal Ruffini von Palermo, der erste Redner nach der 

Vorstellung des Textes durch Jan van Dodewaard, dem Bischof von Harlem 

(Niederlande), verwahrte sich dagegen, dass die Kirche nicht immer schon ein volles und 

klares Verständnis des Heiligen Schrift gehabt habe. Im Grund müssten nur die 

Darlegungen der Kirchenväter und die Aussagen des Konzils von Trient und des I. 

Vatikanischen Konzils erneut ins Bewusstsein gerufen werden. Einen völlig neuen 

Horizont entwarf Kardinal König. Als ausgewiesener Orientalist wies er auf den 

beachtlichen Fortschritt der Wissenschaften hin. So müsse klarer zwischen dem 

göttlichen und dem menschlichen Moment unterschieden werden. Bisweilen zeige sich 

auch, dass einzelne historische und naturwissenschaftliche Angaben der Heiligen Schrift 

vom tatsächlichen Sachverhalt abweichen würden. König nannte dafür drei Beispiele: In 

Mk 2,26 werde fälschlich der Hohepriester Abjathar (statt Abimelech, vgl. 1 Sam 21,2) 

genannt, bei Mt 27,9 werde ein Schriftzitat irrtümlich Jeremia zugeschrieben (statt 

korrekterweise Zacharias, vgl. Zach 11,12) und in Dan 1,1 finde sich eine falsche 

Datierung. Die Belagerung Jerusalems durch Nebukadnezar werde im dritten Jahr der 

Herrschaft des Königs Jojakim von Juda zu früh angesetzt. König vertrat jedoch die 

Ansicht, dass die Autorität der Heiligen Schrift, die um des Heils willen geschrieben 

worden sei, nicht zur historischen Unterweisung, dadurch keinen Schaden nehme. 

(Hanjo Sauer) 

 

 

3.10.2014 (Personen) 

Konzilsalltag einer Laienauditorin – Sr. Juliana Thomas ADJC 

Sr. Juliana Thomas (1898-1977) war die erste deutschsprachige Laienauditorin der 

dritten Sessio. 1919 war sie bei den Armen Dienstmägden Jesu Christi (ADJC, 

Dernbacher Schwestern) eingetreten. Von 1957-1968 war sie Generalsekretärin der 

«Vereinigung der höheren Ordensoberinnen Deutschlands» (VHOD) und wurde in dieser 

Funktion ins Konzil berufen. Als Generalsekretärin hatte Sr. Juliana vielfach mit der 

Religiosenkongregation zu tun gehabt und war dort als sympathische, effiziente und 

politisch klug agierende Ordensfrau aufgefallen. 

Während der Konzilszeit wohnte sie bei den «Grauen Schwestern» in der Via dell’Olmata 

und fand dort eine ausgezeichnete Infrastruktur vor: zu den Annehmlichkeiten zählten 

ein Telefon auf dem Zimmer, gemeinsame Busfahrten mit den Bischöfen zum Petersdom 

und die Presseberichte über die Konzilssitzungen des Vormittags, die der Leiter des 



deutschsprachigen Konzilspressebüros Gerhard Fittkau persönlich ins Haus brachte. 

Im Petersdom profitierte Sr. Juliana von den Netzwerken ihrer Kongregation: die ADJC 

waren vor allem in Europa, Amerika und Indien bekannt. «Wir sind ja leicht zu finden», 

bemerkte sie zum exponierten Ort der Periti und LaienauditorInnen auf der links vom 

Papstaltar gelegenen Tribüne Sant’Andrea, wo sich immer wieder Konzilsväter und 

nichtkatholische Beobachter spontan zu Gesprächen einfanden. Auf der Agenda von Sr. 

Juliana standen persönliche Gespräche, Audienzen, Arbeitskreise, Vorträge und 

Empfänge, die sie etwa mit den nichtkatholischen Beobachtern zusammenbrachten. Nicht 

zu unterschätzen ist ihre Funktion als Multiplikatorin: Sowohl die Vorsitzende der VHOD, 

Mater Maria Brüning, wie auch die Generaloberin der Dernbacher Schwestern, Mater 

Herluka, hielten sich längere Zeit in Rom auf, um mit Sr. Juliana gleichsam inoffiziell an 

Konzilsberatungen teilzunehmen.  

Konkrete Formulierungsvorschläge der AuditorInnen, so Sr. Juliana, seien in 

verschiedene Konzilstexte (AA, GS, PC) eingegangen. Besonders interessant ist, dass sie 

in dieser Aufzählung Perfectae Caritatis, das Dekret über das Ordensleben, erwähnt: hier 

habe man die Anregung gegeben, Gedanken aus der Botschaft Pauls VI. vom 23. Mai 

1964 zu integrieren. Dieses Zugeständnis mutet nicht gerade spektakulär an, zeigt aber, 

dass ein Einfluss der AuditorInnen auch dort gegeben war, wo sie nicht persönlich an der 

Kommissionsarbeit teilnehmen konnten.  

(Regina Heyder) 

 

 

4.10.2014 (Personen) 

«Symbol der Kirche» – Sr. Juliana Thomas zur Bedeutung der Laienauditoren 

«Die Laienauditoren sassen und hörten; sie sollen sogar konferiert und Stellungnahmen 

abgegeben haben. Sie haben symbolische Bedeutung; von einer wirklichen Bedeutung zu 

reden, das hiesse nach meinen Informationen und Eindrücken übertreiben.» – Die 13 

männlichen Laienauditoren, die an der zweiten Sessio des Konzils teilgenommen hatten, 

hatten keine gute Presse. In seinem Rückblick auf das Konzilsjahr 1963 sprach der WDR-

Journalist Leo Waltermann malitiös (und wohl auch enttäuscht von Inter mirifica) von 

Berufs- und Renommierlaien, die «die ihnen zugedachte symbolische Bedeutung … ganz 

und gar ausgefüllt» haben: «Aber sie ersetzen nicht die Laien als Fachleute.» 

Der von Waltermann verwendete Begriff «symbolisch» begegnet im Kontext der Berufung 

der Laienauditorinnen mehrfach. Schon Paul VI. kündigte sie als «bedeutende und 

gleichsam symbolische weibliche Vertretungen» der Ordensfrauen und Laienaktivistinnen 

an und Sr. Juliana selbst erinnerte sich in einem Manuskript vom Januar 1966 an Fragen, 

«welchen Zweck diese bis zur Symbolhaftigkeit eingeschränkte Anwesenheit einiger 

weniger Laien beim Konzil verfolge». Sie selbst wendet diese Überlegung ins Positive: Die 

Laienauditoren (inklusive Sprache ist noch ein Fremdwort) waren für sie in der Aula die 

«Vertreter des Volkes Gottes» und ein «Symbol der Kirche, wie das Konzil selbst sie 

definiert hat».  

Ausserhalb der Aula, so Sr. Juliana, seien die auditores jedoch als RatgeberInnen gefragt 

gewesen, sei es im informellen Gespräch, in schriftlichen Eingaben, als Publizisten oder in 

der gleichberechtigten Zusammenarbeit in Kommissionen: «Ihre aktivste und zweifellos 

wirksamste Mitarbeit haben die Auditoren jedoch in den Konzilskommissionen geleistet. 

… Die langen Stunden der Kommissionsarbeit waren nicht nur Zeugen aktiver 

Zusammenarbeit zwischen Konzilsvätern, Experten und Auditoren, sondern auch der 

aufrichtigen Freundschaft, die sich nach und nach herausbildete.» 

Das Resümee, das Sr. Juliana nach zwei Sitzungsperioden als Auditorin zog, ist eindeutig 



– die Ekklesiologie des Zweiten Vatikanums erlaubt es nicht länger, Laien(auditorInnen) 

auf eine symbolische Funktion zu reduzieren: «Diese aussergewöhnliche Erfahrung, die 

sie [die Auditoren, rh] machen und erleben durften, hat sie tatsächlich dazu verpflichtet, 

im gegebenen Augenblick das Wort zu ergreifen und, jeder auf seine Art und Weise, nicht 

nur im Konzil Zeugnis von der ‹Welt› abzulegen, sondern auch in der Welt Zeugen jenes 

einzigartigen Ereignisses zu sein, das das Zweite Vatikanische Konzil darstellt.» 

(Regina Heyder) 

(Quellen: Sr. Juliana, Die Laienauditorin im Konzil, Manuskript vom Januar 1966; Leo 

Waltermann, Konzil als Prozeß: Berichte im Westdeutschen Rundfunk über das Zweite 

Vatikanum – eine Dokumentation, Köln 1966). 

 

 

5.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Kein Angst vor der Wahrheit der Geschichte 

Historische Erkenntnis bedroht den Glauben: dieses Empfinden lastet wie ein dunkler 

Schatten auf der Theologie, zumal im beginnenden 20. Jahrhundert. Die historische 

Rückfrage scheint die Sicherheit zu gefährden, die man aus Bibel und Dogma schöpfen 

möchte. 

Diese Fragestellung macht sich in der Diskussion um den Text über die Offenbarung 

bemerkbar. Am 5. Oktober 1964 wirbt Weihbischof Joseph Heuschen von Lüttich um 

Gelassenheit angesichts der Erkenntnis, dass die Überlieferung des Neuen Testamentes 

das Leben Jesu nicht nur für die Erinnerung festhält, sondern in der Weise verkündigt, 

dass es Fundament für den Glauben und das Leben der Kirche sein kann. Die Evangelien 

präsentieren also nicht die nackten Taten und Worte Jesu in chronologischer Reihenfolge, 

sondern zeigen die Bedeutung und die religiöse Kraft für das Leben auf. Dabei verfolgen 

die Evangelisten jeweils eine besondere Absicht, eine besondere Art der Darstellung. Die 

Rückfrage der Exegese nach diesen Absichten führt zur ursprünglichen Wahrheit der 

Evangelien. 

Ganz in diesem Sinne fordert einen Tag später Abtpräses Christoph Butler Freiheit für die 

Theologen, insbesondere die Exegeten, bei der Erfüllung ihrer Aufgabe. Die Konzilsväter 

ruft er auf: «Haben wir keine Angst vor der wissenschaftlich-kritischen und 

geschichtlichen Wahrheit! Haben wir keine Angst, dass eine Wahrheit gegen eine andere 

Wahrheit spreche!» Selbst wenn es auch zu Fehlern komme: Experimente und Irrwege 

(Butler ergänzt auf englisch: «by trial and error») seien Wege zur Wahrheit. Wer dies 

scheut, wendet in kindlicher Behaglichkeit den Blick von der Wahrheit ab, statt sie in 

kritischer Wissenschaft zu suchen. 

(emf; vgl. AS 3/3,317-321.353-355; AdF 1,131-136) 

 

 

6.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«…sie sind mit uns die Kirche» – Einführung von Kardinal Fernando Cento zu AA 

Als Johannes XXIII. im Zuge der Vorbereitung des Konzils eine Kommission mit Namen 

«De apostolatu laicorum» einsetzt, überrascht dies viele. Nicht nur der Sache selbst 

wegen, sondern auch aufgrund der Tatsache, dass diese Kommission keiner der 

damaligen kurialen Dikasterien entspricht. Die Kommission erhält die Aufgabe, eine 

Konstitution über das Apostolat der Laien vorzubereiten. Den Vorsitz der Kommission hat 

Kardinal Fernando Cento inne. Sie besteht zuerst aus Bischöfen und Theologen, ab 1963 

auch aus Laien.  

Nach einer vierjährigen Arbeitsphase stellt Kardinal Cento auf der 95. 



Generalversammlung am 6. Oktober 1964 den Entwurf (nun) eines Dekrets «De 

apostolatu laicorum» vor. Dieser Textentwurf wird von der Generalversammlung als 

Diskussionsgrundlage angenommen und erfährt bis zu seiner Verabschiedung im Jahr 

1965 einige grundsätzliche Veränderungen. Was jedoch Kardinal Cento schon in seiner 

Einführung zum Textentwurf betont, kann als roter Faden in der Geschichte des Dekrets 

bezeichnet werden: das Apostolat in der Kirche ist sowohl den Klerikern als auch den 

Laien aufgrund ihrer Taufe gemeinsam. Als «christifideles» sind sie – wenn auch auf je 

eigene Weise – zum gemeinsamen Apostolat berufen.  

Ein Apostolat also, das nicht von gegenseitigem Misstrauen bestimmt sein sollte, sondern 

von gegenseitigem Vertrauen. Auf der Grundlage dieses Verständnisses vom 

gemeinsamen Apostolat der Kirche beendet Cento seine Einführung zum Apostolat der 

Laien mit den Worten: «Die Laien sind nicht nur in der Kirche, sondern sie sind mit uns 

die Kirche, deren lebendige und wirksame Glieder. Seien wir also eines Herzens und einer 

Seele mit ihnen: Führen wir den allerneuesten Wunsch unseres Erlösers zu einem 

glücklichen Erfolg» (AS III/4, 421). 

(Salvatore Loiero) 

 

 

7.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«... in den Laien selbst ist die volle und ganze apostolische Berufung des Volkes 

Gottes vorhanden» – Diskussion über AA am 7.-13.10.1964 

Der von der Kommission «De apostolatu laicorum» erstellte gleichnamige Textentwurf ist 

Gegenstand der folgenden fünf Generalversammlungen vom 7. bis 13. Oktober. Als 

Relator fungiert der Bischof von Essen, Franz Hengsbach. Er führt in die Vorgeschichte 

und den Inhalt des in fünf Kapitel gegliederten Dekretsentwurfs ein (1. Über die 

apostolische Berufung der Laien, 2. Über die Gemeinden und die Bereiche des Lebens, 3. 

Über die Ziele, 4. Über die Formen der Vereinigung und 5. Über die Wahrung der 

Ordnung).  

In der darauf folgenden Diskussion treten deutlich solche Stimmen hervor, die den Laien 

ihre eigene und unvertretbare Aufgabe im gemeinsamen Apostolat der Kirche zusprechen 

und dies so auch expliziter in den Text aufgenommen wissen wollen. Folgende 

Kritikpunkte werden vorgebracht: Es wird eine zu wenig theologische, als vielmehr eine 

zu klerikale und juridische Sicht auf das Apostolat der Laien kritisiert. Das Verhältnis 

zwischen Kleriker und Laien erweist sich als zu wenig dialogisch. Es fehlen 

Konkretisierungen (nicht Fixierungen), wie Laien in der «Welt von heute» ihre dreifache 

Berufung finden und in welchen Lebenssituationen sie es als ihr Apostolat (mit eigener 

Spiritualität) verwirklichen können – auch ausserhalb von Vereinigungen und besonders 

im Hinblick auf die Jugendlichen.  

Am Ende der Debatte werden unterschiedliche Korrekturcluster festgehalten. So z.B. 

erweist sich eine umfassendere dogmatische Herleitung und Vertiefung des 

Laienapostolats als notwendig sowie eine umfassendere ekklesiologische wie 

weltbezogene Verortung und Explikation des Laienapostolats als wesentlicher Teil der 

Volk-Gottes-Theologie. Ganz im Sinne des kanadischen Bischofs Paul E. Charbonneau, 

der schon in seinem Diskussionsbeitrag meinte: «In den Laien selbst ist die volle und 

ganze apostolische Berufung des Volkes Gottes vorhanden, und zwar ein einer eigenen 

und besonderen, von der Hierarchie unterschiedenen Weise» (AS III, 33).  

(Salvatore Loiero) 

 

 



8.10.1964 (Heute vor 50 Jahren) 

Es braucht eine radikale Umgestaltung 

Das Konzil muss entschiedene und deutliche Texte verabschieden, sondern werden sie in 

der Praxis nichts ausrichten. 

Aus diesem Grund schaut Bischof D’Souza im Text über das Laienapostolat genau hin und 

stösst sich am Zitat «Nichts ohne den Bischof» (von Ignatius von Antiochien). «Wieviel 

grober Missbrauch ist schon mit diesem Wort getrieben worden». Unbeschadet der Rolle 

des Bischofs sei es nicht richtig, dass nichts in der Kirche geschehen dürfe, was nicht aus 

der Initiative, gemäss den Ideen eines Bischofs geschehe, nichts, was nicht ein Bischof 

ausdrücklich angeordnet oder gebilligt habe. «Vergessen wir nicht, dass das Volk Gottes 

kein totalitärer Staat ist, in dem alles von oben regiert wird. Wo bleibt dann die Freiheit 

der Kinder Gottes?» 

Zu der Reform, die das Konzil zur Erneuerung der Kirche anstrebt, gehört die 

Überwindung des Klerikalismus. Die Konzilsvorlage zum Laienapostolat ist für D’Souza 

die Stunde der Wahrheit, ob die Konzilsväter wirklich bereit sind, hier Schritte zu tun, ob 

sie wirklich bereit sind, die Würde der Laien anzuerkennen. Der indische Bischof ist um 

Beispiele nicht verlegen. Ob zur Repräsentation der Kirche bei internationalen 

Organisation, ob in den vatikanischen Kongregationen, ob im diplomatischen Dienst: an 

vielen Stellen könnten Kleriker durch Laien ersetzt werden. In diesen Hinsichten bedürfe 

es in der Kirche einer «radikalen Umgestaltung». 

An drei Stellen seiner Rede bezieht sich D’Souza auf das unabdingbare Wirken des 

Geistes, damit die Konzilstexte nicht tote Buchstaben bleiben. «Erbitten wir der Kirche 

häufig den Heiligen Geist, damit es uns nicht an Erleuchtung und Kraft fehlt, diese 

Veränderungen herbeizuführen». 

(emf; vgl. AS 3/4,58-60; AdF 2,43f) 

 

 

9.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Mitwirkung der Laien an der Kirchenleitung 

«Unsere Vorlag ist in Sünde empfangen – in der Sünde des Klerikalismus» (AS 3/4,136), 

mit diesen Worten fasst der kanadische Bischof Alexander Carter seine Kritik am Text 

über das Laienapostolat zusammen. Zu spät, als der Entwurf schon abgeschlossen war, 

habe man Laien in die vorbereitende Kommission berufen: «too little and too late». Laien 

würden als Klerikerersatz angeschaut, und zudem sei das einzige Bild des Laien, das der 

Text aufscheinen lässt, «das Bild des in einer Organisation tätigen Mannes und 

notwendigerweise zu irgendeinem Kreis der Katholischen Aktion gehört» (A 3/4,137). 

Ebenfalls mit englischsprachiger Einlage kommentiert der US-amerikanische Weihbischof 

Stephen Leven: «it needs to be streamlined and given more punch» (AS 3/4,82). 

Eine breite Palette von Engagement der Laien zeigt der argentinische Bischof Antonio 

Quarracino (vgl. AS 3/4,147-149) auf. Einerseits müsse es ein Engagement für eine 

positiv betrachtete Welt sein, jene Welt, die die Menschwerdung des Wortes schon 

geheiligt hat. Die Katholische Aktion dürfe dabei keine Ausschliesslichkeit beanspruchen. 

Der Auftrag der Laien beziehe sich andererseits aber auch auf die Kirche selbst. Dafür 

müsse die Bedeutung der öffentlichen Meinung hervorgehoben werden. «Meine 

bescheidene Ansicht ist die, dass es sich bei der öffentlichen Meinung um eine Teilnahme 

an der Ausübung der Leitung der Kirche handelt, die deswegen eine der Formen des 

Apostolates ist. Klar und oft genug reden wir von der Teilnahme der Laien an der 

Sendung der Heiligung und des Lehre, nicht aber in gleichem Masse von einer Teilnahme 

an der Leitung der Kirche. Trotzdem, glaube ich, kann und muss man davon sprechen. 



Gewisse Arten von Vertretungskörperschaften, des Wahlrechts und der Mitwirkung an der 

Verwaltung in der Kirche wären Formen einer solchen Teilnahme am Auftrag der 

Kirchenleitung. Die Bildung einer öffentlichen Meinung wäre eine andere». Da Laien sich 

als mündige Christen berufen wissen, würden sie solche Mitwirkung im kirchlichen Leben 

als ihr gutes Recht ansehen. 

(emf; AdF 2,34-36.44-46) 

 

 

10.10.2014 (Sonstiges) 

Fünfzig Jahre danach ... Konzil reloaded? 

Es scheint, als wiederholte sich die Geschichte des Zweiten Vatikanischen Konzils. Viele 

Ereignisse rund um die aktuelle Synode erinnern an das Konzil: 

 

Eine Synodenankündigung mit Überraschungscharakter 

Weltweit war die Kirche übertölpelt. Die Ankündigung einer Synode hat selten so viel 

hektische Geschäftigkeit ausgelöst wie die aktuelle Synode. In Blitzgeschwindigkeit 

wurde der Auftrag des Papstes aufgenommen und umgesetzt, bis hinunter zur Basis der 

Kirche nach den gelebten Realitäten des christlichen Ehe- und Familienlebens zu fragen.  

 

Ein tiefer Blick in die real-existierende Kirche 

Weltweit haben Umfragen zu den Themen der aktuellen Synode zu den Pastoralen 

Herausforderungen der Familie im Kontext der Evangelisierung eine Vielzahl von akuten 

Herausforderungen für die Kirche ans Licht gebracht. Zwar meinte man, alles irgendwie 

schon gewusst zu haben, aber die Dringlichkeit und die weltweite Intensität der Fragen 

rund um Partnerschaft, Ehe und Familie wurden noch nie so ehrlich und offen in der 

Kirche thematisiert. 

 

Breite Diskussionen im Vorfeld 

Die Heftigkeit, mit der die Realitäten ins volle Bewusstsein der Kirche gelangten, löste 

sofort hohe Erwartungen und hohe Ängste aus. Der Weg der Kirche, die Art und Weise 

ihrer Orientierung an bestehenden Lehrsätzen und Konzeptionen der kirchlichen Disziplin 

stehen zur Debatte. Eine bislang nie gehörte Offenheit in den Diskussionen – auch eine 

zuweilen grosse Härte in der Auseinandersetzung – macht sich breit. 

 

Hohes mediales Interesse 

Das Medieninteresse an der Synode ist riesig. In den kirchlichen Diskussionen scheinen 

Dimensionen offen zu liegen, die ein lebendiges Interesse der Welt an der Kirche von 

heute ansprechen. 

 

Eine Ahnung der Veränderung 

Nach einer langen Phase der kirchlichen Erstarrung in Sackgassen vermeintlicher 

Sicherheiten und unverrückbarer Positionierungen spüren viele einen Wind der 

Veränderung. Das Fenster ist geöffnet, manche atmen schon auf und andere fürchten die 

Zugluft. 

 

Ein entspannter Papst 

... verteilt Kekse, «eine Art argentinische Prinzenrolle unter den Sitzungsleitern. Die 

Schokoladenkekse sollen sehr gut angekommen sein, ist zu hören.» 

http://www.domradio.de/themen/bischofssynode/2014-10-09/kardinal-schoenborn-

http://www.domradio.de/themen/bischofssynode/2014-10-09/kardinal-schoenborn-familie-ist-ueberlebensfabrik-der-zukunft


familie-ist-ueberlebensfabrik-der-zukunft 

 

 

11.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Attacke auf die Religionsfreiheit 

Eine irritierende Meldung macht die Runde: Der Text über die Religionsfreiheit soll den 

Wünschen des Papstes entsprechend zur Überarbeitung einer gemischten Kommission 

übergeben werden. In diese Kommission würden u.a. Marcel Lefebvre sowie zwei weitere 

Gegner der Religionsfreiheit berufen. Die Anweisung stammt von der 

Koordinierungskommission, ist von Felici unterzeichnet und wird am 9. Oktober in einer 

Versammlung des Sekretariates für die Einheit der Christen verlesen. «Violente 

indignation», schreibt der sonst so nüchterne Willebrands in sein Tagebuch (Wi 137). 

Einige Konzilsväter reagieren sofort. Kardinal Augustin Bea schreibt umgehend einen 

Brief an Papst Paul VI., in dem er nicht zuletzt Unstimmigkeiten der Anweisung und 

Verfahrensschwierigkeiten aufzeigt. Kardinal Josef Frings organisiert für den 11. Oktober 

1964 eine Konferenz von 17 Kardinälen in der Anima, darunter drei der Moderatoren 

sowie Kardinäle aus den USA. Sie schreiben dem Papst einen Brief, in dem sie ihren 

Schmerz über die Anordnung ausdrücken. Die Erklärung über die Religionsfreiheit 

entspreche den Wünschen der Mehrheit der Konzilsväter, während drei der bereits 

benannten Mitglieder der einberufenen Kommission der Meinung des Konzils in dieser 

Sache widersprechen. «In einer Angelegenheit von solchem Gewicht bringt jede Art von 

Verletzung der Geschäftsordnung des Konzils und seiner Freiheit einen ungeheuren 

Schaden für die gesamte Kirche in der öffentlichen Meinung der ganzen Welt mit sich». 

Die Kardinäle bitten Papst Paul VI., die Erklärung in den normalen Konzilsgang 

zurückzugeben oder aber die gemischte Kommission gemäss der Geschäftsordnung des 

Konzils aus den Konzilskommissionen zu bilden (was mit der Ernennung von Lefebvre 

missachtet worden war). 

In den Folgetagen brodelt es ungemein. Nach einer Wortmeldung von Kardinal Ruffini 

erhält dieser eine Antwort des Papstes, in der dieser in Distanz zum Vorgehen Felicis 

geht. Die Sache endet damit, dass einige Experten unter dem Vorsitz von Kardinal Bea 

den Text zur Religionsfreiheit prüfen. Lefebvre ist nicht mehr unter den Namen der 

benannten Experten. 

(emf; vgl. A 3,216-227; Norbert Trippen: Kardinal Josef Frings auf dem II. Vatikanischen 

Konzil. In: Bi 93-103,102f) 

 

 

12.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Nicht nur alte Herren 

Die Laien werden (zu Unrecht) negativ definiert. In der Debatte um das Laienapostolat 

bringt Erzbischof John Carmel Heenan von Westminster den Problem ein, das bis heute 

nicht sinnvoll gelöst ist. Was ist ein Laie? Ein Nicht-Kleriker? So wird er zu einer «persona 

quasi negativa», zu einer Art negativer Person. Dabei sind sie heute oft viel gebildeter als 

manche Priester. «Wenn wir vom Laienapostolat sprechen, ist nicht die Rede von 

ungebildeten und unkultivierten Menschen». Andererseits postuliert Heenan für die Laien 

die Notwendigkeit einer theologischen Bildung, die er den Hirten zuweist. 

Dass er den Laien auf diese Weise nicht doch eine eigenständige Verantwortung 

abspricht, zeigt der zweite Teil seiner Rede, in der er auf das Sekretariat eingeht, das für 

das Laienapostolat in Rom gegründet werden soll. Dieses Vorhaben müsse nutzlos sein, 

wenn nicht vorab die Laien gründlich befragt würden. Keineswegs sei es nach Art der 

http://www.domradio.de/themen/bischofssynode/2014-10-09/kardinal-schoenborn-familie-ist-ueberlebensfabrik-der-zukunft


anderen römischen Dikasterien zu konzipieren. Die Mitglieder dieses Sekretariates 

müssten vornehmlich Laien sein. Laien seien oft kompetenter in Sachen Politik, Bildung, 

Medizin und Sozialwissenschaft als die Bischöfe, die unter diesen Rücksichten von ihnen 

zu lernen hätten. «Es ist zu wünschen, dass nicht nur alte, mit kirchlichen Ehren 

versehene Herren nach Rom kommen, sondern auch Junge, die sich noch ihr tägliches 

Brot verdienen müssen». 

(emf; vgl. AS 3/4,182-184; AdF 2,49-52) 

 

 

13.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Die Ausgangslage in der Diskussion über die Priester 

Die zwei Schemata «Das Leben und der Dienst der Priester» und «Priesterausbildung» 

waren in der Intersessio zwischen der zweiten und dritten Konzilssession gemäss 

entsprechenden Auflagen stark gekürzt worden. «Das Leben und der Dienst der Priester» 

wurde dann vom 13. bis zum 15. Oktober 1964 diskutiert, «Priesterausbildung» einen 

Monat später vom 12. Bis zum 17. November. Die beiden Schemata waren von 

unterschiedlichen Kommissionen ausgearbeitet worden, obwohl es Verbindungen 

zwischen beiden gibt. 

Das erste Schema stiess auf deutliche Ablehnung, so dass Kardinal Döpfner seinen Plan, 

sofort darüber abzustimmen, zurückzog. Dies war auch für die Behandlung der anderen 

kurzen Schemata wichtig. Der den Konzilsvätern am 13. Oktober 1964 vorgelegte Text 

trug neu den Titel «Das Leben und der Dienst der Priester», nicht einfach «Priester». 

Marty begründete als Sprecher der Kommission diese Titeländerung und betonte, dass 

heute die Priester nicht nur Väter und Meister der Laien seien, sondern auch deren 

Brüder. Der Pflichtzölibat wurde im Entwurf bestätigt und eine Reform des 

Benefizienwesens gefordert, damit die Kirche nicht des Feudalismus bezichtigt werde. 

Über 130 Konzilsväter ergriffen das Wort oder machten eine Eingabe. Alle betonten die 

Wichtigkeit des Priesterschemas, denn von den Priestern hange die geistliche Erneuerung 

der Kirche ab. Das Urteil der Mehrheit der Konzilsväter über das Schema fiel negativ aus, 

besonders weil die Kürze des Schemas nicht der Bedeutung des Inhalts entspreche. 

(ufw; A IV, 401–413) 

 

 

14.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Die Debatte über «Das Leben und der Dienst der Priester» und das formale 

Vorgehen 

Als Gomes dos Santos im Namen der brasilianischen Bischöfe nach Martys Bericht 

forderte, dass nicht jetzt über das Schema abgestimmt, sondern für die nächste Session 

ein völlig neuer Text vorbereitet werden soll, unterbrachen die Konzilsväter diese Rede 

mit Applaus. Hinter den Kulissen fand ein intensiver Meinungsaustausch statt, ob es 

opportun sei, das Schema einer allgemeinen vorläufigen Abstimmung zu unterwerfen, 

obwohl dies nicht vorgesehen war. Da ein solcher formaler Richtungsentscheid auch für 

andere Dokumente Gültigkeit haben dürfte, war die Angelegenheit brisant. 

Am 15. Oktober 1964 traf sich die Koordinierungskommission, um die Frage der 

Abstimmung über die verschiedenen Schemata zu erörtern. Die Konzilsmoderatoren 

hatten gleichzeitig ein Treffen mit dem Papst. Am nächsten Tag gab der Generalsekretär 

bekannt als Ergebnis dieser Beratungen bekannt, dass eine Vorabstimmung dar¨ber 

angesetzt werde, ob die Konzilsväter eine sofortige definitive Abstimmung wünschten 

oder das Schema an die zuständige Kommission zur Überarbeitung zurückweisen 



möchten. Mit diesem taktisch geschickten Vorschlag konnte der Eindruck einer allfälligen 

vollständigen Ablehnung vermieden werden. Das Resultat werden wir am 19. Oktober 

2014 erfahren. Aber auch ein solch taktisches Vorgehen löste damit noch nicht die 

inhaltlichen Schwächen des Schemas über die Priester. 

(ufw; A IV, 411–413) 

 

 

15.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

An den brennenden Fragen vorbei 

Verloren zwischen den vom Konzil gestärkten Bischöfen und den ebenso gestärkten 

Laien. So könnte man einen verbreiteten Eindruck beim Blick auf die Priester 

wiedergeben, die auf dem Konzil eine seltsam marginale Aufmerksamkeit erfuhren. 

Ein dürrer Text sollte es sein, den man den Konzilsvätern im Oktober 1964 vorlegte. Dies 

genügte allerdings vielen der in der Konzilsaula im Oktober 1964 versammelten 

Bischöfen nicht.  

Kardinal Alfrink von Utrecht forderte eine vertiefte und grundsätzlichere Diskussion: «Die 

erneuerte und erweiterte Kenntnis der Kirche von sich selbst, die erneuerte Kenntnis der 

Mission der Kirche in der modernen Welt, die neue Vision hinsichtlich der Bedeutung der 

Welt in Bezug auf das Reich Gottes, und schliesslich die neue ökumenische und 

missionarische Geisteshaltung, all diese Dinge rufen viele pastorale Probleme im Hinblick 

auf die Seelsorge, speziell in Bezug auf die Pfarrseelsorge hervor. Darüber hinaus bringt 

der Apostolat, den das Konzil den Laien in der Kirche und in der Welt zuschreibt, die 

Notwendigkeit einer neuen Reflexion auf das Amt und die priesterliche Aufgabe mit sich.» 

(Herders theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Bd. 4, 384) 

Die Kritikpunkte am diskutierten Text fasste auch Congar in seinem Tagebucheintrag 

vom 14. Oktober 1964 pointiert zusammen: «Ich sage überall, dass man diesen Text 

zurückweisen muss, denn er ist schwach, moralisierend, paternalistisch, ohne Vision, 

Geist und Prophetismus. Es gibt keine tiefergehende Nachdenklichkeit, keinen Rückgang 

auf die biblischen Ursprünge, man nimmt die wahren und brennenden Fragen der Priester 

selbst nicht auf.» (Co 558) 

(ab) 

 

 

16.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein patriarchales Kollegium mit gesamtkirchlicher Verantwortung 

«Geradezu religiöse Aufmerksamkeit, absolute Stille. Fast alle Beobachter und viele Väter 

haben sich erhoben», so beschreibt Yves Congar (Co 2,205) die Atmosphäre während der 

Rede von Patriarch Maximos am 15.10.1964. Auch Lubac notiert (vermutlich im Blick auf 

die von der Bar zurückkommenden): «Jeder hat sich beeilt, ihn zu hören» (Lu 2,211). 

Der antiochenische Patriarch unterscheidet mehr disziplinarische Aspekte der 

Konzilsvorlage, die einen gewissen «Fortschritt» bedeutet, gegenüber den mehr 

lehrhaften Aussagen, die unbefriedigend seien. So gebe es eine fragwürdige 

Gegenüberstellung der «katholischen Kirche» gegenüber den orientalischen Kirchen. Sind 

diese etwa nicht katholisch? Oder ist die katholische mit der lateinischen Kirche 

identisch? 

Besonders schwach aber seien die Ausführungen zum Thema der Patriarchate. Diese 

seien nicht nur eine Einrichtung der orientalischen, sondern der gesamten Kirche. 

Immerhin sei der Bischof von Rom nach Auskunft der ökumenischen Konzilien (der alten 

Kirche) der erste der Patriarchen, nämlich als Patriarch des Abendlandes (jener Titel, den 



Papst Benedikt XVI. abgelegt hat). Maximus moniert, es rühre nicht an die primatiale 

Bedeutung des Papstes, wenn man ihn als Bischof den anderen Bischöfen und als 

Patriarch den anderen Patriarchen vergleiche. Man habe die Konzeption des Patriarchen 

des Abendlandes vergessen und statt dessen fragwürdige Ehren-Patriarchate eingeführt, 

die besser abgeschafft würden. In der Geschichte hätten die Patriarchen ein patriarchales 

Kollegium mit gesamtkirchlicher Verantwortung gebildet. 

Schliesslich öffnet Patriarch Maximus den Blick. Man dürfe den Zirkel des Katholischen 

nicht mit der lateinischen Kirche und einer «Fraktion» des Orientes schliessen. «Man 

muss den Platz des Abwesenden freihalten» - gemeint ist der Raum für die nicht mit Rom 

unierten Orthodoxen. Machen wir die Katholizität gross, «nicht für unsere bescheidenen 

Personen und unsere Gemeinschaften, die sich in der glücklichen Gemeinschaft mit Rom 

befinden, sondern damit sich unsere [orthodoxen] Ursprungskirchen darin wiederfinden». 

«Parole forte, virile, franche, un peu abrupte, de cet admirable vieillard qui prononce une 

parole historique. C’est un moment grand et émouvant» (Co 2,205). 

(emf; vgl. AS 3/4,532-535) 

 

 

17.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Laien auf der Synode und beim II. Vatikanum 

Anders als bei früheren Bischofssynoden wurden die Redebeiträge der Bischöfe während 

der aktuellen Synode nicht veröffentlicht. Beim täglichen Pressebriefing wurden lediglich 

Gesprächsthemen und Tendenzen beschrieben, ohne sie Namen zuzuordnen. Anders ist 

es mit den Redebeiträgen der Laien, deren Aussagen zwar auch nicht im Wortlaut, aber 

doch in namentlicher Zuordnung und detaillierter bekannt wurden. Die Voten von 

Ehepaaren leiteten die Synodensitzungen der ersten Woche ein. 

Vergegenwärtigt man sich, wie hoch die Schwelle beim Konzil war, bis die Rede eines 

Laienauditors zugelassen wurde, so ist der hohe Stellenwert der zur Synode 2014 

eingeladenen Laien und ihrer Erfahrungen sehr erfreulich. Auf dem Konzil kam erstmals 

am 2. Oktober 1963 ein Laie zu Gehör, allerdings nur durch ein von einem Bischof 

verlesenes Grusswort, das von vielen als blosse Ergebenheitsadresse gehört wurde. 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m105747 

Etwa ein Jahr später, am 13. Oktober 1964, sprach in der Konzilsaula der Laienauditor 

Patrick Keegan, Präsident des World Movement of Christian Workers, am Ende der 

Diskussion zur Textvorlage über das Laienapostolat. Auch seine Worte (englischsprachig; 

vgl. AS 3/4,220-222) blieben eher allgemein. Congar registrierte allerdings, dass er das 

Schema als «Etappe» bezeichnete und weniger es selbst denn die Diskussion darüber 

lobte. Ein weiterer Laie, James Norris, Präsident der Internationalen katholischen 

Kommission für die Migration, leitete am 5. November 1964 die Debatte über das Thema 

Armut und menschliche Solidarität der Völkerfamilie ein. 

(emf) 

 

 

18.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Die erste Heiligsprechung von Afrikanern 

Bis zum Pontifikat von Johannes XXIII. (1958–1963) nahmen die Päpste, seit es formelle 

Selig- und Heiligsprechungsverfahren gibt, nur europäische Zeugen des Glaubens in den 

Heiligenkalender auf. Dies änderte sich erstmals unter Paul VI. am 18. Oktober 1964, 

also genau vor 50 Jahren. An diesem Sonntag, noch während der dritten Session des 

Zweiten Vatikanischen Konzils, wurden erstmals Christen aus dem afrikanischen 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m105747


Kontinent heiliggesprochen, und zwar nicht Kleriker, sondern Laien. Mit dieser 

Heiligsprechung verdeutlichte Papst Paul VI. auch auf der Ebene der Liturgie und der 

Heiligenverehrung, dass die römische Kirche zur Weltkirche und die frühere Klerikerkirche 

zur Kirche des Volkes Gottes geworden ist. 

Paul VI. setzte mit dieser Heiligsprechung also ein deutliches Zeichen, was dann möglich 

ist, wenn Selig- und Heiligsprechungen nicht inflationär vorgenommen werden. Das war 

unter Paul VI. nicht der Fall, da gab es noch Jahre, in denen keine Heilig- oder 

Seligsprechung vorgenommen wurde. Dies änderte sich aber unter Johannes Paul II., der 

in seinem Pontifikat von 1978 bis 2005 mehr Selig- und Heiligsprechungen vorgenommen 

hatte als alle Päpste zuvor. Der gegenwärtige Papst, Franziskus, führt diese Tradition 

fort, aber mit einer gewissen anderen Akzentsetzung. 

(ufw; Johann Baptist Villiger: Die junge Kirche Afrikas erhielt ihre ersten Heiligen, in: SKZ 

132 [1964], Nr. 44, 571–573). 

 

 

19.10.2014 (Personen) 

Die Seligsprechung von Papst Paul VI. 

Die Selig- oder Heiligsprechung von Päpsten, die erst vor kurzem verstorben sind, ist 

eine heikle Angelegenheit. Iso Baumer hat dies in der «Schweizerischen Kirchenzeitung» 

bezüglich Johannes Paul II. folgendermassen auf den Punkt gebracht: «Die 

hervorragenden persönlichen Eigenschaften des Papstes [= Johannes Paul II.], seine 

Konsequenz in der Leitung der Kirche, seine politische Wirkung stehen ausser Zweifel. 

Aber es ist eine schlichte Erfahrungstatsache, dass eine Persönlichkeit von 

weltgeschichtlicher Bedeutung nicht unmittelbar nach dem Tod richtig erfasst werden 

kann. Und erst dieser Papst: Er hat so viel gesagt, geschrieben, entschieden, dass es 

schier unübersichtlich ist. Der deutsche Kurienkardinal Walter Kasper hat in einem 

Gespräch mit drei andern deutschen Kardinälen gesagt, Johannes Paul II. habe zu viele 

Selig- und Heiligsprechungen vollzogen, zu viele Reden gehalten, zu viele Schreiben 

verfasst, zu viele Reisen unternommen – und es sei nur zu begrüssen, wenn etwas Ruhe 

einkehre. Kann man nicht schon sagen, dass dieses <zu viel> zur Vorsicht mahnen 

müsste?» Diese «Ruhe» ist uns auch unter Franziskus nicht gegönnt, auch wenn der 

gegenwärtige Papst mit der Heiligsprechung von Johannes XXIII. und der heute 

stattfindenden Seligsprechung von Paul VI. damit den Konzilspäpsten und durch diese 

dem Konzil selbst Referenz erweist. Es ist Paul VI. hoch anzurechnen, dass er das Zweite 

Vatikanische Konzil in einem schwierigen Umfeld und mit grossem Leiden auf gute Weise 

zu Ende geführt, ja quasi «gerettet» hat. Die Seligsprechung des «vergessenen» Papstes 

ist, bei aller Kritik der Tatsache gegenüber, dass ein Papst noch nicht lange verstorbene 

Vorgänger selig- oder heilig spricht, insofern positiv zu würdigen, dass Paul VI. damit 

hoffentlich mehr Beachtung und Würdigung findet. 

(ufw; Iso Baumer: Ein Zwischenruf – Santo subito?, in: SKZ 175 [2007], Nr. 47, 803). 

 

 

20.10.2014 (Rezeption) 

Zweidrittel-Mehrheiten: wofür und wofür nicht? 

Angesichts des Abschlussdokumentes der ausserordentlichen Bischofssynode und 

insbesondere der Abstimmungszahlen macht sich bei vielen Menschen Enttäuschung 

breit. Zwar war bei der aktuellen Synode keine Entscheidung zu erwarten. Doch als 

bekannt wurde, dass eine abschliessende Relatio verabschiedet würde, hatten viele auf 

Aussagen gehofft, die eine Offenheit für Reformen erkennen lassen würden. Die 



Aufmerksamkeit fixierte sich dann – zu Unrecht – ganz auf jene drei Stellen, die in der 

Abstimmung keine Zweidrittel-Mehrheit erhielten. 

Bei den strittigen Texten handelt es sich um die Nummern 52, 53 und 55. Dabei stehen 

in Nr. 52 und 53 Aussagen, die ohne jegliche Entscheidung lediglich dokumentieren, dass 

es in der Synode eine Diskussion über die Situation der nach Scheidung 

Wiederverheirateten gab. Sprechen sich diejenigen, die gegen diesen Text votierten, 

implizit gegen ihre Mit-Bischöfe aus, die auf ein Problem hinwiesen? Sprechen sie ihnen 

gewissermassen das Artikulationsrecht ab? Das wäre fatal. 

In Nr. 55 fand zum Thema Homosexualität eine im Vergleich zum Zwischenbericht 

wesentlich zurückhaltendere Formulierung keine Zweidrittel-Mehrheit. Hat eine 

Minderheit diesen Kompromiss nicht honoriert, obwohl sogar per Zitat die Kontinuität mit 

bisherigen lehramtlichen Aussagen gesucht wurde? Eine ähnliche Ablehnung einer 

Kompromissformulierung zur Unfehlbarkeit durch die damalige Minderheit führte im I. 

Vatikanum zu harschen Reaktionen der damaligen Mehrheit. 

Nun kann man die Abstimmungsergebnisse unterschiedlich lesen. Die genannten Texte, 

die (implizit) die Weiterführung der Diskussion hinsichtlich der beiden Themen 

offenhalten wollen, fanden keine Zweidrittel-Mehrheit; doch gab es auch keine 

Zweidrittel-Mehrheit gegen diese Texte und somit gegen die Weiterführung der 

Diskussion. Deswegen ist die Entscheidung des Papstes, dass auch diese Textpassen in 

der Relatio verbleiben sollen, eine in der Beratung der Synode gut fundierte 

Entscheidung. Angesichts der Komplexität des Themas kann es nicht sein, dass die 

Offenheit, für die zahlreich vorgetragenen Problemanzeigen Lösungen zu suchen, stärker 

begründungspflichtig ist als das Beharren. 

Es ist zu hoffen, dass die Zeit bis zur nächsten Synode für eine seriöse Diskussion 

genutzt wird. Dafür sollte auch die Ehetheologie von Gaudium et spes und die konziliare 

Debatte darüber konsultiert werden. Eine stärker theologisch fundierte Reflexion könnte 

zeigen, dass die geäusserten Reformvorschläge nicht auf eine oberflächliche Anpassung 

an «Zeitgeist» hinauslaufen, sondern auch mit Bruchstellen der überkommenen 

Ehetheologie und Sexualethik zu tun haben. 

(emf) 

 

 

21.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Augustinisch von einer verwerflichen Welt abrücken oder ihre humanen 

Überraschungen in die Kirche einrücken lassen? 

Am 20. Oktober begannen die Aussprachen über das Schema XIII. Auch wenn schon klar 

war, dass es einen neuen Text mit Adnexa-Inhalten geben würde, sind sie nicht 

nebensächlich. Es ging um die gesamte Strategie des Textes sowie des Konzils für die 

Zeit danach. Viele konkrete Punkte waren strittig, so zur Ehe der Verzicht auf die 

Nebensache der Ehezwecke, ebenso die Verhütung, die Suenens im Sinne der 

demographischen Probleme ermöglichen, Paul VI. aber schon damals dezidiert 

verhindern wollte und deshalb vom Moderator Suenens öffentliches Relativieren seiner 

Aufsehen erregenden Intervention erzwang, sowie die Nicht-Verurteilung der 

Kommunisten, wofür besonders polnische Konzilsväter warben, und natürlich die 

Atomwaffen. Prinzipiell trat die harsche Kritik der Deutschen auf, vor allem bei Frings und 

Volk, hinter denen Ratzinger und Rahner steckten. Sie forderten mehr unterscheidende 

Kreuzestheologie gegenüber einer sündigen Welt ein sowie mehr existentiellen Nachdruck 

auf eine Erlösung ersehnende Freiheit. Ihnen passte die Grammatik nicht, mit Pacem in 

terris auf Gottes Inkarnation in die Geschichte zu setzen und sie von den signifikanten 



humanen Vorgängen der heutigen Zeit her zu verstehen. Das war das Anliegen der 

Befürworter aus Frankreich und dem italienischen Sozialkatholizismus. Damit sei zugleich 

verbunden, so Lercaro, dass die Kirche ihre eigene Erneuerung von jenen Aufgaben her 

gelobte, die auf sie von der heutigen Welt her zukommen; denn ohne eine auf ihr 

eigenes Evangelium hin radikal erneuerte Kirche sind viele Menschheitsprobleme nicht zu 

lösen. Die Inkarnationsgrammatik, sich humanen Stärken der Welt wie eigenen 

kirchlichen Schwächen auszusetzen, wird sich mit dieser zweiten Kirchenkonstitution auf 

dem Konzil durchsetzen. Für die Zeit danach bestimmte das augustinische Abrücken von 

den Verwerflichkeiten der Welt die kirchliche Identität. Der Streit darüber ist nach wie vor 

virulent, ob der Kirche der Glaube an Gottes Inkarnation im Zeichen dieser Zeit Not tut 

oder die Überzeugung ihrer eigenen Auserwählung zum Heil der Welt besser zu Gesicht 

steht. 

(Hans-Joachim Sander) 

 

 

22.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Kirchliche Selbstrelativierung – ja oder nein? 

Zum Schema XIII gab es am 21. Oktober zwei denkwürdige Wortmeldungen, die das 

gleiche Ziel hatten, aber völlig unterschiedliche Wege gingen. Der Krakauer Erzbischof 

Karol Wojtyła vertrat den Textentwurf der polnischen Bischöfe für die Kirche in der Welt. 

Da bereits geklärt war, das Schema XIII neu zu schreiben, konnte Wojtyła sich auf die 

Methode konzentrieren. Er wies den «ekklesiastischen» Habitus ab, bloß auf die Welt 

belehrend einzureden.  Stattdessen tue es not, dass die in seinen Augen vielen Welten 

mit Hilfe kirchlicher Argumente die Wahrheit selbst finden. Glaubenslehrer müssten 

heuristisch verfahren, sich in der Welt vergegenwärtigen und Dialog führen. Zugleich 

betonte er: «Es ist keine Frage, dass die Wahrheit uns schon gut bekannt ist, sondern 

wie die Welt jene findet und sich zu eigen macht.» Der Antiochenische Patriarch Elias 

Zoghby verwies auf den Dienst als einziger Form für Autorität, die heute anerkannt 

würde. Aber er wendete das von außen nach innen und verlangte, dass seine 

Bischofskollegen eine bloß juristische Regierungsform verlassen und sich dem Dienst an 

den Armen stellen. Sie sollten Residenzen öffnen, Ränge opfern, Ehrenzeichen aufgeben 

und bei sich ein «Sekretariat der Werke der Liebe» eröffnen. Zoghby hatte verstanden, 

dass eine Kirche, die sich zur Welt heutiger Menschen öffnet, nicht vermeiden kann, sich 

und ihr Führungspersonal umzugestalten. Das ließ sich nach dem Konzil nicht 

durchsetzen, Wojtyłas zwischen den Fronten oszillierender Kurs schon. Wie Zoghby stand 

er glaubhaft für die Öffnung zu heutigen Menschen und wird als Papst nach außen 

Menschenrechte verteidigen, vergangene Schuld an den Juden eingestehen, Jugendliche 

zum Glauben an sich ermutigen. Aber nach innen wird er seine Kirche im Glauben 

belassen, die Wahrheit sei ihr schon so gut bekannt, dass ihr erspart bliebe, eigene 

Schwächen und Falschheiten, Irrtümer und Unwahrheiten entschieden anzugehen. 

Mittlerweile ist klar, wie wenig das ausreicht. 

(Hans-Joachim Sander) 

 

 

23.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Wer war das? 

Routinierte Korrekturleser wissen: Fehler in Überschriften werden leicht übersehen. 

Dennoch wird bemerkt, dass der an die Konzilsväter im Juli 1964 versandte Text der 

Kirchenkonstitution diese Konstitution nicht mehr als «dogmatisch» qualifiziert. Am 22. 



Oktober 1964 kommt in der Theologischen Kommission die Frage auf, wer den Titel mit 

welchem Recht geändert hat. Kardinal Ottaviani fragt Philips, wie es zur Änderung des 

Titels kam, doch weder Philips noch sonst jemand weiss es. Der Verdacht fällt auf 

Sebastian Tromp, der aber nichts zugibt. Es entsteht eine Diskussion um die 

Wiedereinfügung der Qualifikation. Ottaviani will zuerst untersuchen, wer den Titel 

geändert hat. 

Hinter der Episode (schlussendlich wird die Konstitution wieder «dogmatisch» heissen) 

steht der alte Streit um die Verbindlichkeit von pastoral ausgerichteter Lehre. Tromp 

windet sich, um die pastoralen Aussagen von dogmatischer Lehre zu unterscheiden. 

Philips, schlagfertig, antwortet ihm, auch die Enzyklika Mystici Corporis habe eine 

pastorale Reichweite gehabt, und dennoch werde ihr nicht der dogmatische Charakter 

abgesprochen. Henri de Lubac schreibt: «Man lacht, denn Tromp bezieht sich ständig auf 

Mystici Corporis, seine Enzyklika, wie auf ein höheres Orakel» (Lu 2,239). 

(emf) 

 

 

24.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«Gott spricht heute» 

So fasste Marie-Dominique Chenu seine Grundüberzeugung zusammen. In der 

Geschichte sei die Gegenwart Gottes erkennbar – und der geschichtlichen Gegenwart 

Gottes müsse die Kirche in Gestalt und Leben entsprechen. Der Bezug auf die konkrete 

Geschichte, auf die «Zeichen der Zeit», wurde auf dem Konzil immer wieder durch eine 

Hinwendung zu den Armen und zu ihrer geschichtlichen Erfahrung vorgenommen. Das 

Wiedererwachen der Kirche sollte als Erwachen der Kirche der Armen verstanden werden. 

Johannes XXIII. hatte diesen Begriff schon 1962 in die Konzilsarbeit eingebracht.  

Die Gruppe «Kirche der Armen» bemühte sich, den Impuls von Johannes XXIII. wach zu 

halten. Während sie noch 1962 und 1963 rege arbeitete, kam es aber 1964 zu 

vermehrten Schwierigkeiten. Einerseits standen sich «Praktiker» und «Theoretiker» 

gegenüber. Die einen wollten vor allem symbolische Handlungen durchsetzen, um die 

Kirche der Armen sichtbar werden zu lassen. Die anderen strebten vorrangig nach einem 

inneren Bekehrungsprozess der Kirche. Ein zweites Hindernis war der arbeitsreiche 

Konzilsalltag. Neben den offiziellen Sitzungen und Kommissionsterminen wurde es 

zunehmend schwieriger, als informelle Gruppe  ein zusätzliches Arbeitspensum aufrecht 

zu erhalten. Dennoch ist es ihr im Oktober und November 1964 gelungen, Impulse zu 

geben. 

Den Konzilsvätern wurden am 23. Oktober 2014 zwei Petitionen vorgelegt, die hohe 

Zustimmung erhielten, und an Papst Paul VI. weitergeleitet wurden. Die eine Petition 

«Einfachheit und evangelische Armut» verlangte von den Bischöfen ein bescheideneres 

Auftreten, den Verzicht auf Ehrentitel und kostbare Gewänder. Die andere Petition «Der 

Vorrang in unserem Dienst für die Evangelisierung der Armen» benannte als Prioritäten 

bischöflichen Handelns das Apostolat unter den Ärmsten und den Menschen in der 

«Dritten Welt». Dazu kam die Empfehlung einer Wiederbelebung der 

Arbeiterpriesterbewegung. Über 500 Bischöfe haben sich diesen Petitionen 

angeschlossen. 

(ab; A4, 443ff, Margit Eckholt, Kirche der Armen, in: Delgado/Sievernich (Hg.): Die 

grossen Metaphern des Zweiten Vatikanischen Konzils, Freiburg i.Br. 2013., 205ff) 

 

 

25.10.2014 (Rezeption) 



Damals wie heute: Unbequeme Konsenstexte  

Der Streit um Worte ist im vollen Gange. Was sagt der Schlussbericht der gerade zu Ende 

gegangenen ersten Etappe der Familiensynode wirklich? Wer konnte sich durchsetzen? 

Wer stellte sich quer? Welches Gewicht und welche Bedeutung haben die 

Formulierungen? Wie begegnet man den heutigen Konsenstexten, die eher einen 

«consensus process» dokumentieren als den Abschluss einer Debatte?  

«Ein Konzilstext ist nicht identisch mit dem Elaborat eines Wissenschaftlers. Eine 

Konzilsaussage hat eigentlich fast immer Konsenscharakter. So handelt es sich oft um 

Kompromisse, auch wenn es am Ende einmütige Abstimmungen waren. Dies muss kein 

Mangel lehramtlicher und besonders konziliarer Texte sein, sondern zeigt zunächst nur 

ihre Eigenart auf, die auch eine Stärke sein kann: Gerade deshalb brauchen aber 

Konzilstexte eine eigene Hermeneutik.» So beschreibt Karl Lehmann den Charakter der 

Konzilstexte. Die Gefahr der selektiven Steinbruchauswahl von «passenden» Zitaten ist 

ihm sehr bewusst. Gegen solche Vereindeutigungsversuche im Blick auf die Konzilstexte 

plädiert er dafür, ihren gewissermassen unterbestimmten Charakter anzunehmen: «Die 

innere Vielschichtigkeit zahlreicher Aussagen des Konzils muss den Primat behalten vor 

aller relativ wenig reflektierten Auswahl oder selektiven Wahrnehmung der Texte. Die 

eigentümliche Offenheit und Vieldimensionalität der Aussagen hat auch eine Potenzialität 

für künftige Auslegungen.» 

(Karl Lehmann, in: Sonderheft «Zur Debatte» 3/2013, 2; ab) 

 

 

26.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Alle engherzige Ängstlichkeit ablegen 

Versäumnisse eingestehen, für die Zukunft vorsorgen: Diese Mahnung artikuliert 

Weihbischof Heinrich Tenhumberg von Münster am 26. Oktober 1964 in der Konzilsaula. 

Wenn die Kirche von sich sagt, dass sie die Zeichen der Zeit erforscht (im Endtext: GS 4; 

Text gegenüber Vorlage noch leicht verändert), dann sei das insbesondere die Aufgabe 

der Hirten, die dadurch in Pflicht genommen seien. 

«Darum müssen wir uns in dieser Konzilsaula im Angesicht der ganzen Kirche und der 

Welt die Frage stellen, wie und warum die Kirche früher, vor allem aber in den letzten 

Jahrhunderten, die Zeichen der Zeit entweder gar nicht oder doch viel zu spät erkannt 

hat und sich selbst und ihrem Auftrag an der menschlichen Gesellschaft dadurch viel 

Schaden zufügte. […] Fragen wir uns doch nur, wie es möglich war, dass so viele 

Ordensgründer, so viele andere Heilige und hervorragende Gläubige beiderlei 

Geschlechtes, Laien und Priester, die diese Zeichen der Zeit zur rechten Zeit erkannten, 

nicht nur im ersten Augenblick, sondern lange Zeit hindurch zurückgewiesen, angeklagt, 

verurteilt und viel zu langsam und spät bestätigt und zu selten zu freier Handlung in der 

Kirche und für die Kirche bestärkt worden sind, manchmal überhaupt nur die Schüler 

nach ihrem Tod. Für viele stehen die Namen Ignatius von Loyola und die Gesellschaft 

Jesu, Vinzenz von Paul, Franz von Sales, Jean de la Salle, Mary Ward. 

Auch wenn die historischen Fragen von Gelehrten der historischen Wissenschaft zu lösen 

sind, ist es an uns zu fragen, was zu tun ist, damit wir künftig solchen Schaden von der 

Kirche abwenden können» (AS 3/5,528). 

Als notwendige Massnahmen schlägt Tenhumberg vor: eine erneuerte Theologie des 

Heiligen Geistes, eine Erneuerung der biblischen und patristischen Theologie, eine neue 

Wertschätzung der Charismen und Gaben im Volk Gottes, einen neuen Stil der Obrigkeit 

in der Kirche, eine neue Methode des Handelns, der Wachsamkeit und der 

Entscheidungen. «Insbesondere ist alle engherzige Ängstlichkeit abzulegen» (AS 



3/5,529). 

(emf; vgl. AdF 3,23f) 

 

 

27.10.2014 (Im Fokus) 

Gleichberechtigt oder gleichwertig? «Die Frau» im Fokus des Konzils 1/2 

Die Rechte von Frauen thematisierte der Bischof von Saint-Jean-de-Quebec, Gérard-

Marie Coderre, am 28.10.1964: «In diesem einzigartigen Abschnitt ihrer Geschichte muss 

die Kirche die Menschen, zumal die Christen, einladen, alles in ihrer Macht Stehende zu 

tun, damit die Frau in der menschlichen Gesellschaft und im Leben der Kirche den Platz 

erhält, der ihr gebührt. Wenn das Konzil das tut, so ist es dem göttlichen Plan treu; denn 

Gott hat Mann und Frau in gleicher Natur geschaffen; er hat dem Mann und der Frau 

dieselben Rechte auf Gnade gegeben, und ausserdem hat er jedem von beiden eine 

eigene Verantwortung im Leben seiner Kirche anvertraut und sie beide zur gleichen 

ewigen Seligkeit berufen.» 

Die Intervention zeigt die Ambivalenz, die das Konzil kennzeichnet, exemplarisch am 

Thema «Frauenrechte»: Coderre tat hier einen wichtigen Schritt, indem er überhaupt 

dieses Thema angesprochen hat. Er geht in seiner Intervention klar von wesenhafter 

Gleichheit von Mann und Frau aus und begründet diese durch Verweis auf den 

Schöpferwillen Gottes. Nicht Differenz, sondern prinzipielle und irreduzible Gleichheit der 

Geschlechter entspricht also dem Willen Gottes. Damit geht Coderre weiter als manche 

heute noch vertretenen Geschlechteranthropologien wie etwa Theorien der 

Komplementarität der Geschlechter, die nicht die prinzipielle Gleichheit, sondern lediglich 

die Gleichwertigkeit einander ergänzender, aber prinzipiell unterschiedener «männlicher» 

und «weiblicher» Natur und dann auch von Männern und Frauen vertreten. Aus blosser 

Gleichwertigkeit (etwa im Blick auf den Würdebegriff) aber resultiert noch keineswegs die 

Anerkennung gleicher Rechte. Ebenso klar hat Coderre herausgestellt, dass Männer und 

Frauen gleichermassen begnadet und erlöst sind und die eschatologische Hoffnung für 

beide in gleicher Weise gilt. Damit hat er Traditionen eine Absage erteilt, die auf Basis 

eines entweder bereits natürlich gegebenen oder erst durch den Sündenfall bedingten 

Unterschieds zwischen Mann und Frau die These vertreten haben, dass Männer und 

Frauen hinsichtlich der Erlösung und des ewigen Lebens nicht gleich seien. Schliesslich 

hat Coderre von der je eigenen Verantwortung von Männern und Frauen in der Kirche 

gesprochen und damit die Frauen nicht nur als passive Objekte, sondern als aktive 

Subjekte kirchlichen Handelns bestimmt. 

(Saskia Wendel) 

 

 

28.10.2014 (Im Fokus) 

Gleichberechtigt oder gleichwertig? «Die Frau» im Fokus des Konzils 2/2 

Auf der anderen Seite geht die Intervention (siehe den gestrigen Beitrag im Konzilsblog) 

zumindest aus heutigem Blickwinkel betrachtet nicht weit genug: Es bleibt offen, worin 

genau die Verantwortung von Frauen in der Kirche besteht, und ob Männer und Frauen 

aufgrund ihrer prinzipiellen Gleichheit auch die gleiche Verantwortung tragen, die sich in 

gleichen Funktionen ausdrücken kann – das «je eigen» gibt hier (zu) grossen 

Interpretationsspielraum. Des Weiteren wird die Gleichheit auf den durchaus 

problematischen Naturbegriff bezogen, was immer noch als unveränderlich deklarierte 

materiale Wesensdefinitionen von Mann und Frau ermöglichen kann, die als 

Legitimationsinstanz angeblich natürlich gegebener Geschlechterrollen (gender im 



Unterschied zu sex) dienen und das Anliegen nicht nur formaler, sondern vor allem auch 

rechtlicher Gleichheit der Geschlechter konterkarieren könnte. Und zu guter Letzt ist auf 

die problematische Mehrdeutigkeit der Formulierung «der Platz, der ihr gebührt» zu 

verweisen: Wodurch ist definiert, welcher Platz Frauen gebührt – obendrein hier nur für 

die Gesellschaft, nicht aber explizit für die Kirche in Anspruch genommen? Und vor allem: 

Wer hat die Definitionsmacht darüber, was Frauen gebührt und was nicht? Was 

«gebührt», ist nicht allen Konventionen und Traditionen vorausliegend und damit 

«unantastbar» gegeben, sondern kann nach Belieben zu- und wieder abgesprochen 

werden, sowohl was die gleiche Würde als auch die durch sie begründeten gleichen 

Rechte betrifft. Diese Perspektive hat Folgen, die nicht zu unterschätzen sind, denn 

Frauen, die gleiche Rechte und entsprechende strukturelle Veränderungen in Kirche und 

Gesellschaft einfordern, geraten so in den Verdacht, «ungebührlich» zu handeln und 

ebenso «Ungebührliches» zu fordern, und die Erfahrung zeigt, dass dieser Verdacht bis 

heute noch sehr wirkmächtig ist. Doch seit 1964 ist die Zahl der «ungebührlichen 

Frauenzimmer» in Kirche und Gesellschaft stetig gewachsen, die ihre Rechte und ihre 

Verantwortung wahrnehmen und dort einklagen, wo sie immer noch nicht realisiert oder 

schon wieder in ihrer Garantie bedroht sind. Und das könnte durchaus im Einklang mit 

dem von Coderre benannten «göttlichen Plan» stehen. 

(Saskia Wendel) 

 

 

29.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ehetheologie: alles klar oder Reflexionsbedarf? 

Alles, was zu sagen ist, ist schon bestens gesagt in den Enzykliken Pius‘ XI. und XII., so 

meint Kardinal Ruffini von Palermo am 29. Oktober 1964 gegen Anfang der 

Konzilsdiskussion über das Thema Ehe und Familie. Andere Konzilsväter sind anderer 

Meinung. Sie meinen, dass es eine Reflexion braucht, um zu ergründen, «ob wir bisher 

alle Gesichtspunkte der Lehre der Kirche über die Ehe genügend klar dargelegt haben». 

So weist Kardinal Suenens darauf hin, dass die biblische Aufforderung «Wachset und 

mehret euch» auf Kosten der anderen Weisung «die zwei werden ein Fleisch sein» 

überbewertet worden sei. «So wird es Aufgabe der Kommission sein zu untersuchen, ob 

wir nicht das Eheziel der Fortpflanzung zu sehr urgiert haben, so dass das ebensosehr 

geforderte Eheziel des Wachsens der ehelichen Gemeinschaft ins Hintertreffen geraten 

ist». 

Auch müsse die Kirche die wissenschaftlichen Fortschritte integrieren und in deren Licht 

die herkömmliche Ethik überprüfen. «Wer sieht nicht, dass wir dadurch vielleicht zu 

weiteren Untersuchungen geführt werden über das, ‹gemäss oder gegen die Natur› ist? 

Folgen wir dem Fortschritt der Wissenschaft! Ich beschwöre Sie, meine Brüder, 

vermeiden wir einen neuen ‹Prozess Galilei›. Ein einziger genügt für die Kirche». 

(emf; vgl. AS 3/6,52-54.57-59) 

 

 

30.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

«Die menschliche Sexualität kann nicht rein biologisch betrachtet werden» 

Nicht nur heute wird über eine Fortentwicklung der Ehetheologie nachgedacht; bereits 

das II. Vatikanische Konzil hat dies getan – und sich für neue Akzentsetzungen 

entschieden. Manche der heutigen Fragen hängen auch daran, dass die 

Weichenstellungen des Konzils noch nicht in alle Bereiche der Ehetheologie 

hineinbuchstabiert wurden. 



Eine dieser Veränderungen ist, wie sich schon gestern im Votum von Kardinal Suenens 

andeutete, die Akzentverschiebung hinsichtlich der primären Ausrichtung der Ehe nicht 

mehr auf die Nachkommenschaft, sondern auf die personale Lebensgemeinschaft. Dies 

unterstreicht das Votum, das Weihbischof Josef Maria Reuss von Mainz am 30. Oktober 

1964 im Namen von 145 Konzilsvätern vorträgt. 

«Die menschliche Sexualität kann nicht rein biologisch betrachtet werden. Sie 

unterscheidet sich wesentlich von jeder nichtmenschlichen Sexualität. Die menschliche 

Sexualität greift auf die ganze menschliche Person über, ordnet die Geschlechter 

aufeinander hin. Auf diese Weise werden Mann und Frau zu einer ganz eigenen Weise der 

Persongemeinschaft und der gegenseitigen Liebe befähigt». Darum ist die Ehe ihrem 

ganzen Wesen nach ein «Liebesbund». In GS 48 spiegelt sich diese veränderte 

Auffassung wider (vgl. http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m119160). 

Vor diesem Hintergrund ist Treue in der ehelichen Beziehung etwas wesentlich 

Anspruchsvolleres als nur die Treue im sexuellen Bereich. Umso mehr wird die Ehe zu 

einer kostbaren, zugleich aber zerbrechlichen Wirklichkeit. Ihr Gelingen ist nicht 

schlechthin machbar und nicht nur Sache des guten Willens. Nicht zuletzt deswegen wird 

heute gefragt, ob nicht Dispensmöglichkeiten auch in dieser Lebensform (wie bei allen 

kirchlichen Lebensformen) angezeigt wären. 

(emf) 

 

 

31.10.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Sittliche Verantwortlichkeit statt Netz von Geboten 

Mut, die Probleme der Stunde anzugehen, das fordert Patriarch Maximus Saigh mit Blick 

auf die umstrittene Frage der Geburtenregelung Ende Oktober 1964 in der Konzilsaula. 

Zwei Beobachtungen gibt er den Konzilsvätern zu bedenken: den Zwiespalt zwischen 

Lehre der Kirche und Praxis und die Not der Eheleute sowie das Bevölkerungswachstum 

auf der Erde mit Folgen eines hoffnungslosen Elendes. 

Vor diesem Hintergrund fordert Patriarch Maximus eine Überprüfung der amtlichen 

Äusserungen der Kirche in dieser Sache. Diese Prüfung müsse geschehen im Licht der 

Wissenschaften ebenso wie in der selbstkritischen Frage, ob die kirchliche Position nicht 

unter dem Einfluss einer leibfeindlichen Auffassung steht, «für die das leibliche 

Geschehen in sich selbst verdorben ist und nur von der Sicht eines Kindes her ertragen 

wird […] Ist der rechte äussere biologische Ablauf der Handlungen ein Gesetz, ist er das 

einzige Kriterium der Sittlichkeit, unabhängig vom Leben in der Familie, seinem 

sittlichen, ehelichen und familiären Klima und von den schweren Forderungen der 

Klugheit, der Grundregel all unserer menschlichen Handlungen?» 

Der 86jährige Patriarch verkennt nicht die Sensibilität des Themas. Er regt aber an, auf 

die sittliche Verantwortlichkeit der Gläubigen zu setzen und diese zu bilden, «statt sie in 

ein Netz von Vorschriften und Geboten einzuwickeln und von ihnen zu verlangen, sich mit 

geschlossenen Augen schlicht und einfach danach zu richten». 

Bereits wenige Tage zuvor hatte Patriarch Maximos eine Rede gehalten, in der er den 

Geist der Gesetzlichkeit monierte und zu einer Revision der Darlegung der 

Moralverkündigung der Kirche aufgefordert hatte. 

(emf; AdF 3,262-264; AS 3/6,59-62; vgl. AS 3/5,567-569) 

 

 

1.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Fragen zulassen, um Antworten finden zu können 



Was die Diskussion um die Ehetheologie betrifft, gab es am Konzil wie zu erwarten 

verschiedene Ansichten. Kardinal Ernesto Ruffini aus Palermo war für einen klassischen 

Ansatz, der sich auf Augustinus stützt. Am gleichen Tag (30. Oktober 1964) hielt Kardinal 

Leo Suenens eine Rede, in der er mehr Fragen aufwerfen als Antworten geben wollte. 

Ihm war es ein Anliegen, dass die päpstliche Kommission, die sich mit der Ehetheologie 

befasst, diese Frage aus der Sicht des Glaubens untersucht und abklärt, ob bis anhin 

auch wirklich alle relevanten Gesichtspunkte berücksichtigt worden sind oder nicht. Dann 

soll die Kommission auch die völlig neue Frage der Überbevölkerung behandeln, die 

wissenschaftlichen Erkenntnisse einbeziehen und diese neuen Erkenntnisse in einem 

Gesamtbild integrieren. So sollen die bisherigen Grundwahrheiten mit einer grösseren 

Genauigkeit ausgesagt werden, um die Grundwahrheiten an die Gegebenheiten der 

neuen Zeit anzupassen. «Fürchten wir uns nicht, an das Studium dieser Probleme 

heranzutreten. Es handelt sich um das Heil der Seelen, um das unsere Familien und das 

Heil der ganzen Welt. Hören wir auf den Heiligen Geist.» 

(ufw; AdF 3, 259–261.) 

 

 

2.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Konzilsvotum für einen Leitungsrat 

Verschiedene Prozesse liefen in der dritten Konzilssession parallel zueinander ab. So 

wurde am 4. November 1964 neben der Diskussion über das Schema XIII über die 

einzelnen Artikel des Dekretes über die Hirtenaufgabe der Bischöfe in der Kirche 

abgestimmt. 

In Artikel 5 dieses Dekretentwurfs wurde der Wunsch der Konzilsväter nach einem 

Leitungsrat ausgedrückt, wie er in Konzilsreden mehrfach geäussert worden war. Dabei 

war zum Ausdruck gekommen, dass viele Bischöfe sich ein ständiges Gremium 

vorstellten, das die Beteiligung der Bischöfe an der Leitung der Gesamtkirche 

ermöglichen sollte. Gemäss dem Entwurfstext würden die Bischöfe dem Papst so 

«wirksamere» (validior) Hilfe für die Leitung bieten können. Von Paul VI. waren für die 

Einrichtung eines solchen Rates ermutigende Zeichen ausgegangen. 

Der Textentwurf für das Dekret wurde mit einer Mehrheit von 1912 gegen 81 Stimmen 

verabschiedet. 

Die Geschichte dieses Textes wird im September 1965 enden, als Papst Paul VI. ohne 

weitere Konsultation des Konzils durch das Motu Proprio Apostolica sollicitudo die 

Bischofssynode ins Leben rief. Der definitive Artikel 5 des Dekretes Christus Dominus 

verweist auf die Bischofssynode als jenem Rat, der dem Papst einen wirksameren 

Beistand leisten könne. Die Intention des Vorschlags der Konzilsväter wurden damit 

jedoch nicht voll erfüllt. 

(emf) 

 

 

3.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Analphabetismus – genauso bedrückend wie Hunger 

Im Namen von 70 Konzilsvätern sprach am 4. November 1964 Bischof Leonidas Proaño 

während der Konzilsdebatte über das Schema XIII bzw. die Pastoralkonstitution «Über 

die Kirche in der Welt von heute» Gaudium et spes zum Thema Kultur. Dabei wies er auf 

eine genaue Kenntnis der Wirklichkeit hin und zwar der Wirklichkeit auf der ganzen Welt. 

Mit Fakten aus dem südamerikanischen Halbkontinent beklagte er die unerträgliche 

Tatsache des Analphabetismus in der heutigen Welt. Analphabetismus sei eine 



Wirklichkeit genauso bedrückend wie der Hunger. Gerade bei dem Thema Kultur sei der 

Blick zu weiten. Proaño bat die Konzilsväter deshalb, über die westliche Welt 

hinauszusehen, damit das Dokument keine eurozentrische Schlagseite bekomme («ne 

schema nostrum nimis europeum videatur»). In der Nummer 60 von GS heisst es u.a.: 

«Daher ist dafür Sorge zu tragen, dass die Kulturgüter in ausreichendem Masse allen 

zugänglich sind, vor allem jene, die die sogenannte Grundkultur ausmachen, damit nicht 

weiterhin ein großer Teil der Menschheit durch Analphabetismus und Mangel an 

verantwortlicher Eigeninitiative von einer wahrhaft menschlichen Mitarbeit am 

Gemeinwohl ausgeschlossen wird». 

(Giancarlo Collet; vgl. AS 3/4,269ff) 

 

 

4.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Galilei muss rehabilitiert werden 

Als Papst Johannes Paul II. 1981 die Wiedereröffnung des Prozesses gegen Galilei 

forderte, haben die Kommentatoren leider nur wenig in Erinnerung gerufen, dass der 

Strassburger Bischofskoadjutor Léon-Arthur Elchinger diese Forderung siebzehn Jahre 

zuvor in der Konzilsaula erhoben hatte. 

Bischof Elchinger nutzte die Diskussion über das Verhältnis von Kirche und Kultur, die im 

Zusammenhang mit dem berühmten Schema XIII (aus dem die Pastoralkonstitution 

Gaudium et spes hervorging) erfolgt, um im Rahmen einer grundsätzlichen Fragestellung 

diese besondere Forderung zu formulieren: «Identifizieren wir etwa die theologischen 

Aussagen einer bestimmten Epoche mit der christlichen Wahrheit, so, als ob die 

Theologie darin bestehen würde, ständig ein für alle Mal gültige Thesen zu wiederholen 

und somit auf jeglichen Forschergeist verzichtet?» Weiter fragt er: «Pflegen wir nicht eine 

morbide Angst vor dem Rationalismus und dem kritischen Geist, ohne anzuerkennen, 

was diese an Gesundem enthalten?» Der Bischof fügt hinzu: «Für all diese Mängel ist der 

Fall Galilei in intellektuellen Kreisen bis heute ein sprechendes Symbol.» 

Es war einmal mehr die umfassende Kontaktpflege des elsässischen Koadjutors, die es 

ihm ermöglichte, in diesem Fall die Anliegen der Wissenschaftler aufzugreifen. Für 

Bischof Elchinger wäre es «ein sprechender Akt der Kirche, demütig und gerecht eine 

Rehabilitierung Galileis zu akzeptieren». 

Unter den Zuhörern in der Konzilsaula war auch ein gewisser Karol Wojtyla. Als Papst 

Johannes Paul II. setzte er Bischof Elchingers Forderung um. Als Beweis für die 

Inspiration des polnischen Papstes durch den Strassburger Bischof kann ein kleiner Satz 

gelten, den Johannes Paul II. anlässlich des Pastoralbesuchs im Elsass im Jahre 1988 

gegenüber dem inzwischen emeritierten Bischof Elchinger äusserte. Während der Papst 

anlässlich eines Essens mit den Bischöfen vom Konzil sprach, sagte er zum Bischof: «Als 

Sie Ihre Intervention hielten, wurden Sie gehört.» 

(Bernard Xibaut) 

 

 

5.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Organisierte Formen des Kampfes gegen die Armut 

Die Armut in der Welt ist Thema der Konzilssession am 5. November 1964. Wiederum 

spricht ein Laie zu diesem Thema: der US-Amerikaner Jacques Norris, Präsident der 

internationalen Kommission für die Migration. Zu dieser Rede eingeladen worden war er 

einen Tag, bevor er sprechen sollte. In lateinischer Sprache weist Norris auf das 

Phänomen der Globalisierung hin: Die Welt ist eine einzige Gemeinschaft geworden, doch 



fehlen ihr die Instrumente, um Solidarität und Verpflichtung den anderen gegenüber zu 

leben. Die Kluft zwischen reichen Nationen und Menschen, die in grosser Armut leben, 

werde immer grösser. Das Konzil solle deswegen für die Errichtung der notwendigen 

Institutionen eintreten, damit die Katholiken sich am Kampf gegen Armut und Hunger 

beteiligen können. 

Daran knüpft am selben Tag Kardinal Joseph Frings an und fordert die Episkopate auf, 

bischöfliche Hilfswerke zu schaffen, damit das Elend der Menschen gelindert werden 

könne. Diese Werke müssten sozial, universal (d.h. allen Menschen zugewandt, 

unabhängig von Herkunft und Religion), religiös und gut organisiert sein. Ziel sei es, 

Menschen zu helfen, damit sie sich, so Gott will, selbst helfen können. Zu empfehlen sei 

eine Zusammenarbeit mit den Vereinten Nationen und anderen internationalen 

Organisationen. 

Um im Geist der Bescheidenheit und brüderlichen Liebe voranzugehen, sollten die 

Bischöfe ihre allzu triumphalistischen Gewänder ablegen und den Geist Christi 

ausstrahlen, welcher der Geist der Armut, Demut und geschwisterlichen Liebe sei. 

(emf; vgl. AS 3/6,298-303; A 4,370-372) 

 

 

6.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein abgelehnter Missionsentwurf und ein gekränkter Papst 

Am 6. November 1964 wurde erstmals in der Konzilsaula über den Entwurf eines Dekrets 

über die Missionstätigkeit diskutiert. Ihm ging eine keineswegs einmütige 

Kommissionsarbeit voraus (vgl. Konzilsblog vom 24. und 25. 9. 2013). Zur Überraschung 

aller hatte am Vortag der Generalsekretär des Konzils, Kardinal Pericle Felici 

angekündigt, der Papst werde bei dieser Plenarsitzung persönlich anwesend sein und 

sprechen. Zum ersten Mal erschien also Papst Paul VI. zu einer Arbeitssitzung im Pe-

tersdom und hielt eine kurze Rede über die Bedeutung der missionarischen Tätigkeit der 

Kirche. Was Paul VI. zu seiner persönlichen Anwesenheit veranlasste – darüber gibt es 

nur Vermutungen. Wollte der Papst damit ein besonderes Interesse im Hinblick auf seine 

bevorstehende Indienreise nach Bombay bekunden oder seine bischöfliche «Kollegialität» 

zum Ausdruck bringen oder gar der Kongregation für die Glaubensverbreitung 

(Propaganda) den Rücken stärken? Die für den Textentwurf zuständige Kommission 

selbst war ja gespalten und unter den Missionsbischöfen gab es Stimmung gegen besagte 

Kongregation und deren Vorsitzenden, Kardinal Grégoire-Pierre Agagianian. In seinem 

Bericht zum Text bot dieser eine Übersicht – «ein stolzer Erfolgsbericht» – über die 

Entwicklung der Missionen vom 1. bis zum 2. Vatikanischen Konzil. Paul VI. empfahl den 

vorgelegten Textentwurf, doch hat er vermutlich nicht realisiert, wie stark die Vorlage 

missfiel und die Konzilsväter sie zurückweisen könnten, was dann tatsächlich auch 

geschah. Denn die Mehrheit der Konzilsväter lehnte den vorgelegten Entwurf ab, wobei 

v.a. die Missionsbischöfe sich dazu ablehnend äusserten. Für Paul VI. war dies eine 

persönliche Kränkung. Yves Congar vermerkte einen Tag später in seinem 

Konzilstagebuch: «Im Grunde … ist das eine Opposition gegen Kardinal Agagianian und 

ein Wille, aus der Vormundschaft der Propaganda auszubrechen. Die jungen Kirchen 

wollen Kirchen wie die anderen sein.» (Co 2, 245) Erneut war harte Kommissionsarbeit 

angesagt. 

(Giancarlo Collet) 

 

 

7.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 



Der schwierige Weg zu einem neuen Missionsverständnis 

Eindringlich wendet sich Guy Marie Riobé, Bischof von Orléans, am 7. November 1964 an 

die Konzilsväter: Das Elend der Lehre über die Mission müsse endlich überwunden 

werden. Das Hin- und Herschwanken zwischen einem wirklich theologischen und einem 

rein juristischen Missionsbegriff müsse aufhören. (AdF 3; 526). 

Kaum ein Text des Konzils zeigt die Herausforderungen des neuen Kirchenbegriffs besser 

als der Missionstext. Hier führte die Aufgabe des «Durchdeklinierens» des neuen 

Kirchenverständnisses des Konzils zu einer Überforderung. Das Konzil wurde einmal mehr 

als eine etwas schwerfällige «Lerngemeinschaft» sichtbar. Bis heute gilt es noch 

begreifen zu lernen, was die Konzilsaussagen über Kirche und über ihre Sendung 

bedeuten. 

Fast schon prophetisch kann in diesem Zusammenhang ein Redebeitrag von Pieter 

Moors, Bischof von Roermond gesehen werden. Er formuliert darin jene Grundzüge einer 

echten Missionstheologie, um die Riobé so sehr warb, und die an spätere Aussagen Pauls 

VI. über die Mission (Evangelii Nuntiandi, 1975) erinnern: Die Kirche begegne bei ihrer 

missionarischen Tätigkeit Menschen und Kulturen, in denen das Reich Gottes und die 

Erlösung durch Christus schon wirkkräftig gegenwärtig seien. «Unter der Voraussetzung 

der Gegenwart dieser Gnade muss es zur Berührung oder Begegnung zwischen der 

Kirche und jenen Kulturen kommen.». Hier müsse die Kirche sehr selbstkritisch über ihre 

Gestalt und ihr Auftreten gegenüber anderen Kulturen nachdenken. So solle «die 

Begegnung der Kirche mit den nichtchristlichen Kulturen erst einmal zur Bereicherung 

der Kirche selbst führen.» Ebenso müsse die Kirche für die Gefahr sensibel sein, dass mir 

ihrem weltweiten Auftreten auch die Schattenseiten der westlichen Kultur verbreitet 

würden, was einheimische Kulturen beschädigen könne. In der Konsequenz für das 

Missionsverständnis stellt Moors den Zeugnisbegriff ins Zentrum: «Denn es geht dabei 

um das Zeugnis der gegenwärtigen Kirche in der nichtchristlichen Welt und nicht nur um 

die Bekehrungsarbeit an der Einzelperson.» (AdF 525) 

(ab) 

 

 

8.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Charles de Foucauld auf dem Konzil 

«... gemeinsam mit denen unterwegs sein, von denen die Kirche manchmal so weit 

entfernt ist, die aber aufrichtig suchen» – so brachte Guy-Marie Riobé (1911-1978), seit 

1963 Bischof von Orléans, in der bewegten Nachkonzilszeit einen zentralen Aspekt seines 

Beitrags als Bischof zur «Mission» der Kirche zum Ausdruck. Riobé wusste, wovon er 

sprach: während des Konzils gehörte der Bischof zu den entscheidenden Protagonisten 

der Erarbeitung des Missionsdekrets Ad gentes. Anfang November 1964 wurden hierfür 

entscheidende inhaltliche und prozedurale Weichen gestellt, u.a. durch Riobés 

vehementes Eintreten dafür, dass Yves Congar zu den redaktionellen Arbeiten 

herangezogen werden solle. 

In seinen vielfältigen Einsatz für das Missionsdekret brachte Riobé (s. auch Konzilsblog 

vom 7. November 2014) auch die geistliche Grundhaltung ein, die er mit anderen, wie er 

selbst von Charles de Foucauld (1858-1916) geprägten Konzilsvätern in der auf dem 

Konzil entstandenen «Bruderschaft der Kleinen Bischöfe» teilte und vertiefte. 

Gegen Ende des Konzils stellten die in dieser Bruderschaft zusammengeschlossenen 

Bischöfe, darunter auch die Deutschen Hugo Aufderbeck (Erfurt) und Julius Angerhausen 

(Essen), ihre Anliegen und Absichten in einem geistlichen Programm zusammen. Dieses 

endet mit einem Zitat Charles de Foucaulds, der ausgehend vom Jesuswort «Was ihr für 



einen meiner geringsten Brüder getan habt, das habt ihr mir getan» (Mt 25,40) die 

Einheit von Gebet und tätigem Dienst am Nächsten betont. 

(mq; PersLex 229-230; J.-F. Six, Guy-Marie Riobé. Evêque et prophète, Paris 1982, dort 

S. 268 das einleitende Zitat sowie S. 200ff. die Darstellung der Ereignisse im November 

1964). 

 

 

9.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Paragraphen statt Brot 

Ein Konzil kann irren. So könnte man die Aussage von Gerald Mahon, dem Generaloberen 

der Mill-Hill-Missionare, vom 9. November 1964 interpretieren. Er erinnerte an das Erste 

Vatikanum und dessen Blindheit für die sozialen Fragen des 19. Jahrhunderts, des 

Jahrhunderts der Industrialisierung. Zu brennenden Erfahrungen der Menschen, 

besonders der Leidenden, nichts zu sagen und dazu keine Stellung zu beziehen, kann als 

Irrtum eines Konzils gedeutet werden – Irrtum durch Unterlassung. «Kein Wort der 

Ermutigung kam vom Munde der Kirche im Konzil für das Proletariat, die leidende 

Arbeiterklasse. Es war für dieses ein zweifelhafter Trost, dass die päpstliche Unfehlbarkeit 

definiert wurde.» 

Für das Zweite Vatikanum stellte Mahon nun die soziale Frage des 20. Jahrhunderts in 

den Raum, die er als Frage internationaler sozialer Gerechtigkeit aufwarf: «In diesem 

Zweiten Vaticanum haben wir nun schon zweieinhalb Jahre hindurch wichtige Fragen des 

kirchlichen Lebens behandelt. Bis jetzt ist von uns noch kein Ruf nach internationaler 

sozialer Gerechtigkeit ergangen. Es gab wohl noch keine Gelegenheit. Aber heute ist die 

Ungleichheit zwischen den Völkern der Weltgemeinschaft ebenso schreiend wie früher die 

Ungleichheit zwischen den Volksschichten innerhalb der Nationen. Heute sind es nicht die 

Proletarierklassen sondern die Proletariernationen, die auf eine Entscheidung des Konzils 

warten. […] Wir müssen zur sozialen Gerechtigkeit unter den Nationen […] aufrufen, um 

die äusserste Armut der Welt zu beseitigen. Sonst könnten wohl die Hungrigen dieser 

Welt mit Recht sagen: Wir haben um Brot gebeten, und ihr habt uns ein Schema 

gegeben, ja nicht einmal ein Schema, sondern nur ein paar Paragraphen.» (AdF 3, 379f) 

(ab) 

 

 

10.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Eine Lawine für den Frieden auslösen 

Eine feierliche und energische Verurteilung des Nuklearkrieges erhofft Patriarch Maximos 

Saigh von der Konzilsversammlung. Wenn über 2000 Bischöfe aus der ganzen Welt 

zugunsten des Friedens einträten, würde dies möglicherweise den Gang der Geschichte 

verändern und das Geschick der Menschheit verteidigen können. 

Angesichts der zerstörerischen Bedrohung der Menschheit durch die nukleare Aufrüstung 

artikuliert der Patriarch am 10. November 1964 einen Alarmschrei, einen Schrei der 

Angst und der Verzweiflung. Er wirbt dafür, die traditionelle Lehre vom gerechten Krieg 

zu verabschieden. «Welcher hinreichende Grund könnte in einer gesunden Moral eine 

Vernichtung rechtfertigen, die eine weltweite Katastrophe bedeuten würde? Kann man 

eine Zivilisation und ganze Völker unter dem Vorwand, sie zu verteidigen, vernichten?» 

Der Patriarch knüpft an die Enzyklika Pacem in terris und an die bereits vorgesehenen 

Aussagen der Pastoralkonstitution an, findet sie aber nicht hinreichend. «Es braucht von 

Seiten des Konzils eine Erklärung Urbi et Orbi, eine klare, deutliche und präzise 

Erklärung». Patriarch Maximos hegt die Hoffnung, dass eine solche radikale Verurteilung 



des Krieges der Schneeball sein könnte, aus dem eine Lawine hervorgeht. «Denn jede 

Wahrheit enthält eine Kraft, in die Seelen einzudringen und sich auszuweiten. Andere 

zivile oder religiöse Autoritäten könnten unserem Beispiel folgen. Ein weltweiter Aufstand 

von Meinungsäusserungen könnte die Regierungen, die in ihrem nationalen Denken 

gefangen sind, zu mehr Reflexion verpflichten. Sanktionen unterschiedlicher Natur 

könnten ins Auge gefasst werden. […] 

Um der Liebe Christi, des Menschenfreundes und Königs des Friedens, willen bitten wir 

Sie und flehen Sie an, eine feierliche und energische Verurteilung jeglichen nuklearen, 

chemischen und bakteriologischen Krieges vorzunehmen. Möge dieses heilige Konzil eine 

Botschaft an die Welt richten, nach dem Beispiel jener Botschaft, mit der wir unsere 

konziliare Arbeit begonnen haben, um prinzipiell jeglichen Nuklearkrieg in all seinen 

Formen zu verurteilen und um zu verlangen, dass die Milliarden, die durch die Abrüstung 

eingespart werden, zur Linderung der Not der armen Menschheit eingesetzt werde, von 

der zwei Drittel sich nicht sattessen können und die an allem Mangel leiden». 

(emf; AS 3/7,50f) 

 

 

11.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Apostolischer Einsatz und Ordensleben 

Ordensleben ist vielgestaltig. Seine Vielfalt ist geistgewirkt – so wird das Zweite 

Vatikanische Konzil am Beginn des Ordensdekretes festhalten (PC 1). Das klingt für 

heutige Hörer fast selbstverständlich. Aber im Lauf der Kirchengeschichte gab es auch 

immer Tendenzen zur «Eindämmung» der Vielfalt. Sie konnten sich aber letztlich nicht 

durchsetzen: Immer wieder entstanden neue Formen. Darunter die «apostolisch tätigen 

Institute». 

Zur Zeit des Konzils litten viele (Frauen-) Ordensgemeinschaften dieses Typus unter der 

Spannung zwischen herausforderndem Einsatz für die Menschen und einem vom 

Mönchtum geprägten Gebets- und Gemeinschaftsleben. Sie waren manchmal (und sind?) 

nur «abgeleitete» Formen des «eigentlichen» Ordenslebens, wie es in den monastischen 

und kontemplativen Gemeinschaften verwirklicht ist. Einige Konzilsväter wollten in der 

Diskussion des Ordensschemas vom 10.-12. November 1964 auch theologisch die Tür 

etwas öffnen, um das apostolische Tun stärker zu gewichten und nicht nur als etwas zu 

sehen, das zum «eigentlichen» Ordensleben «hinzukommt». 

Diesem Thema widmete sich vor allem der damalige Generalobere der Herz-Jesu-

Missionare, Joseph von Kerckhoven. Wörtlich sagte er am 12.11.1964 in der Konzilsaula: 

«In dieser Form des Ordensleben ist […] die actio apostolica nicht etwas Zusätzliches, 

Sekundäres oder Hinzukommendes, sondern gehört zur innersten Natur dieser 

Lebensform. […] In diesen Instituten des aktiven Lebens wird also das ganze 

Ordensleben durch den apostolischen Geist beseelt und alles apostolische Tun muss vom 

Geist des Ordenslebens geprägt sein». Er forderte die Ausarbeitung einer «Theologie des 

aktiven Lebens» und seiner Spiritualität (AS 3/7,486-488). In PC 8 werden die Worte Van 

Kerckhovens Widerhall finden. 

Auch wenn einiges nach dem Konzil weiterentwickelt wurde (z.B. haben die 

Vereinigungen der Generaloberen und Generaloberinnen haben 2011 ein theologisches 

Seminar zum Thema veranstaltet): Haben sie schon genügend Widerhall in Theorie und 

Praxis dieses Typus von Ordensleben und in der Kirche gefunden? 

(Sr. Dr. Anneliese Herzig MSsR) 

 

 



12.11.2014 (Personen) 

Zum 100. Geburtstag von Edward Schillebeeckx 

Edward Schillebeeckx OP, 1958-1983 Professor für Systematische Theologie in Nijmegen, 

nahm am II. Vatikanischen Konzil als Berater des niederländischen Episkopates teil, der 

einzelnen Bischöfen in der Vorbereitung ihrer Stellungnahmen beiseite stand. Ausserdem 

hielt er des öfteren Vorträge am niederländischen Dokumentationszentrum für das 

Konzil, so am 16. September 1964 einen Vortrag zum Thema Kirche und Welt. Hier 

mahnte er dazu, die Kirche solle der Welt gegenüber nicht nur als Lehrende, sondern 

auch als Hörende auftreten (was in GS 40.44 auch ausgesagt werden wird). 

Schillebeeckx ging es um eine Schwerpunktverlagerung der Kirche, die mit einer 

fünffachen Dezentralisierung einhergeht: von sich selbst auf Christus; von der zentralen 

zu einer kollegialen Leitung der Kirche; von einer Konzentration auf die Hierarchie hin 

zum Verständnis der Kirche als Gottesvolk; von der Aufmerksamkeit nur auf das 

Christentum hin zu einer Offenheit für andere Religionen und den Dienst an der 

Menschheit, und dies letztlich in Hinordnung auf das umfassende Reich Gottes. Deswegen 

ist für Schillebeeckx die Konzilsaussage, dass die Kirche «universales» bzw. 

«allumfassendes» «Sakrament des Heils» (LG 48; GS 45) ist, von grösster 

Bedeutsamkeit. 

Das Anliegen, den christlichen Glauben in den Dialog mit der zeitgenössischen Kultur und 

Gesellschaft zu bringen, prägt das Gesamtwerk des Dominikaners. Heute vor 100 Jahren 

wurde Edward Schillebeeckx in Antwerpen geboren. Er starb 2009 in Nijmegen. 

(emf; vgl. A 4,323f; Carsten Barwasser: Theologie der Kultur und Hermeneutik der 

Glaubenserfahrung. Zur Gottesfrage und Glaubensverantwortung bei Edward 

Schillebeeckx OP. Münster: LIT, 2010, 179f) 

 

 

13.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Papst Paul VI. legt die Tiara ab 

Seit dem 8. Jahrhundert trugen die Päpste eine Kopfbedeckung, die sich in den darauf 

folgenden Jahrhunderten zur Tiara entwickelte. Diese fand ihre Vollendung im päpstlichen 

Exil in Avignon mit drei Reifen, die ab 1560 in der Übergabeformel an den neuen Papst 

folgendermassen gedeutet wurden: «Empfange die dreifache Krone und vergiss nie, dass 

Du Vater der Fürsten und Könige bist, das Haupt der Welt und der Statthalter Jesu 

Christi.» Die Tiara drückte also einen klaren Machtanspruch aus, wurde aber im 

liturgischen Bereich nie getragen. 

Mit den theologischen Neuerungen im Zweiten Vatikanischen Konzil wurden natürlich 

solche Machtansprüche hinfällig. Und Paul VI. trat als Papst auch so auf, dass die Tiara 

schon von seiner Art her ebenfalls hinfällig wurde. Er trat unprätentiös auf, wirkte 

bescheiden und hatte ein offenes Ohr für die Anliegen der Armen. Zwar liess er sich am 

30. Juni 1963 traditionell krönen, verschenkte dann aber seine modern gestaltete Tiara 

(Designer Valerio Vigorelli), ein Geschenk seiner Diözese Mailand zu seiner Papstkrönung, 

am 13. November 1964 in einem feierlichen Akt zugunsten armer Menschen in sozialen 

Brennpunkten der Stadt Rom. Auslöser dafür war das Thema «Armut in der Welt», das in 

diesen Tagen am Konzil behandelt wurde. Diese bislang letzte getragene Tiara wird in der 

«Basilica of the National Shrine of the Immaculate Conception» von Washington als Dank 

an US-amerikanische Katholiken für ihre Wohltätigkeit in der Dritten Welt aufbewahrt. 

Jörg Ernesti fasst prägnant zusammen: «Nicht der charismatische Johannes, sondern der 

gelehrte und sensible Paul legte dieses in vielen Teilen der Welt als anachronistisch und 

provozierend empfundene Herrschaftssymbol ab.» Mit der Niederlegung der Tiara begann 



eigentlich in der Kirche in vieler Hinsicht eine neue Zeitrechnung, mit Auswirkungen unter 

dem heutigen Papst, der ebenfalls ein Ohr und Auge für die Armen und die an den Rand 

Gedrängten hat. 

(ufw; Er 77 f.) 

 

 

14.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Notwendige Erneuerung der Theologie 

«Wehe dem Leser eines einzigen Buches. Wehe der Kirche eines einzigen Lehrers»: In 

der Diskussion um Leitlinien der Priesterausbildung unterstreicht Kardinal Paul Émile 

Léger am 14. November 1964 die in der Konzilsvorlage schon angelegte Überwindung der 

traditionellen Fixierung auf die Scholastik. Er freue sich darüber, dass der Text nicht 

übermässig auf der Lehre des heiligen Thomas bestehe – nicht um deren Wert zu 

mindern, sondern weil deren übertriebene Bevorzugung und Geltung vermieden werden 

müsse. Nicht das System und die Lehre des heiligen Thomas sollen aufgenötigt, sondern 

seine wissenschaftliche Haltung als Vorbild des Forschens und schöpferischen Denkens in 

der Theologie vorgestellt werden. 

Auch in der Philosophie müsse die Fixierung auf die sog. Scholastische Philosophie (als 

philosophia perennis) gebrochen werden. Tatsächlich gebe es gar keine einheitliche 

scholastische Philosophie, sondern nur mehrere scholastische Systeme, die sich 

voneinander durchaus unterscheiden. Vor allem aber gebiete die Philosophie (mit den 

Worten des Thomas) «nicht von einer Autorität auszugehen, sondern von der Suche nach 

dem Wirklichen. Das Ziel der Philosophie ist nicht, zu wiederholen, was die Autoren 

geschrieben oder gedacht haben, sondern zu erforschen, was die Dinge sind». 

Vor allem aber möchte Léger die theologische Ausbildung für den Dialog mit der Welt 

öffnen. Mehrere Jahrzehnte lang hätten die Theologen nur im Gespräch mit 

mittelalterlichem Denken gestanden; demgegenüber gelte es, die Probleme, die 

Gedanken und die Sprache der gegenwärtigen Welt zu beachten. Einer Erneuerung 

bedürfe auch die Moraltheologie, die mit ihrer Kasuistik zu bequem im Legalismus, 

Juridismus und Moralismus ruhe. «Wenn ich es aussprechen darf, sie scheint mir 

sekundär und nicht völlig christlich zu sein». 

(emf; vgl. AdF 2,174-177; AS 3/7,708-711) 

 

 

15.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Die «Schwarze Woche» im November 1964 

Am 6. November ist man besorgt, weil das veränderte dritte Kapitel von Lumen gentium 

mit den eingearbeiteten Modifikationen noch nicht verteilt ist. Tatsächlich ist in Sachen 

Kollegialität ausserhalb der Konzilsaula und vor allem in Richtung des päpstlichen 

Schreibtisches gearbeitet worden, um die Verabschiedung des Kapitels über die 

Kollegialität zu verhindern. So wurde dem Papst eine Bittschrift zugesandt, die ihm 

vorschlug, ohne Befragung des Konzils in einem primatialen Akt, mit dem seine Autorität 

praktisch demonstriert würde, die Verabschiedung von Lumen gentium zu verschieben 

und explizit die fehlende Eignung des Textes zu deklarieren. 

Um diese Kritiker zurückzubinden bzw. zu beruhigen, entstehen auf Wunsch Papst Pauls 

VI. Textvorschläge, welche die Einwände zurückweisen sollen. Auf den 12. November 

werden die Mitglieder der Theologischen Kommission ohne die Experten 

zusammengerufen. Aus bisherigen Textentwürfen ist nun ein Text entstanden, der als 

«Nota explicativa praevia» (ohne durch das Konzil diskutiert und abgestimmt zu werden) 



dem Text von Lumen gentium beigegeben werden soll. Diese Erklärung enthält in ihrer 

definitiven Fassung Erläuterungen, welche die Autorität des Papstes unterstreichen, um 

auszuschliessen, dass die Aussagen über die Kollegialität im dritten Kapitel von Lumen 

gentium den päpstlichen Primat beeinträchtigen. 

Am Sonntag, 15. November 1964, schlagen die Wogen bereits hoch. Die hinterher so 

genannte Schwarze Woche hat begonnen. In der 5bändigen Konzilsgeschichte von 

Giuseppe Alberigo wird diese Woche von Luis Antonio G. Tagle, heute Erzbischof von 

Manila und Kardinal, auf 80 Seiten analysiert. 

(emf; vgl. A 4,449-530) 

 

 

16.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ungehaltene Diskussionen 

Die «Nota explicativa praevia» (siehe gestrigen Beitrag) wird in der Konzilsaula am 16. 

November 1964 «als von übergeordneter Autorität vorgelegt» verlesen. Die Reaktionen 

sind unterschiedlich. Jene Konzilsväter, die gegen die Kollegialität eingestellt waren, sind 

zufrieden, weil sie ihre Interessen gewahrt sehen. Viele andere sind über das Vorgehen 

und den Inhalt der Nota befremdet, zumal der Primat des Papstes schon im Text des 

dritten Kapitels hinreichend eingeschärft worden war. 

Henri de Lubac nennt zwar Namen von Personen, die abwinken und meinen, die Nota 

stelle kein Problem dar. Daneben gibt es indes sehr ungehaltene Stimmen. Beispielsweise 

berichtet Lubac von Joseph Ratzinger, er sei gegen die Nota. Verschiedene Bischöfe 

möchten erreichen, dass die Nota in der Konzilsaula diskutiert wird. Kardinal Frings, der 

gemäss Wunsch mancher Bischöfe das Postulat nach einer Debatte hätte vortragen 

sollen, lehnt dies aber ab. Die Diskussionen bleiben ungehalten, aus gutem Grund: Damit 

würde die Diskussion erneut eröffnet; letztlich würde die Minderheit den Sieg davon 

tragen. 

Um die Gemüter zu beruhigen, vergleicht Yves Congar die Nota einer Rede, die im I. 

Vatikanischen Konzil eine der Abstimmung zuarbeitende Weichenstellung bedeutete. Er 

hört auch, dass in der nun vorliegenden Fassung viel problematischere Formulierungen 

abgewendet werden konnten, so dass sie in einem besseren Licht erscheint. Nach seiner 

Auffassung verändert die Nota die Lehre von Lumen gentium nicht. Die Bedenken von 

Congar richten sich vor allem gegen Formulierungen, welche die Gültigkeit der 

Bischofsweihen in den Ostkirchen betreffen. Den gewählten Verzicht auf eine Klärung, die 

der Theologie überlassen wird (das «NB» der Nota), hält er für zu schwach. Als deutlich 

wird, dass manche Bischöfe wegen der Nota dem dritten Kapitel die Zustimmung 

verweigern wollen, wirbt auch Congar darum, die Sache nicht noch zu verschlimmern. 

Am Folgetag wird abgestimmt: das dritte Kapitel von Lumen gentium wird bei 2146 

Abstimmenden mit 2099 Stimmen angenommen. Die Nota praevia ist nicht Gegenstand 

der Abstimmung, was allerdings nicht eigens gesagt wird. Dafür wird anlässlich der 

Schlussabstimmung am 19. November ein Bezug zur Nota hergestellt, was manche 

nochmals konsterniert. 

(emf; Lu 2,312-316; Co 2,268-274) 

 

 

17.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Vertagte Abstimmung über die Religionsfreiheit 

Am 17. November 1964 wird mitgeteilt, dass der Text über die Religionsfreiheit im 

Hinblick auf eine für den 19. November vorgesehene Abstimmung ausgeteilt würde. Am 



Folgetag aber wird angekündigt, dass am 19. November darüber abgestimmt werde, ob 

die Konzilsväter eine Verschiebung der Abstimmung über den Text zur Religionsfreiheit 

wünschen, um den inzwischen stark veränderten Text besser studieren zu können. 

Verständlich einerseits, denn eine so wichtige Sache verlangt eine genaue Reflexion. 

Doch andererseits stecken dahinter unverkennbar Manöver von Gegnern dieser Erklärung 

über die Religionsfreiheit. 

Am 19. November, dem sog. «Schwarzen Donnerstag», wird bekannt gegeben, dass es 

(ohne Abstimmung über eine Verschiebung) kein Votum über diesen Text geben werde. 

Auf diese Ankündigung hin applaudieren die einen, die Mehrheit reagiert negativ. «Man 

müsste auf eines der früheren Konzilien zurückgreifen, wie das von Trient, als ein 

zorniger Bischof am Bart eines anderen zog, um ein Beispiel für die von Konsternation, 

Empörung und Unordnung geprägte Szene zu finden, die sich an diesem denkwürdigen 

Morgen abspielte» (Ry 418). Den Beschreibungen nach stehen viele Bischöfe, 

eingeschlossen Moderatoren, erregt von ihren Plätzen auf, um die neue Situation mit 

anderen zu besprechen. Spontan entsteht eine handgeschriebene Petition an die Adresse 

von Paul VI., noch in der dritten Session für eine Abstimmung in dieser Sache zu sorgen. 

Die Redner, die gerade über die Konzilsvorlage über die christliche Erziehung sprechen, 

finden kaum noch Aufmerksamkeit. 

Obwohl die Abstimmung vertragt ist, hält Bischof De Smedt dennoch eine Relatio zu der 

Erklärung über die Religionsfreiheit, die mit grossem, demonstrativem Applaus bedacht 

wird – «der längste Applaus […], den ein Beitrag auf dem Konzil überhaupt je erhielt» (A 

4,467). 

Am 20. November 1964 wird im Namen von Papst Paul VI. die Verschiebung der 

Abstimmung bestätigt, jedoch die Diskussion des Themas Religionsfreiheit gleich zu 

Beginn der vierten Konzilssession angekündigt (vgl AS 3/8,555). Rückblickend ist die 

Erregung der Konzilsväter verständlich, die Verschiebung jedoch dem Text zuträglich. 

Auch Experten hielten den vorgelegten Text für noch nicht ausgereift. 1965 wird über 

einen verbesserten Text abgestimmt werden können. 

(emf) 

 

 

18.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

In letzter Minute: Veränderungen im Dekret über den Ökumenismus 

Ausser der Erklärung über die Religionsfreiheit ist in der «schwarzen Woche» unerwartet 

ein weiterer Konzilstext für eine Verschiebung im Gespräch: das Dekret über den 

Ökumenismus. Obwohl die Abstimmungen zu den einzelnen Kapiteln Ende Oktober und 

Anfang November 1964 positiv ausgefallen waren, intervenierte Papst Paul VI. und 

kündigte intern (in einem Telefonat mit Felici vermutlich am 15. November) eine 

Verschiebung der Verabschiedung auf die vierte Konzilssession an. Verschiedene 

Personen, u.a. natürlich Kardinal Bea und Bischof Willebrands, versuchen schockiert 

umgekehrt, mit Papst Paul VI. in Verbindung zu treten. 

Dem Einheitssekretariat wird am 17. November 1964 eine Liste von Veränderungen 

übergeben. Blau gekennzeichnet sind jene Veränderungen, denen der Papst selbst nicht 

zustimmt – offenkundig werden die Veränderungen also nicht von ihm gewünscht, 

sondern stammen von anderen Akteuren. Rot gekennzeichnet sind die Veränderungen, 

die Papst Paul VI. unterstützt. Das Problem für die Verantwortlichen ist indes, dass durch 

die bereits erfolgten Abstimmungen der Text vom Konzil bereits approbiert ist und nur 

noch auf eine formelle Schlussabstimmung wartet. Dürfen überhaupt noch 

Veränderungen eingetragen werden? Das wäre nur möglich, wenn die Veränderungen 



ausdrücklich auf den Papst zurückgeführt würden. Auf Anweisung Dell’Acquas wird der 

Prozess der Prüfung und Einarbeitung der Veränderungen in Angriff genommen. 

Schlussendlich werden 19 Veränderungen eingearbeitet, die z.T. unerheblich sind und die 

Aussagerichtung nicht verändern, z.T. jedoch Akzentverschiebungen bedeuten. Sie 

werden am 19. November in der Konzilsaula verlesen. Die meisten Konzilsväter haben zu 

diesem Zeitpunkt keinen Text vor Augen, was es ihnen unmöglich macht, die 

Veränderungen nachzuvollziehen (vgl. Lu 2,334); entsprechend gross ist die Erregung. 

Ein Beispiel für die Veränderungen betrifft die orthodoxe Kirche. Hatte die Vorlage davon 

gesprochen, dass die Ostkirchen das Recht und die Pflicht («ius et officium»), ihre 

eigenen Traditionen zu bewahren, so wird im Endtext abgeschwächt, sie hätten die 

Fähigkeit («facultatem habere») dazu. 

(emf) 

 

 

19.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Eine schwere (ökumenische) Niederlage 

Eine der Veränderungen des Ökumenedekrets (vgl. UR 21) hat eine verwickelte 

Geschichte. Der vom Konzil bereits verabschiedete Text spricht davon, dass die 

Protestanten in der Heiligen Schrift Gott, der in Christus zu ihnen spricht, finden bzw. 

ihm begegnen. Am 17. November schlägt Paul VI. zwei Varianten vor: die Beibehaltung 

des Verbs «finden (inveniunt)» oder die Ersetzung dieses Verbs durch «suchen 

(inquirunt)». Die Verantwortlichen entscheiden sich für die Beibehaltung des Verbes 

«finden». Am 18. November jedoch gibt Paul VI. zu verstehen, dass dieses Verb durch 

«suchen» zu ersetzen sei. Am Abend dieses Tages werden dann nochmals drei von Papst 

Paul VI. gewünschte Veränderungen im Sekretariat für die Einheit der Christen eintreffen. 

Die Reaktionen sind heftig, zum einen wegen des Vorgehens, zum anderen wegen dieser 

subtilen Akzentverschiebungen. Yves Congar meint zwar, der Text sei nicht entwertet 

und in der Substanz nicht verändert. Dennoch empfindet er, das Dekret habe «seine 

Unschuld oder eine gewisse Reinheit» (Co 2,287) verloren. Atmosphärisch verletzen das 

Vorgehen und die Art der Veränderungen das während des Konzilsverlaufs entstandene 

Vertrauen der nichtkatholischen Beobachter. 

In seinem Rundbrief vom 20./21. November 1964, am Vorabend des Abschlusses der 3. 

Sitzungsperiode, schreibt Dom Helder Camara an die Familie von «Messejana» von einer 

«schweren Niederlage». Er bemerkt: «Ich traf verbitterte Beobachter wie Prof. Cullmann 

(‹Wir haben an einem Morgen die Arbeit ganzer Jahre verloren … Diese Wunde wird 

weiter bluten … Wann wird Gott es erlauben, dass sie heilt …?›); sehr traurige, wie der 

geliebte Roger Schütz (‹Die Beobachter gelangen an jenen Punkt, an dem sie das Konzil 

verlassen wollen. Schwer wiegt, dass begegnen [bzw. finden] bestätigt war: Dass der 

Papst es aber mit suchen ersetzte, lässt zumindest den Zweifel zu, ob die Protestanten 

den Herrn haben.›) Konzilsväter, Periti und Beobachter sind traurig über Paul VI.. 

Eine schwierige Lage, nicht nur um die traurige Wahrheit eines unglücklichen 

Rückschritts zu wissen, sondern auch die Hoffnung auf das Konzil und das Vertrauen in 

den Papst zu bewahren …». 

(Giancarlo Collet; CaCi 78; emf) 

 

(Nachdem Camara Mitte März 1964 wusste, dass er Erzbischof von Olinda und Recife 

würde, begann er die Briefe an die «geliebte Familie von Messejana» zu schreiben, einer 

im Südosten von Fortaleza liegenden Stadt; für ihn «Symbol» eines schönen Ortes, wo 

die Menschen glücklich leben können, in Harmonie mit dem Schöpfer. Es war nicht der 



Geburtsort von Dom Helder, doch war er möglicherweise Teil seiner glücklichsten 

Kindheitserinnerungen.) 

 

 

20.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Maria Mutter der Kirche 

Mit der Kirchenkonstitution Lumen gentium wird auch das darin enthaltene Kapitel über 

Maria verabschiedet. In der Diskussion um dieses Kapitel war es von der Theologischen 

Kommission abgelehnt worden, Maria darin «Mater Ecclesiae» zu nennen. Der Titel sei 

nicht traditionell und finde sich nur selten bei manchen Autoren. 

Am 18. November 1964 kündigt Papst Paul VI. an, er werde anlässlich des Abschlusses 

der dritten Sitzungsperiode des Konzils Maria den Titel «Mater Ecclesiae» verleihen. 

Zahlreiche Bittschriften sowie seine eigene marianische Frömmigkeit veranlassten den 

Papst zu diesem Schritt, der von anderen – gerade im Rahmen der ohnehin schon 

belasteten «Schwarzen Woche» – bedauert wurde. 

Hatte das Konzil Maria in die Kirche hineingestellt, so wird sie als Mutter der Kirche nun 

doch wieder aus dieser herausgenommen und ihr gegenüber gestellt. Im Akt der 

Proklamation des Titels am 21. November 1964 stellt Paul VI. sich selbst dem Konzil 

gegenüber und erklärt und legt den neuen Titel fest («declaramus»: AS 3/8,916). Es 

bleibt nicht verborgen, dass er diesem Thema mehr Zeit widmet als einigen der neu 

promulgierten Konzilsdokumente. 

(emf) 

 

 

21.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Kirche: Stimmungsaufhellung in Sicht?    

Nur verhalten applaudieren Bischöfe einem ernst dreinschauenden Papst, wie der 

amerikanische Jesuit und Konzilsforscher John W. O’Malley die Stimmung am Ende der 

dritten Sitzungsperiode ins Bild bringt. An deren Ende stand die von O'Malley so 

genannte «worst week of Vatican II», auch bekannt als «settimana nera» bzw. 

«schwarze Woche» (s. Konzilsblog vom 15. November 2014). All dies zeigt, dass der 

Endspurt zur Verabschiedung der Dogmatischen Konstitution über die Kirche Lumen 

gentium am 21. November 1964 keineswegs ohne Probleme verlief. Diese betrafen 

prozedurale Fragen ebenso wie inhaltliche, die sich in gewisser Weise in der sog. Nota 

explicativa praevia bündelten (s. Konzilsblog vom 16. November 2014). 

Aufgrund der vorausgegangenen Diskussionen um Lumen gentium fanden die ebenfalls 

am 21. November 1964 verabschiedeten Dekrete über den Ökumenismus Unitatis 

redintegratio sowie über die Orientalischen Kirchen Orientalium Ecclesiarum weit weniger 

Aufmerksamkeit. Fünfzig Jahre nach dem Konzil allerdings zeigt dieser zeitliche 

Zusammenfall, wie sehr die Konzilstexte im Zusammenhang zu lesen sind. Gerade das 

Verständnis der Kirche findet sich denn auch nicht nur in den drei genannten 

Dokumenten in ihrer jeweiligen Gewichtung und in ihrer Verschränkung. Auch die bereits 

1962 verabschiedete Konstitution über die Liturgie Sacrosanctum Concilium und die erst 

1965 verabschiedete Pastoralkonstitution Gaudium et spes müssen deshalb aufgrund 

ihrer ekklesiologischen Implikationen berücksichtigt werden, wenn die Kirche ausgehend 

von Lumen gentium ihr Selbstverständnis reflektiert. Gleiches gilt nicht zuletzt auch für 

die Offenbarungskonstitution Dei Verbum. 

Das Zueinander der Konzilstexte erwächst aus dem Zusammenhang, der für den 

Hermann Kardinal Volk (1904-1988), Bischof von Mainz und einflussreicher Protagonist 



der Entstehung von Lumen gentium, christliches Leben und Denken überhaupt 

auszeichnet. Diesen Zusammenhang zu suchen und zu entfalten dürfte ein 

wirkungsvolles Mittel sein, eine Stimmung wie die eingangs beschriebene aufzuhellen. 

(mq; Zitat O’Malley 244; vgl. auch Heribert Löbbert, Zusammenhang. Die Theologie 

Hermann Kardinal Volks [Europäische Hochschulschriften, Reihe 23, Theologie, Band 

524] Frankfurt a.M.: Peter Lang, 1995) 

 

 

22.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Mischehen (I) 

Ab dem 19. November 1964 war das Thema Ehe Traktandum der Plenarversammlung, 

wobei die konfessionelle Mischehe im Vordergrund stand. Mischehen waren – de facto in 

allen christlichen Konfessionen – bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil verpönt. Die 

römisch-katholische Kirche verpflichtete den Partner ihrer Konfession bis dahin dazu, 

alles nur Erdenkliche dafür zu tun, dass die einer Mischehe entstammenden Kinder 

römisch-katholisch getauft und erzogen würden. In gemischten Ehen, wo eine römisch-

katholische Eheschliessung bzw. die Taufe und Erziehung der Kinder als römisch-

katholisch nicht möglich war, führten die kirchenrechtlichen Vorgaben dazu, dass die 

römisch-katholischen Partner de facto nicht mehr am kirchlichen Leben teilnahmen oder 

«abfielen», oftmals unter tragischen Umständen. Die starren Vorgaben des römisch-

katholischen Eherechts waren de facto nicht nur aufgrund der starken Bevölkerungs- und 

Konfessionsdurchmischung in Ländern, wo reformatorische Bekenntnisse wichtig und 

häufig waren, nicht mehr praktikabel, sondern diese stiessen mit den neuen 

Festlegungen des Zweiten Vatikanischen Konzils auch theologisch an ihre Grenzen. 

Eine Kirche, welche die individuelle Religionsfreiheit anerkennt, wie dies im Konzil 

grundgelegt wurde, konnte auch theologisch und kirchenrechtlich nicht mehr an den 

vorkonziliären Vorgaben festhalten. 

So war es kein Zufall, dass ab dem 19. November 1964 das Thema Mischehen die 

Ehedebatte beherrschte. In der Frage, ob eine Dispensationsmöglichkeit von der 

katholischen Form der Eheschliessung möglich sein soll, gingen die Meinungen 

auseinander, es gab Rigorismus, Mittelwege und Vorschläge, die als zu lax eingeschätzt 

wurden. Die Ehedebatte diente nicht als Grundlage für ein Konzilsdokument, sondern für 

die Neufassung des Kirchenrechts nach dem Konzil. 

(ufw; A 4,438–443.) 

 

 

23.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Mischehen (II) 

Interessant ist der Verlauf der Diskussionen: Die Meinungen zum Thema Ehe waren sehr 

unterschiedlich, je nach der jeweiligen konfessionellen Situation im Herkunftsland der 

Konzilsväter. Die nordamerikanischen Bischöfe fanden keine gemeinsame Linie. Ein 

Bischof bemerkte auch für andere Länder, dass es schwierig sei, die Situation in den 

verschiedenen Ländern und die Dekrete über den Ökumenismus und die Religionsfreiheit 

unter einen Hut zu bringen. Andere forderten, dass die Liturgie von Mischehen feierlicher 

gestaltet werden könne, nicht dass diese wie bisher mehr Begräbnissen als Hochzeiten 

gleichen würden. 

Konvervativere empfanden staatliche Regelungen als zu einschränkend und sprachen sich 

dementsprechend gegen die zivile Scheidung aus. Eine zivile Eheschliessung sei zwar 

gültig, aber das Ehepaar habe sich der Autorität der Kirche zu unterwerfen. 



Eine völlig andere Perspektive brachten indonesische Bischöfe ein: Die Definition der Ehe 

von Anfang an als Liebesbund sei unrealistisch und zu westlich, da die Liebe im 

asiatischen Bereich oftmals erst in der Ehe wachse, da die Ehe oftmals von aussen 

arrangiert sei. 

Eine grosse Mehrheit sprach sich aber für die Annahme des den Konzilsvätern 

vorgelegten Votums aus, so dass eine Grundlage für die Überarbeitung des Kirchenrechts 

gegeben war. Und das Thema Ehe sollte auch in der Konzilskonstitution «Gaudium et 

spes» Erwähnung finden, worauf wir noch zurückkommen werden. 

(ufw; A 4,438–443) 

 

 

24.12.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Rahner: «Der Anfang eines mutigen Wegs in die Zukunft der Kirche» 

Das folgende Briefzeugnis aus der Korrespondenz zwischen Karl Rahner und Kardinal 

König stammt aus der Zeit kurz nach dem Ende der Dritten Sitzungsperiode. Neben dem 

Ökumenismus-Dekret Unitatis redintegratio und dem Dekret über die katholischen 

Ostkirchen Orientalium Ecclesiarum hatte das Konzil am 21. November 1964 vor allem 

die Dogmatische Konstitution über die Kirche Lumen Gentium verabschiedet (s. 

Konzilsblog vom 21. November 2014). In Teilen ihrer theologischen Neuansätze weist 

Lumen Gentium eine beachtliche Konvergenz zu Rahners theologischem Denken auf und 

zeigt, mit welch grosser Anteilnahme und Aufmerksamkeit Rahner sich bei der 

Neubearbeitung der Kirchenkonstitution engagierte. 

Rahner selbst hingegen schreibt in der ihm eigenen Bescheidenheit am 24. November 

1964 aus München an König: «Vom 10. September bis 25. Oktober war ich mit kleinen 

Unterbrechungen wegen des Konzils in Rom, wo ich ohne diesen Grund gewiss nicht 

gewesen wäre. Ich kann mich zwar nicht rühmen, sehr viel und sehr Wichtiges dabei zu 

tun bekommen zu haben, aber immerhin war ich bei Beratungen der Kommission für das 

Schema 13, bei Sitzungen der Religiosen(Ordensleute)-Kommission, bei Beratungen 

deutscher Theologen über das Offenbarungsschema, bei einer Versammlung der 

deutschsprachigen Bischöfe und bei den brasilianischen Bischöfen.»  

Der am 12. September dieses Jahres verstorbene Herbert Vorgrimler, lange Jahre 

Rahners Mitarbeiter, kommentiert sozusagen «Heute vor 30 Jahren» im Jahr 1984 das 

Wirken Rahners so: «Unter Anspannung aller Kräfte, mit der Hilfe Johannes XXXIII. und 

unter dem Impuls des Heiligen Geistes war es in der ersten Konzilsphase gelungen, das 

Schlimmste  zu verhüten, wie Rahner mir einmal schrieb. In der zweiten Konzilsphase 

kamen Texte zustande, die, wie Rahner formulierte, den Anfang eines Anfangs 

darstellten, den Anfang eines mutigen Weges in die Zukunft der Kirche. So, wie dieser 

kostbare Anfang uns heute nicht aus den Händen gleiten darf, so muss auch der Dank an 

Wegbereiter wie Kardinal Franz König und Karl Rahner bleiben.» 

(Christian Cebulj, vgl. entschluss Nr. 43 [6/1988], 36) 

 

 

25.11.2014 (Fokus) 

Wo anfangen? Wo nicht aufhören? 

Das Ganze und seine Teile – ein schier unendliches Thema. Wer das Ganze des II. 

Vaticanums erfassen will, kann ebenfalls verschiedene Zugänge wählen – die ihrerseits 

Rückwirkungen auf die Frage nach dem Ganzen und seinen Teilen haben.  

Wenige Tage nach dem 50. Jahrestag der Verabschiedung der Kirchenkonstitution stellt 

sich die Frage, ob und wenn ja, wie man das Konzil insgesamt von Lumen gentium her in 



den Blick nehmen kann. Dabei kann es freilich nicht darum gehen, die eine gegen die 

andere Konzilskonstitution auszuspielen. Vielmehr hilft ein je akzentuierter Zugang, 

durch eine konkrete Perspektive mitunter verborgene Schätze des Konzils zu heben, 

ohne sie zu verabsolutieren, und gerade so den notwendigen Blick für das Ganze immer 

anzumahnen.  

Als Erzbischof von Marseille unternahm es der spätere Kurienkardinal Roger Etchegaray, 

das gesamte Werk des Konzils von Lumen gentium her darzustellen. Dabei rückte er zwei 

Leitmotive aus der Enzyklika Ecclesiam suam Pauls VI. vom 6. August 1964 in das 

Zentrum seiner Betrachtungen: Das zu vertiefende Bewusstsein der Kirche von sich 

selbst einerseits und die Dialogwerdung der Kirche im Blick auf die Welt andererseits. Wie 

Etchegaray betont, handelt es sich dabei um Variationen des Doppelmotivs ad intra – ad 

extra, das seit der Eröffnungsansprache Johannes‘ XXIII. am 11. September 1962 die 

Konzilsarbeiten prägte. Ihre Synthese finden die beiden Motive nach Etchegaray in einem 

weiteren Zitat Pauls. VI., durch das letztlich auch die Verbindung zwischen Lumen 

gentium und dem gesamten Textcorpus des Konzils aufgezeigt wird: Paul VI. betonte im 

September 1964, dass die Kirche kein Selbstzweck ist, sondern ganz von Christus her 

und zu Christus hin zu denken sei. «Und wenn später einmal Historiker fragen, was die 

Kirche während des II. Vaticanums machte, wird die Antwort sein – und hier lassen wir 

nochmals den Papst zu Wort kommen: ‹Die Kirche liebte! Sie liebte Christus, sie liebte 

alle Menschen›». 

(mq; vgl. Roger Etchegaray, Un survol de l’oeuvre conciliaire à la lumière de « Lumen 

gentium ». In: Gérard Defois (Hg.). Le Concile. 20 ans de notre histoire. Paris. Desclée 

1982, 55-69). 

 

 

26.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Papst und Kollegialität 

Der heutige Erzbischof von Manila und Präsident der jüngsten Bischofssynode, Luis 

Antonio G. Kardinal Tagle, kommt in seiner Bilanz der sog. «schwarzen Woche» zu 

folgender Einschätzung des jüngst seliggesprochenen Konzilspapstes Paul VI: «Auf 

vielfache Weise spiegelten die Aktionen Pauls VI. während der ‹schwarzen Woche› sein 

Verständnis von Papsttum und Kollegialität wider. Er war das lebendige Beispiel der Lehre 

von der Kollegialität und versuchte sozusagen deren Grundlage zu finden. In ihm finden 

wir die Schwankungen, die Unsicherheiten, die Kompromisse und die Spannungen 

wieder, die auch die Lehre von der Kollegialität kennzeichnen. Die ‹schwarze Woche› war 

für ihn eine Bestätigung der zwei offensichtlich gegensätzlichen Auffassungen von 

Papsttum, die bei ihm selbst zu finden sind. Eine Sichtweise des Papsttums, die er bereits 

mitbrachte, als er auf den Stuhl des hl. Petrus gewählt wurde, war die erhabene, jedoch 

einsame Gestalt eines Papstes, der allein vor Gott steht, eines Papstes, der einsam leidet 

und aufgrund seiner einzigartigen Berufung jede Verantwortung auf sich nimmt. Doch 

gegen Ende der dritten Sitzungsperiode konnte er auch sagen, dass er ein stärkeres 

Bewusstsein von der Einheit hatte, die ihn  mit seinen Mitbrüdern im Bischofsamt 

verband. Die allgemeinste der Berufungen führte zu einem Leben in Einsamkeit. Er muss 

diese Spannung in einzigartiger Intensität während der ‹schwarzen Woche› durchlebt 

haben.» 

(mq; A 4,528f.) 

 

 

27.11.2014  



Kommt Zeit, kommt Rat 

«Mehr Fragen aufgeworfen, mehr Themen behandelt (…), mehr Unruhe, Enttäuschungen 

und gegensätzliche Hoffnungen hervorgerufen» habe die dritte Sitzungsperiode als die 

beiden vorhergehenden. René Laurentin, Professor in Angers und Konzilsperitus, erklärt 

sich von daher, dass diese vorletzte Sitzungsperiode kein «happy end» aufzuweisen 

habe, das «im Rückblick alle Schwierigkeiten in einem anderen Licht erstrahlen lässt.» 

Vielmehr habe sie «tausend Fragen gestellt, von denen einige ihre Antwort erst mit der 

Zeit erhalten werden.» 

(mq; René Laurentin: L’enjeu du Concile. Bilan de la 3e session. Paris: Seuil, 1965, 5). 

 

 

28.11.2014 

Enttäuschungen, Mythen und wirkliche Probleme  

Dass er die Stimmung nach der dritten Sitzungsperiode keineswegs als berauschend 

wahrnahm, erklärt sich René Laurentin mit einer Mischung aus Enttäuschungen und 

Mythen, die für einen realistischen Blick wenig förderlich seien. Vier Gründe für die von 

ihm ausgemachte Enttäuschung macht er aus: das (für manche beängstigende) Wirken 

der Opposition, die (für manche nicht eindeutige) Rolle des Papstes, die (von manchen 

befürchtete) Machtlosigkeit der Konzilsversammlung und eine (von manchen behauptete) 

Unklarheit hinsichtlich des Ziels des II. Vaticanums. Seine ausführlichen und abwägenden 

Analysen zeigen jedoch, dass jenseits aller tatsächlich existierenden Probleme bei allen 

vier Punkten zwischen der Realität einerseits und ihrer Wahrnehmung andererseits zum 

Teil beträchtliche Unterschiede herrschen. 

«Dass das II. Vaticanum kein einfaches Unternehmen ist, kann (…) nicht überraschen. 

Dies gilt umso mehr zum gegenwärtigen Zeitpunkt, an dem die Phase der 

Entscheidungen, der Engagements, der Realisierungen in ein kritisches Stadium gelangen 

(…). In diesem Stadium sind die Schwierigkeiten ein Zeichen dafür, dass die wirklichen 

Probleme angegangen wurden.» 

(mq; Zitat: René Laurentin: L’enjeu du Concile. Bilan de la 3e session. Paris: Seuil, 1965, 

318). 

 

 

29.11.2014 

Gesundheit! 

Nach den Enttäuschungen widmet sich René Laurentin in seinem Rückblick den 

erfreulicheren Aspekten der dritten Sitzungsperiode, die er angesichts der zuvor 

beschriebenen Krisensymptome «Gesundheitszeichen» nennt: die hohe Präsenz der 

Konzilsväter bei den Generalkongregationen, die in den Debatten herrschende Freiheit, 

die Qualität der Debatten – Laurentin zufolge werden diese immer realistischer -, sowie 

schliesslich der Prozess einer Bewusstseinsbildung hinsichtlich der Art der für ein Konzil 

anzustrebenden Einstimmigkeit.  

(mq; Zitat: René Laurentin: L’enjeu du Concile. Bilan de la 3e session. Paris: Seuil, 1965, 

319). 

 

 

30.11.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Aufregung über die Erklärung des Konzils zu den Juden 

Das Konzilsgeschehen wurde auch hinsichtlich seiner politischen Auswirkungen von vielen 

Beobachtern wachsam mit verfolgt. Johannes XXIII. war es ein Herzensanliegen 



gewesen, mit einer Erklärung über die Beziehung der Kirche zu den Juden nach 

furchtbaren antisemitischen Verirrungen eine neue Phase der Verständigung zu eröffnen. 

Der Text «Über die Juden», der dann in der vierten Sitzungsperiode des Konzils in 

umfassende Ausführungen zu den «nichtchristlichen Religionen» eingebettet wurde, 

stiess nicht nur unter den Konzilsvätern, sondern auch in politischen Kreisen auf 

erbitterte Opposition. Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang ein Schreiben des 

österreichischen Botschafters in Beirut vom 30. November 1964 an das Aussenamt in 

Wien, das auf die libanesische und jordanische Reaktion zur Erklärung des Konzils über 

die Juden eingeht. Es beginnt mit der Feststellung: «Die arabische Haltung zur Erklärung 

des Konzils über die Juden scheint mit der scharfen Erwiderung seitens des jordanischen 

Ministerpräsidenten, der im Anschluss an eine erregte Debatte in der dortigen Kammer 

ankündigte, Jordanien werde den Prälaten, die dieser Erklärung zugestimmt haben, den 

Zugang zu den Heiligen Stätten verwehren, in eine neue Phase getreten zu sein. 

Insbesondere die libanesische Stellungnahme verdient Aufmerksamkeit, denn sie ist auch 

als ein praktisches Beispiel dafür beachtenswert, dass die von libanesischer Seite stets 

betonte arabische Solidarität den Libanon keineswegs hindert seine eigenen Wege zu 

gehen, wenn im Namen dieser Solidarität die Zustimmung zu Maßnahmen gefordert wird, 

die als unvereinbar mit libanesischen Interessen angesehen werden.»  Von libanesischer 

Seite wurde also die scharfe Opposition Jordaniens keineswegs mitgetragen, sondern 

deutlich relativiert. Im Laufe der Zeit sollten sich auch in der übrigen arabischen Welt die 

Wogen bald wieder glätten. 

(Hanjo Sauer) 

 

 

1.12.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein bitterer Ausklang 

Die letzte Woche der dritten Konzilssession, die «Schwarze Woche», weckt in vielen der 

Konzilsväter Unmut und lässt sie enttäuscht und resigniert zurück. 

Henri de Lubac, zu dieser Zeit selbst durchaus schon kritisch gegenüber manchen 

Entwicklungen im Umfeld des Konzils, notiert am 19. November 1964 heftige Reaktionen: 

«Das ist kein Konzil mehr», «Das ist ein Rückschlag für die Kirche», «Es ist nutzlos, noch 

zur vierten Session nach Rom zurückzukommen» (Lu 2,333). 

Ein Bischof, «kein Progressiver», sagt nach den Vorgängen um die Erklärung zur 

Religionsfreiheit: «Wir wurden wir Kinder behandelt» (Ry 418). 

Bischof Franz Žak schreibt in seinen Aufzeichnungen: «Die Vorgangsweise gefällt mir in 

dieser letzten Woche auch nicht, vor allem, dass nach erfolgter Abstimmung noch 

Änderungen (wie beim Ökumenismus sogar 19!) und einengende Interpretationen, 

‹auctoritate superiore› eingeführt werden». Wenigstens solle unmissverständlich deutlich 

gemacht werden, dass es der Wunsch des Papstes ist (Z 42). 

Dass die Manöver im Hintergrund auf diese Weise manifest werden, werten einige 

insofern positiv, als so auch die Naiven verstehen, was abläuft. 

(emf) 

 

 

2.12.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Für Gerechtigkeit und Frieden – auch unter den Völkern 

Die Stichworte Entwicklung, Gerechtigkeit und Frieden durchziehen den ganzen Pontifikat 

von Paul VI. Und er sah die Kirche als eine Vorreiterin dazu an. Das Stichwort Frieden 

begleitete Montini seit seiner Tätigkeit als enger Mitarbeiter von Pius XII., dessen 



Wahlspruch lautete: «Opus iustitiae pax.» Paul VI. erachtete die Entwicklung als 

moderne Spielart der Gerechtigkeit, die nur zusammen mit Frieden gedacht werden 

kann. Es war kein Zufall, dass Montini als Erzbischof von Mailand sich sehr um die 

meistens der Kirche stark entfremdeten Arbeiterschaft kümmerte. 

Einen ersten Akzent zugunsten des Friedens setzte Paul VI. während seiner Reise nach 

Indien (2.–5. Dezember 1964), wo er in Bombay dem Eucharistischen Weltkongress 

beiwohnte. In diesem überwiegend nichtchristlichen Land formulierte er eine Botschaft 

für die Welt und präsentierte einen recht konkreten Vorschlag: 

«Wir vertrauen euch unsere besondere Botschaft für die Welt an. Die Nationen sind 

aufgerufen, das Wettrüsten zu beenden und ihre Ressourcen stattdessen für die 

brüderliche Unterstützung der Entwicklungsländer einzusetzen! Möge jeder Nation 

‹Gedanken des Friedens, nicht der Bedrängnis› und des Krieges denken und einen Teil 

der eigenen Rüstungsausgaben in eine grosse internationale Stiftung einzahlen, um so 

Nahrung, Kleidung, Schutz und medizinische Versorgung für die vielen unterentwickelten 

Völker zu gewährleisten!» 

(ufw; Er 170–175, hier 175.) 

 

 

3.12.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Vatikanum II und die Wahrnehmung der Weltreligionen 

Der neue Blick auf den Glauben und auf die Menschen, den das Zweite Vatikanische 

Konzil gewann, hatte auch Auswirkungen auf die Sicht auf die nichtchristlichen 

Religionen, die dank der Anerkennung der individuellen Religionsfreiheit automatisch aus 

Sicht des römisch-katholischen Glaubens eine grössere Anerkennung erfuhren. Der 

religiöse Pluralismus rückte so vermehrt in das Bewusstsein, und das universale 

heilsgeschichtliche Wirken von Jesus Christus wurde erstmals in seiner grossen Weite 

wahrgenommen. Wahrheit wurde so zur Wahrheit in Begegnung und Beziehung. 

Franz Kardinal König nun wurde im Rahmen der päpstlichen Indien-Reise von Paul VI. 

beauftragt, das erste interreligiöse Treffen anlässlich des Eucharistischen Weltkongresses 

in Bombay zu leiten. In diesem Gespräch wurde nicht nur das Verhältnis des in der 

Heiligen Schrift bezeugten Handeln Gottes zu den anderen Religionen thematisiert, auch 

das Heilshandeln Gottes in andern Religionen, sondern auch, wie der Christ Menschen 

anderer Glaubensüberzeugungen zu begegnen hat. 

(ufw; Roman A. Siebenrock: II. Die Wahrheit der Religionen und die Fülle der 

Selbstmitteilung Gottes in Jesus Christus, in: HerThK Vat II Bd. 5, 120–133, hier 121.) 

 

 

4.12.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

SKZ: «Erneuerung der Liturgie und Erneuerung der Kirche» 

In der Ausgabe Nr. 49, die am 3. Dezember 1964 erschien, beschäftigte sich Hans Koch 

mit dem Thema «Erneuerung der Liturgie und Erneuerung der Kirche». Anlass dazu war 

die Veröffentlichung der Liturgiekonstitution ein Jahr zuvor (4. Dezember 1963) und kurz 

darauf der Ausführungsbestimmungen (25. Januar 1964). Der Autor legt dar, dass für 

Johannes XXIII. die innere Erneuerung wichtig gewesen sei, die dann Voraussetzungen 

schaffe, dass die getrennten Brüder auf die katholische Kirche zugingen. 

Die innerkirchliche Erneuerung nehme ihren Ursprung in der Liturgie, in der vor allem 

Christus wirke, sei es in der Eucharistie, in der Verkündigung des Wortes Gottes, in den 

Sakramenten und Sakramentalien, im Stundengebet und im liturgischen Jahr. 

Der Artikel von Hans Koch war ein Begleittext für die «Allgemeine Gebetsmeinung für 



Dezember 1964: Dass die liturgische Erneuerung im Geiste des II. Vatikanischen Konzils 

wirksam zur Vertiefung des religiösen Lebens beitrag.» 

Die liturgische Erneuerung gab auch in der SKZ Anlass zu Diskussionen. So bezeichnete 

Raphael Mengis in Abgrenzung zu Robert Trottmann der Kommunionempfang innerhalb 

der Messe, der damals etwas Neues darstellte, als etwas Sekundäres. Er hatte den 

Eindruck, dass der Empfang der Kommunion in der Messe den Opfercharakter verdunkle 

und den Mahlcharakter der Messe zu sehr hervorhebe (vgl. SKZ Nr. 44/1964).  

(ufw; Hans Koch: Erneuerung der Liturgie und Erneuerung der Kirche, in: SKZ 132 

[1964], Nr. 49,655 f.) 

 

 

5.12.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Bischof François Charrière über die Mischehe 

Wortmeldungen von Schweizer Konzilsvätern haben Seltenheitswert. Umso mehr lohnt es 

sich deshalb, die Wortmeldung des Freiburger Bischofs François Charrière vom 20. 

November 1964 zum für die Schweiz wichtigen Thema Mischehe zu erwähnen. Der 

Freiburger Bischof sprach dabei im Namen aller Schweizer Bischöfe und betonte, dass 

Mischehenprobleme zu den schwierigsten gehörten. Charrière befürwortete, dass der 

nichtkatholische Partner zukünftig nicht mehr schriftlich die Forderung an den 

katholischen Partner, dass die Kinder katholisch getauft und erzogen werden müssten, 

unterschreiben müsse. 

Ausserhalb der Kirche geschlossene Mischehen sollen nicht grundsätzlich als kirchlich 

anerkannt werden, weil es für die Bischöfe so schwierig wäre, deren Gültigkeit zu 

überprüfen. Der Bischof aber könne im Einzelfall von der Formpflicht dispensieren. 

Den Brautleuten sei die Freiheit zu belassen, ob sie im Rahmen einer Eucharistiefeier 

heiraten wollten oder nicht. 

Deutlich sprach sich der Freiburger Bischof dafür aus, die Exkommunikation für 

diejenigen, die die Ehe vor einem nichtkatholischen Geistlichen schliessen, aufzuheben: 

«Wir schlagen vor, dass jede Strafe in dieser Sache aufgehoben werde. Die kanonischen 

Strafen erreichen ihren Zweck nicht mehr, sondern schaffen eher eine Abneigung gegen 

die Kirche.» 

(ufw; Bischof Charrière zur Frage der Mischehe, in: SKZ 132 [1964], Nr. 49,656 f.) 

 

 

6.12.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Weniger Schwung – mehr Arbeit 

Dass nach der Begeisterung des Anfangs die Frage auftaucht, wann und mit welchem 

Ergebnis das Konzil zu Ende gehen soll, ist nur natürlich. Ursprüngliche Pläne, das Konzil 

nach drei Sitzungsperioden abzuschliessen, erwiesen sich aber aufgrund eben der dritten 

Sitzungsperiode als nicht durchführbar. Denn nicht wenige Schwierigkeiten zeigen sich 

erst im «Übergang vom Entwurf zur Verwirklichung», der nach Lukas Vischer 

charakteristisch für die dritte Sitzungsperiode war: «Die grossen programmatischen 

Gedanken, die vor allem in der ersten Session ausgesprochen worden waren, mussten 

formuliert und ins Leben der Kirche eingefügt werden. Die Grösse der dritten Session 

bestand gerade darin, dass sie von diesem Willen zur Verwirklichung getragen war.»  

Dies bedeutete zum einen «weniger Schwung», zum anderen aber auch noch mehr Arbeit 

als bisher schon: «Jedermann, der verantwortlich an der Arbeit des Konzils beteiligt war, 

war bis aufs äusserste angespannt. Die Aufgabe war aber zu gross, die Probleme zu 

kompliziert, als dass das Ende hätte erreicht werden können.» 



So kam es am Ende der dritten Sitzungsperiode zu einer im Rückblick aber für die 

Qualität der Konzilstexte durchaus ertragreichen Konstellation: «Manche Texte waren 

neu, und es zeigte sich bald, dass eine längere Zeit notwendig sei, wenn sie in 

angemessener Weise durchgesprochen werden sollten. Andere Texte, insbesondere 

einige Propositionen, waren so nichtssagend, dass manche Bischöfe sich nicht bereit 

erklären konnten, sie in ihrer gegenwärtigen Form hinzunehmen.» Freilich nahm Vischer 

dies im Moment eher als Dilemma wahr: «Der Konflikt, der schon so manche Konzilien 

gekennzeichnet hatte, machte sich während dieser Session gelegentlich geltend, der 

Konflikt zwischen dem Wunsch, die erstrebten Reformen zu erreichen, und der 

Notwendigkeit, zum Abschluss zu kommen.» 

(mq; Zitate: Lukas Vischer: Nach der dritten Session des Zweiten Vatikanischen Konzils. 

In: Ökumenische Rundschau 14 [1965], 97-116, 97f.). 

 

 

7.12.2014 

Janusköpfig 

«Kompromisse» seien die Ergebnisse, so Lukas Vischer in seinem Rückblick auf die dritte 

Sitzungsperiode. «Die Intentionen deren, die Erneuerungen angestrebt hatten, haben 

sich nur zum Teil durchzusetzen vermocht. Die angenommenen und promulgierten Texte 

gehen war noch immer weit über das hinaus, was die kühnsten Voraussagen vor dem 

Konzil erhofft hatten. Diese Tatsache kann nicht genug unterstrichen werden. Sowohl ‹de 

ecclesia› als auch ‹de oecumenismo› eröffnen neue Perspektiven. Die Ergebnisse tragen 

aber ein doppeltes Gesicht, so wie auf antiken Münzen Janus, der Gott der 

Tordurchgänge, ein doppeltes Gesicht trägt. Sie öffnen einerseits die Türe, nicht nur zu 

einer tiefgreifenden Erneuerung, sondern auch zu einer tieferen Gemeinschaft mit den 

von Rom getrennten Kirchen. Sie setzen aber andererseits auch die spezifisch römisch-

katholische Tradition fort, sie stellen eine Anpassung römisch-katholischer Positionen an 

die moderne Zeit dar, eine Transposition in die modernen Verhältnisse. Die Ergebnisse 

tragen darum zugleich zur Vertiefung der Gemeinschaft als zur Erneuerung der 

Gegensätze bei. Alles wir davon abhänge, wie die Texte in den kommenden Jahren 

interpretiert werden, welchem Gesichte des Janus die römisch-katholische Kirche den 

Vorzug geben wird oder ob sie beide behalten wird. Die Arbeit der Theologen wird in 

dieser Hinsicht entscheidend sein. Wichtiger ist aber noch, auf welche Weise die Leitung 

der Kirche die in der Diskussion erarbeiteten Texte das Leben der Kirche bestimmen 

lassen.» 

(mq; Lukas Vischer: Nach der dritten Session des Zweiten Vatikanischen Konzils. In: 

Ökumenische Rundschau 14 [1965], 97-116, 98f.). 

 

 

8.12.2014 (im Fokus) 

«Unangebrachte Scherze» über die Gottesmutter 

Das Schema über die Kirche wurde während des Konzils immer auch mit einer 

mariologischen Unterströmung diskutiert. Ein intensiv umstrittener Begriff war die 

Ehrenbezeichnung «Mutter der Kirche» für Maria. Einige Äusserungen von Bischof 

Méndez Arceo, der im Namen von 40 lateinamerikanischen Bischöfen sprach, erregten 

grossen Widerspruch und gaben der Debatte neuen Auftrieb.  

Méndez Arceo wollte den Titel «Mutter der Kirche» grundsätzlich verhindern. «Einigen 

schwerwiegenden Argumenten, die gegen den Titel sprachen (er sei der ostkirchlichen 

Tradition fremd und im Westen erst seit kurzem in Gebrauch), fügte er einige respektlose 



hinzu: Wenn Maria die Mutter der Kirche sei und die Kirche unsere Mutter, dann müsste 

Maria ja unsere Grossmutter sein; wenn Maria die Mutter der Kirche sei und Maria selber 

ein Mitglied der Kirche, dann wäre Maria ihre eigene Mutter. (…)  

Am nächsten Tag verteidigte L. Castàn im Namen von über achtzig Bischöfen den Titel 

und kritisierte Méndez Arceos Bemerkungen als ‹unangebrachte Scherze›, welche ‹eines 

Mannes unwürdig sind, der als Theologe bezeichnet werden möchte›» 

Rückblickend wird man sagen können, dass die «Scherze» zu einer Wiederbelebung einer 

Debatte geführt haben, die damals eigentlich beendet werden sollte. 

(ab; A 4,69) 

 

 

9.12.2014 (im Fokus) 

Totgesagte leben länger 

Um den marianischen Titel «Mutter der Kirche» wurde auf dem Konzil lange gerungen. 

Über einen Umweg versuchte der polnische Episkopat – mit Zustimmung von Paul VI. – 

den Titel zu etablieren: Man wollte den Titel im Rahmen neuer Anrufungen in der 

Lauretanischen Litanei prominent platzieren. Dieses Anliegen wurde in der Kommission 

für die Glaubenslehre diskutiert und im September 1964 abgelehnt. Man hielt es nicht für 

opportun. Ein weiterer Vorstoss wenige Tage später, am 8. Oktober 1964, diesmal im 

Rahmen der Plenarsitzung des Heiligen Offiziums, scheiterte ebenfalls. Nachdem man 

dies Paul VI. berichtet hatte, soll dieser gesagt haben: «Mir missfällt das ein wenig, aber 

Geduld!» 

Ende Oktober 1964 sprachen sich schliesslich auch die Konzilsväter mehrheitlich gegen 

die Verwendung des Titels «Mutter der Kirche/Mater ecclesiae» im Kirchenschema aus. 

Diese Linie wurde auch bei der Einarbeitung letzter Änderungsvorschläge in den Text 

beibehalten, so dass «Lumen Gentium» am 21. November 1964 ohne die Formulierung 

«Mutter der Kirche» verabschiedet wurde. 

Aber Paul VI. nutzte noch am gleichen Tag, im Rahmen der Schlussansprache zur dritten 

Konzilssession, die Chance, Maria doch noch als «Mutter der Kirche» zu proklamieren: 

«So erklären Wir denn zum Ruhm der Heiligen Jungfrau und zu Unserem Troste die 

heilige Maria zur Mutter der Kirche, des ganzen christlichen Volkes, der Gläubigen wie der 

Hirten, die sie ihre liebevolle Mutter nennen. Und Wir legen fest, dass mit diesem holden 

Namen von nun an das ganze christliche Volk die Gottesmutter noch mehr ehrt und 

anruft.» (AAS 1967) 

(ab; A 2,577; A 4,69ff.) 

 

 

10.12.1964 (Heute vor 50 Jahren) 

Dem eigenen Gewissen folgen 

Als Leonidas Proaño (1910–1988) von der Sitzungsperiode in Rom 1964 nach Ecuador 

zurückkam, wurde er von einem Journalisten gefragt, ob er zur Gruppe der «Liberalen» 

oder zu jener der «Konservativen» gehört habe. Darauf antwortete der Bischof im 

Poncho: «Ich erkläre, dass ich mich niemandem gegenüber verpflichtet habe. Ich bin 

meinem eigenen Gewissen gefolgt, ohne äußere Weisungen: Einmütig mit meiner Art zu 

denken und mit der Sicht der Dinge, wie ich sie habe. Und gleichzeitig sage ich mutig, 

dass ich dauernd der Erneuerung bedarf. Ich verstehe das Leben als eine Bewegung. Die 

Kirche ist ein lebendiger Organismus. Wer sie verknöchert oder statisch halten möchte, 

der würde die Sendung verraten, die uns Christus selbst gegeben hat … «Geht hinaus in 

die Welt …». Gehen, uns von vielen Dingen verabschieden, die keinen Grund zu sein 



haben; zu den Quellen des Evangeliums zurückkehren, die Kirche zur «Kirche der 

Armen» verwandeln. » 

Der Bischof der Indios blieb dieser seiner Gewissensüberzeugung bis zu seinem Tod treu, 

was sich auch in seinem persönlichen Lebensstil äußerte, als der krebskranke Bischof 

bewusst auf medizinische Eingriffe und schmerzstillende Mittel verzichtete und damit das 

Schicksal der Armen solidarisch teilte. 

(Giancarlo Collet) 

 

 

11.12.2014 (Personen) 

Der prunkvolle Besuch eines Fremden 

Der Papst im Konzil, das ist eines der aussergewöhnlichen Ereignisse in der dritten 

Konzilssession. Um dem Missionsdekret Nachdruck zu verleihen, nimmt Papst Paul VI. am 

6. November 1964 an der Sitzung des Konzils teil. Er sitzt dafür am Tisch des Präsidiums. 

Sein Auftreten wird manchen Beteiligten zum Gegenstand der Reflexion. Schon in der Bar 

wird das Ereignis kritisch kommentiert. «Man hat den Papst ein bisschen wie einen 

würdigen Fremden erscheinen lassen, der einen prunkvollen Besuch abstattet» (Lu 

2,275). 

Yves Congar ist unangenehm berührt (vgl. Co 2,241) und stellt sich Alternativen vor: Der 

Papst könne mit dem Evangelienbuch einziehen und ganz regulär als Mitglied des Konzils 

an den Arbeitssitzungen teilnehmen. «Isoliert ihn seine Stellung als Haupt derart und 

versetzt sie ihn derart über das Konzil, dass er ausserhalb bleiben muss? Faktisch hat der 

Papst [auch am 6. November 1964] nicht an der Versammlung teilgenommen. Er hat 

eine ‹Geste› vollzogen» (Co 2,243). 

Auch andere stossen sich daran, dass der Papst nicht regulär in der Konzilsaula sitzt. Der 

Thron des Papstes ist meistens leer. Henri de Lubac unterhält sich mit einem anderen 

Konzilsexperten und meint, dass dort, wo der leere Thron des Papstes steht, besser das 

Evangelienbuch inthronisiert würde, und der Papst sollte regulär am Tisch des Präsidiums 

sitzen, wie es am 6. November der Fall war (vgl. Lu 2,324). 

(emf) 

 

 

12.12.2014 (Personen) 

Päpstliche Konzilsbeobachtung über Video 

Bei den neuzeitlichen Konzilien ist es üblich geworden, dass der Papst an den 

Konzilssitzungen nicht persönlich teilnimmt. Grund dafür ist einerseits das Bestreben, der 

Konzilsversammlung auf diese Weise grössere Freiheit zu geben. Andererseits wird der 

Papst mehr und mehr vom Kollegium der Bischöfe abgehoben – eben dies macht ja die 

Rückkehr zur Rede von der Kollegialität der Bischöfe so schwierig. Darum aber mischt er 

sich gewissermassen auch nicht in die Konzilsversammlung. 

Seltsam mutet dabei an, dass Papst Paul VI. in der Regel zwar nicht physisch in der 

Konzilsversammlung zugegen ist, dass er aber die Debatten über Video verfolgt. «Er 

wollte den Bischöfen einerseits volle Freiheit und Unabhängigkeit in ihren Beratungen 

lassen, andererseits aber selbst bis ins letzte Detail informiert sein, um sich nötigenfalls 

zügig einschalten zu können» (Er 85). Tatsächlich bestellt er nach den Unruhen in der 

Konzilsaula am 19. November 1964 (nach der Ankündigung über die Verschiebung der 

Abstimmung über die Erklärung zur Religionsfreiheit) sofort den Sekretär zu sich, um ihm 

Anweisungen zu geben (Ry 419). 

(emf) 



 

 

13.12.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein neuer Experte für das Missionsdekret 

In der dritten Konzilssession war der vorbereitete Text über die Mission stark kritisiert 

und an die zuständige Kommission zurückverwiesen worden (6.11.2014: 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m121865). Nach Ende der 

Konzilssession 1964 arbeitet Yves Congar einen neuen Entwurf aus, den er am 13. 

Dezember 1964 Bischof Guy-Marie Riobé von Orléans und P. André Seumois präsentiert. 

Dass Yves Congar mit dieser Thematik befasst ist, ist keineswegs selbstverständlich. Im 

November hatte sich die Kommission über die Mission nach der Ablehnung des dem 

Konzil vorgelegten Textes darauf verständigt, neue Experten zu ernennen. Dies geschah 

im Einverständnis mit dem Vorsitzenden, dem Präfekten der zuständigen Kongregation 

(«Propaganda») Gregor Petrus Agagianian. Dieser hatte dann jedoch die Kommission 

verlassen. Während die Kommission einmütig dafür plädiert hatte, u.a. Yves Congar als 

Experten hinzuzuziehen, lehnte Agagianian diesen ab. Es zeigte sich, dass Agagianian 

eine weitergehende Veränderung des ursprünglichen Textes möglichst verhindern und 

lediglich einige kleinere Korrekturen einbringen wollte. 

In einer weiteren Sitzung der Kommission beharrten die Kommissionsmitglieder auf der 

Berufung Congars, der vor allem deswegen vorgesehen worden war, weil das Konzil die 

fehlende theologische Grundlage des Missionsdekrets moniert hatte. Schliesslich wird 

Congar als einer der Experten ernannt – und macht sich sogleich an die Arbeit. 

(emf; vgl. Co 2,257.259.285-287.291f) 

 

 

14.12.2014 (Rezeption) 

Einbezug des Volkes Gottes bei der Bestellung von Bischöfen 

Beteiligung der Ortskirche bei der Bestellung der Bischöfe – dies ist nach dem Konzil ein 

oft formuliertes Desiderat. Dass dieses Plädoyer nicht erst aus einer nachkonziliaren 

Dynamik hervorgeht, sondern im Konzil selbst eine Grundlage hat, ist indirekt im Dekret 

über die Hirtenaufgabe der Bischöfe Christus Dominus zu erkennen. 

Das Dekret geht in Nr. 20 auf die Bischofsernennungen ein. Dabei wird der Wunsch 

artikuliert, «dass in Zukunft staatlichen Obrigkeiten keine Rechte oder Privilegien mehr 

eingeräumt werden, Bischöfe zu wählen, zu ernennen, vorzuschlagen oder zu 

benennen». Eine dem Konzil in der dritten Konzilssession vorgelegte Erläuterung zu 

dieser Stelle weist explizit darauf hin, es werde hier von den staatlichen Obrigkeiten 

gesprochen und nicht von den Laien, «um nicht auszuschliessen, dass die Gewohnheit, 

die einmal in Kraft war, das Volk, natürlich das christliche, beratend einzubeziehen, 

vielleicht wieder eingeführt werden könnte» (AS 3/6,169). 

Vor 45 Jahren, am 14. Dezember 1965, gab das Presbyterium im Kommissariat 

Magdeburg (damals Teil des Erzbistums Paderborn) aufgrund einer geheimen 

Abstimmung ein Votum über mögliche Nachfolgekandidaten für den zum Rücktritt 

gedrängten Weihbischof Friedrich Maria Rintelen ab. Im Protest gegen diesen Rücktritt 

wurde gefordert, das Volk Gottes, zumindest aber das Presbyterium, solle bei der 

Ernennung eines neuen Bischofs gehört werden. Das Votum des Presbyteriums wurde 

dem Paderborner Erzbischof Lorenz Jäger weitergeleitet. 

Auch in anderen Bistümern gab es entsprechende Bestrebungen. Der damalige Nuntius in 

Deutschland, Konrad Bafile, liess erkennen, dass der Vatikan in Erwartung einer 

«Neuregelung des Fragenkomplexes» hinsichtlich der Vorschlagsrechte zum Bischofsamt 



sei. Darum könne eine geheime Beteiligung der Diözesanräte vorgesehen werden. Die 

heutigen Bestimmungen des CIC Can. 377 bleiben hinter den damaligen Erwartungen 

zurück. 

(emf; vgl. Sebastian Holzbrecher: Basisgemeindliche Rezeption des Konzils in der DDR. 

In: Bi 191-199, v.a. 196f.) 

 

 

15.12.2014 (Personen) 

Ein Bonmot um den Generalsekretär 

Während der dritten Konzilssession entsteht bei vielen der Eindruck, dass der 

Generalsekretär des Konzils Pericle Felici eigenmächtig Einfluss auf den Verlauf des 

Konzils nimmt. So bezeichnet Felici am 1. Oktober 1964 die Adnexa des Schemas XIII als 

privaten Text, was er alsbald zurücknehmen muss. In den Vorgängen um die Gemischte 

Kommission für die Religionsfreiheit Mitte Oktober 

(http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m120748) scheint er die Hände im 

Spiel gehabt zu haben. 

Mit Blick auf diese Phänomene entsteht das Bonmot: «sicut dictum est a B. Papa Paulo 

sexto, Felici ter regnante». «Feliciter regnante» ist eine übliche Wendung, um die Zeit 

des «glücklichen Regierens» einer Person zu bezeichnen, wie sie auch für den Papst 

verwendet wurde. «Felici ter regnante» hingegen bedeutet: im dritten Jahr der 

Herrschaft von Felici. 

Eine sympathische Erinnerung an den Konzilssekretär soll morgen geboten werden. 

(emf; vgl. Lu 2,236) 

 

 

16.12.2014 (Weiteres) 

Eine kargere Session, oder wie man Pausen überbrückt 

Die Annehmlichkeiten für die Konzilsväter waren in der dritten Konzilssession restriktiver 

gefasst worden. Zu Beginn der Session wird bekannt gegeben, dass die Kaffeebar in der 

Konzilsaula erst um 11 Uhr geöffnet würde. Ausserdem werden die Konzilsväter 

gemahnt, bei Abstimmungen an ihren Plätzen zu sein. In der Konzilsaula lösen diese 

Ankündigungen Gemurmel aus, und Yves Congar kommentiert: «ce sera la cohue! [das 

wird ein Gedränge geben!]». 

Als am 23. Oktober 1964 – nach 11 Uhr – überraschend eine Abstimmung über das Ende 

der Debatte durchgeführt wird, befinden sich tatsächlich zahlreiche (Rynne spricht von 

200) Konzilsväter in der Bar. Nach der Abstimmung wird der Relator (Berichterstatter) 

Bischof Guano zu einem abschliessenden Wort benötigt. Er ist aber nicht auffindbar. So 

erhält der Sekretär des Konzils Pericle Felici das Wort, um die Pause zu füllen. 

Nach einigen technischen Anweisungen ist er so geistesgegenwärtig, das am 23. Oktober 

begangene Fest des Heiligen Antonius Maria Claret zu würdigen. Er erinnert daran, dass 

dieser einer der Väter des I. Vatikanischen Konzils war. Das Omen [der Wunsch] des 

amtierenden Generalsekretärs (also seiner selbst) sei es, dass beim nächsten 

Ökumenischen Konzil ein anderer Generalsekretär (denn der amtierende werde dann im 

Purgatorium weilen) den dann versammelten Vätern verkünden könne, dass einer von 

den (hier im II. Vatikanischen Konzil) Anwesenden bereits unter den Heiligen weile. Für 

diese spontane Einlassung erhält Felici Applaus. Der endlich gefundene Relator 

übernimmt das Wort. 

(emf; vgl. AS 3/5,400f; Ry 350) 

 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m120748


 

17.12.2014 (Personen) 

Moderator Döpfner als Wächter der Debatte 

Die Rahmenbedingungen der Konzilsdiskussion waren in der dritten Konzilsperiode 

verändert worden. Es gilt eine Redezeitbegrenzung von 10 Minuten. Die Reden mussten 

fünf (statt vorher drei) Tage vorher in Zusammenfassung eingegeben werden. Diese 

Regelungen wurden für eine echte Diskussion durchaus als hinderlich angesehen (vgl. A 

4,35-37). Hielten die Moderatoren die Diskussion für erschöpft, so konnten sie – mit 

Zustimmung der Konzilsväter – die Debatte abschliessen. Dann wurden nur noch Redner 

zugelassen, die für mehr als 70 Konzilsväter sprechen konnten. 

Aufgabe der Moderatoren war es ausserdem, Konzilsväter Einhalt zu gebieten, wenn sie 

nicht zum Thema sprachen. Besonders gefürchtet scheint in dieser Hinsicht Kardinal 

Julius Döpfner gewesen zu sein. Als am 21. Oktober 1964 zwei Redner von der Liste 

verschwunden waren, heisst es zwar, die beiden – Kardinal Ottaviani und Patriarch 

Maximus – hätten einen gegenseitigen «Nichtangriffspakt» geschlossen, doch vermutet 

Henri de Lubac, ihre Rede hätte vielleicht zu viele Punkte berührt, die nicht zur 

Diskussion standen (Lu 2,232). Am Vortag hatte Kardinal Döpfner als Moderator Kardinal 

Ruffini zur Ordnung gerufen, weil er nicht zur Sache sprach. Ruffini wehrt sich damit, 

dass erst am Morgen festgelegt worden sei, wovon an diesem Tag die Rede sein solle und 

er habe seine Rede schon vorher vorbereitet (vgl. AS 3/5,222). Auch Bischof Franziskus 

von Streng von Basel wird am 23. Oktober zweimal von Döpfner unterbrochen, zunächst, 

weil er nicht zur Sache sprach, dann, weil er die Zeit überzog (vgl. AS 3/5,370-374). 

Am 19. November 1964 unterbricht Kardinal Döpfner den Dominikanergeneral, der – so 

Lubac – eine banale Eloge des heiligen Thomas vorgetragen hatte und dabei war, seine 

Redezeit zu überschreiten. Man applaudiert, worin sich nach Lubac auch die Nervosität 

der Konzilsversammlung inmitten der letzten spannungsreichen Woche entlädt (vgl. Lu 

2,330f). 

(emf) 

 

 

18.12.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Wie heisse Themen sich abkühlen (I) 

Zwei der umstrittensten Konzilsthemen, die Religionsfreiheit und die Kollegialität, 

gehören heute zum selbstverständlichen Lehrbestand der römisch-katholischen Kirche. 

Am deutlichsten gilt dies für die Erklärung über die Religionsfreiheit, um die 1964 noch 

gerungen wird (vgl. Blogeintrag vom 17.11.2014). 1965 wird sie promulgiert werden 

können. 

50 Jahre später gehört die Religionsfreiheit – wie erst jüngst der Besuch des Papstes in 

der Türkei vor Augen geführt hat – zu den in päpstlicher Verkündigung am häufigsten 

angesprochenen Themen! In den brennenden Problemen der Welt heute, wenn es um 

den Frieden zwischen den Völkern und den Schutz von verfolgten Minderheiten geht, ist 

das Prinzip der Religionsfreiheit nicht mehr wegzudenken. Für die Autorität der römisch-

katholischen Kirche wäre es verhängnisvoll, wenn das II. Vatikanische Konzil den Schritt 

zur Anerkennung der Religionsfreiheit nicht getan hätte. 

Hätte man damals der Minderheit nachgegeben, so wäre die römisch-katholische Kirche 

heute in einer misslichen Lage. So hat sich rückblickend gesehen der Kampf für die 

Religionsfreiheit, obwohl sie zu einer unliebsamen, von vielen bedauerten Konfrontation 

mit einer Minderheit von Konzilsvätern führte, gelohnt. 

(emf) 



 

 

19.12.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Wie heisse Themen sich abkühlen und doch noch warm sind (II) 

Auch um die Kollegialität wurde gestritten; auch die Kollegialität ist heute 

selbstverständlicher Bestandteil der Ekklesiologie. Die Sache ist hier jedoch komplexer. 

War schon die zweite Konzilssession von einem erbitterten Kampf um die Kollegialität 

gekennzeichnet gewesen, so setzt sich dies in der dritten Konzilssession bis in die letzte 

Woche hinein fort. Eine kleine, aber hartnäckige Minderheit, die gegen die Rede von der 

Kollegialität ist, verfolgt unnachgiebig Strategien der Opposition. Die Promulgation von 

Lumen gentium macht diesem Streit ein jedoch nur vorläufiges Ende. 

Denn der Streit um die Lehre ist zwar entschieden; die Praxis der Kollegialität liess in den 

Jahrzehnten seit dem Konzil jedoch durchaus zu wünschen übrig, worauf Bischof Johan 

Bonny jüngst mit aller Deutlichkeit hingewiesen hat. 

Die Aufarbeitung der praktischen Defizite ist umso dringlicher, als im ökumenischen 

Gespräch insbesondere mit den orthodoxen und orientalischen Kirchen die Kollegialität zu 

den auch katholischerseits sehr häufig angesprochenen Themen gehört. Wie schon zur 

Konzilszeit deutlich war: ohne eine gelehrte und gelebte Kollegialität kann es keine 

Annäherung zwischen römischer und orthodoxer Kirche geben. Gelehrt wird sie nun auch 

(wieder) in der römischen Kirche. Im Leben kann noch nachgebessert werden. 

(emf) 

 

 

20.12.2014 (Rezeption) 

Grenzen der Marienfrömmigkeit 

Julius Kardinal Döpfner wirkt als engagierter Übersetzer des Konzils für Kirche im 

deutschsprachigen Raum. So predigt er auch in der Weihnachtszeit 1964 über «Maria aus 

der Sicht des Konzils». Damit greift er die Diskussionen der letzten Konzilsetappe auf, in 

denen auch Konfliktlinien zwischen unterschiedlichen Frömmigkeitstypen und 

theologischen Aussagen sichtbar wurden (siehe Konzilsblog vom 8. und 9. Dezember 

1964). 

Döpfner ordnet Maria dezidiert christologisch ein und folgt damit der Linie von Lumen 

Gentium: «Die Konzilskonstitution zeigt (…), dass Maria ganz in Christus und aus 

Christus zu sehen und zu verstehen ist.»  

Hinsichtlich der Verhältnisbestimmung zwischen Maria und Kirche macht Döpfner auf die 

Vielschichtigkeiten der Problemstellung aufmerksam. Dabei stellt er, wieder mit Lumen 

Gentium, heraus, dass sie bei aller Einzigartigkeit «Glied der Kirche» sei.  

Zugleich nennt Döpfner sie aber auch «Urbild der Kirche» - vom Typus her Urbild «der 

Jungfrau wie der Mutter». Vor diesem Hintergrund sei auch der Titel «Mutter der Kirche» 

zu begreifen, den Paul VI. zum Abschluss der Konzilsperiode genutzt hatte. 

Mit Lumen Gentium 67 schliesslich markiert Döpfner die Grenzen der Marienfrömmigkeit: 

«Sorgfältig sollen sie (d.h. die Theologen und Prediger des Gotteswortes) vermeiden, was 

in Schrift, Wort oder Tat die getrennten Brüder oder jemand anderen bezüglich der 

wahren Marienlehre der Kirche in Irrtum führen könnte. Die Gläubigen aber sollen 

eingedenk sein, dass die wahre Andacht weder in unfruchtbarem und vorübergehendem 

Affekt noch in irgendwelcher Leichtgläubigkeit besteht, sondern aus dem wahren Glauben 

hervorgehen muss.»  

(ab; Julius Kard. Döpfner: In dieser Stunde der Kirche, München 1967) 

 



 

21.12.2014 (Rezeption) 

Wider die falschen Simplifikationen 

Aussagen, die einfach und radikal klingen, haben es oft leichter als differenzierende 

Positionen. Vielleicht ist die Rezeption des II. Vatikanischen Konzils deswegen so 

schwierig. Denn das Konzil zeichnet sich in verschiedenen Hinsichten dadurch aus, dass 

es spannungsvolle Einsichten zusammenhalten will. Es verbindet Ressourcement – 

Rückkehr zu den Quellen – mit Aggiornamento. Es vergewissert sich der eigenen 

Grundlagen – Liturgie und Offenbarung – und öffnet sich zugleich für die Zeichen der 

Zeit. Es ist in den eigenen Überzeugungen verwurzelt und zeigt gleichwohl anderen 

Konfessionen, Religionen und kulturellen Werten gegenüber Respekt und Anerkennung. 

In einem Vortrag, der 1964 zur 550-Jahr-Feier der Eröffnung des Konzils von Konstanz 

1414-1418 gehalten wurde, bezeichnet Kardinal Franz König das II. Vatikanische Konzil 

als Versuch, die Anliegen des Konzils von Konstanz mit den Anliegen des I. Vatikanischen 

Konzils zu verbinden. In diesem Bemühen sei dem Konzil eine Tendenz zur coincidentia 

oppositorum, dem Zusammenfall der Gegensätze, eigen. Damit würdigt König die 

Fähigkeit des Konzils, gegen falsche Vereinfachungen die komplexe, spannungsreiche 

und manchmal sogar widersprüchliche Struktur christlichen Glaubens aufrechtzuerhalten. 

Wer die Spannungen auflösen wollte, würde den Glauben verflachen lassen. Dabei 

bezieht sich Kardinal König nicht zuletzt auf die kirchlichen Strukturen, in denen 

Spannungen gewahrt werden müssen. 

«Der Zug zur Mitte, zur coincidentia oppositorum, auf dem heutigen Konzil besteht 

theologisch in der Polarität zwischen göttlicher Autorität und menschlicher Freiheit, 

ekklesiologisch im organischen Zusammenwirken von Papsttum und Bischof, von Klerus 

und Laienwelt». 

(emf; vgl. David Neuhold: Franz Kardinal König. Religion und Freiheit. Versuch eines 

theologischen und politischen Profils. Fribourg: Academic Press, 2008 [Studien zur 

christlichen Religions- und Kulturgeschichte 8], 78-139, 81) 

 

 

22.12.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Das Volk, dem Jesus Christus seiner Menschheit nach entstammt 

Die Zeit des Konzils ist «der von Gott geschenkte Augenblick […], um in einem 

ökumenischen Geist von dem Volk zu sprechen, dem Christus seiner Menschheit nach 

entstammt». So formuliert Johannes M. Oesterreicher, einer der massgeblichen 

Wegbereiter zunächst der Erklärung über die Juden, dann der Erklärung Nostra aetate. 

Oesterreicher, 1904 in Mähren geboren, war jüdischer Herkunft und setzte sich nach 

seiner Konversion zum Christentum zeitlebens für bessere Beziehungen zwischen Juden 

und Christen ein. An einer Zusammenkunft in Ariccia 1961 legte er als Konsultor des 

Einheitssekretariates, welches die Judenerklärung vorbereiten sollte, Gründe für ein solch 

historisches Dokument dar. Dabei wies er darauf hin, dass eine wirkliche Erkenntnis Jesu 

Christi und der Kirche nicht möglich sei «ohne eine Kenntnis von Gottes Handeln ind en 

Tagen der Patriarchen und Propheten, ohne ein liebendes Wissen um die magnalia Dei, 

die Grosstaten Gottes (Ex 14,13)» 

(emf; Zitate aus: Johannes Oesterreicher: Kommentierende Einleitung [zu NA]. In: LThK2 

13 [1967] 406-487, 415f) 

 

 

23.12.2014 (Im Fokus des Konzils) 



Das Gott so teure Volk der Juden 

Die vorweihnachtliche Zeit hält den Christen von jeher ihre jüdische Wurzel vor Augen, so 

sehr dies oft verdrängt oder der jüdische Glaube christlich vereinnahmt wurde. 

Während der dritten Konzilssession war am 28./29. September 1964 (siehe die 

entsprechenden Blogbeiträge) über den damals noch als Erklärung über die Juden 

konzipierten Text diskutiert worden. Eine schwedische Korrespondentin schrieb: «Heute 

war der grösste Tag des Konzils in dieser Session; die Deklaration über die Juden wurde 

durch eine Reihe von Reden mit Pauken und Trompeten vorangetrieben; eine Ansprache 

war positiver als die andere». Zahlreiche Bischöfe traten dafür ein, die Erklärung 

postiver, liebevoller zu fassen (so Kardinal Richard James Cushings, Boston) und die 

Berufung des jüdischen Volkes in ihrer bleibenden Bedeutung anzuerkennen (so Kardinal 

Achille Liénart, Lille). Dabei wird auch auf die Geschichte des Irrtums und der 

Ungerechtigkeit seitens der Christen zurückgeblickt. 

Erzbischof Patrick Aloysius O’Boyle, Washington, formulierte: «Die beste Art, unsere 

Liebe zu jenem von Gott in alter Zeit erwählten Volk zu bezeugen – dem Volk, aus dem 

Jesus und Maria hervorgegangen sind, dem Volk, das auch jetzt Gott teuer ist um seiner 

Tugenden und seiner Frömmigkeit willen –, wäre, dass wir das jüdische Volk ausdrücklich 

um Verzeihung bitten wegen der Pein und der Ungerechtigkeit, mit denen gewisse 

Christen seine Geschichte entehrt haben». 

(emf; Zitate aus: Johannes Oesterreicher: Kommentierende Einleitung [zu NA]. In: LThK2 

13 [1967] 406-487, 441.443) 

 

 

24.12.2014 (Personen) 

1914 – die erste traurige Kriegsweihnacht 

Yves Congar, geboren am 8. April 1904 in der französischen Stadt in Sedan im Norden 

Frankreichs und im Kardinalsrang am 22. Juni 1995 in Paris gestorben, erlebte, wie seine 

Heimatstadt im August 1914 von deutschen Truppen erobert wurde und bis zum 

Waffenstillstand 1918 besetzt blieb. Während des Krieges wurde sein Vater, ein 

wohlhabender Tuchhändler, als Zwangsarbeiter nach Deutschland deportiert. 

Seit Beginn des Krieges führte der zehnjährige Yves ein Tagebuch. Im August 1914 

wurde Sedan eingenommen und ein Offizier in der Wohnung der Congars einquartiert 

(vgl. auch Konzilsblog vom 7. September 2014). Das Weihnachtsfest 1914 war für die 

Familie Congar, ja für die ganze Bevölkerung der kriegführenden Staaten, die bereits 

viele Verluste zu verzeichnen hatte, äusserst traurig. Die allgemeine Ansicht vom 

Sommer 1914, dass der Krieg kurz – und schmerzlos, müsste man beifügen – sein werde 

und an Weihnachten 1914 alles vorüber sei, bewahrheitete sich nicht. Aus dem 

Bewegungskrieg entwickelte sich an der Westfront ein vierjähriger verlustreicher 

Stellungskrieg, dessen Kilometer «0» an der trinationalen Grenze Frankreich – Schweiz – 

Deutschland beim Punkt Le Largin im schweizerischen Pruntruterzipfel lag. 

Auch für die neutrale Schweiz war Weihnachten 1914 ein trauriges Fest. Von den 100‘000 

Soldaten an der Grenze und in den Fortifikationen Murten und Hauenstein waren die 

meisten erstmals lange weg von zuhause. Ihre Arbeitskraft fehlte, Erwerbsersatz gab es 

noch nicht, so dass die Frauen die Hauptarbeit leisten mussten, während die Soldaten 

den eher langweiligen Wachtdienst leisten musste. 

An vielen Orten der Kriegsfront ging es am Heiligabend 1914 friedlich zu. Im Largzipfel 

bei Pruntrut veranstalteten Schweizer Soldaten ein kleines Weihnachtskonzert. Engländer 

und Deutsche stiegen aus den Schützengräben und tranken gemeinsam Wein. An 

einzelnen Orten an der Kriegsfront wurde sogar Fussball gespielt. Das Weihnachtsfest 



1914 sollte für viele Soldaten das letzte sein. Bis 1918 verloren gegen 10 Millionen 

Männer ihr Leben. 

(ufw; vgl. http://www.14-tagebuecher.de/page/de/timeline/yves-congar/ Das Museum 

der Kulturen in Basel zeigt bis zum 11. Jan. 2015 die Ausstellung «Traurige 

Weihnachten»: www.mkb.ch; der Militärhistoriker Markus Pöhlmann legt in der NZZ vom 

23. Dezember 2014 auf S. 6 instruktiv dar, dass ein Hauptgrund für den 

«Weihnachtsfrieden» nicht die Rückbesinnung auf Spiritualität war, sondern der Mangel 

an körperlicher und geistiger Kraft und die fehlenden militärischen Mittel im harten 

Winter.) 

 

 

25.12.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Das Licht der Völker, das Jesus Christus ist 

Weihnachten gibt Anlass, die Lichtverhältnisse und damit verbunden die 

Eigentumsverhältnisse in Erinnerung zu bringen, die das II. Vatikanische Konzil 1964 in 

der Kirchenkonstitution Lumen gentium beschrieben hat. 

Jesus Christus ist das Licht der Völker. Nicht die Kirche ist das Licht, sondern Jesus 

Christus (LG 1 und 3). Dieses Licht gehört nicht der Kirche, sondern es ist das Licht der 

Völker, denen die Kirche dienend zugeordnet ist. 

«Christus ist das Licht der Völker. Darum ist es der dringende Wunsch dieser im Heiligen 

Geist versammelten Heiligen Synode, alle Menschen durch seine Herrlichkeit, die auf dem 

Antlitz der Kirche widerscheint, zu erleuchten, indem sie das Evangelium allen 

Geschöpfen verkündet» (LG 1). 

Nicht anders als indem sie sich selbst vom Licht Jesu Christi erleuchten lässt, kann die 

Kirche ihre Sendung erfüllen. 

Wie das konkret geht? Indem die Kirche den Anfang weiterführt, den Jesus gelegt hat: Er 

«Der Herr Jesus machte den Anfang seiner Kirche, indem er frohe Botschaft verkündigte, 

die Ankunft nämlich des Reiches Gottes, das von alters her in den Schriften verheissen 

war. … Vor allem aber wir dieses Reich offenbar in der Person Christi selbst, des Sohnes 

Gottes und des Menschensohnes, der gekommen ist ‹um zu dienen und sein Leben 

hinzugeben als Lösegeld für die Vielen› (Mk 10,45)» (LG 5). 

(emf) 

 

 

26.12.2014 (Im Fokus des Konzils) 

Weihnachtlich begründete Solidarität 

Solidarität ist eines der Zeichen der Zeit, das den Ansatz der Pastoralkonstitution 

Gaudium et spes bestimmt. Die Solidarität, die sich menschheitlich zeigt, muss von der 

Kirche geteilt werden, und zwar nicht so, dass sie dafür erst Kontakte mit der Welt 

knüpft, sondern indem sie die Verbundenheit mit der Welt als gegeben aufnimmt. Denn 

sie hat «das Geheimnis der Solidarität» zu bezeugen, die von Gott her gestiftet ist. 

Weihnachtlich führt es Paul-Werner Scheele in seinen Ausführungen zur dritten 

Konzilsperiode aus: «Gott selber hat sich mit der Menschheit solidarisch erklärt, als der 

göttliche Sohn Mensch geworden ist. Er hat in letzter gelebter und erlittener Solidarität 

das Menschenlos bis zum bitteren Tod auf sich genommen. Er will in bleibender 

Solidarität die Menschheit an seiner Auferstehung teilnehmen lassen. Zu diesem Zweck 

hat er seine Kirche gegründet. Sie soll wirksames Zeichen dieser Gemeinschaft sein. 

Deshalb ist sie in letzter Tiefe dem Gottmenschen verbunden und gleichzeitig jedem 

einzelnen Menschen dieser Erde». 

http://www.14-tagebuecher.de/page/de/timeline/yves-congar/
http://www.mkb.ch/


Für die Konsequenzen weist Paul-Werner Scheele auf eine Konzilsrede von Bischof 

Pourchet von Saint-Flour hin. Dieser unterstreicht: «So erscheint die Kirche nicht wie 

eine Macht ausserhalb dieser Welt und ihr bisweilen entgegengesetzt, nicht sozusagen 

wie eine Barmherzige Schwester, die den Leiden dieser Welt zu Hilfe kommt und Medizin 

reicht, nicht wie eine Gouvernante, die einen von aussen her mit ihren Ratschlägen 

überschüttet». 

(emf; Zitate aus Paul-Werner Scheele: Als Journalist beim Konzil. Erfahrungen und 

Erkenntnis in der 3. Session. Würzburg: Echter, 2010, 103f) 

 

 

27.12.2014 (Weiteres) ‹› 

Autorität in der Kirche heute 

Am 1. Oktober 1964 fand im Ordinandenseminar der Diözese Basel in Solothurn die 

feierliche Eröffnung des Studienjahres statt, in Anwesenheit des soeben aus Rom vom 

Konzil zurückgekehrten Basler Bischofs Franziskus von Streng. Alois Müller, Professor für 

Pastoraltheologie an der Theologischen Fakultät der Universität Freiburg im Uechtland, 

hielt den Festvortrag, aus dem einige Sätze auch in die Gegenwart hinein gesprochen 

sind: 

«Die gegenwärtigen Veränderungen im Leben der Kirche werden von vielen nur als 

Anpassung an den ‹Geschmack› der Zeit gedeutet. Sie sprechen dann von 

‹Zugeständnissen›, die sie lieber nicht sehen wollten. Ihre Formel lautet: ‹Nur so viel 

ändern, als unbedingt notwendig; so viel festhalten, als immer möglich. › Richtig ist 

jedoch eine andere Grundhaltung, welche die Veränderungen in der Kirche nicht als 

zufällig und vorübergehend erachtet, sondern weiss, dass sie Wesentliches sind, ein 

fortwährendes ‹Sich-auf-den-geschuldeten-Stand-bringen›, ein ‹aggiornamento›, das 

den gottgewollten Vorgängen in der Menschheit entspricht. Darum lautet ihre Formel 

nicht nach dem gegenteiligen Extrem: ‹So viel ändern als nur möglich›, sondern: ‹So viel 

ändern und so viel festhalten, als seinsgemäss ist. ›» 

(ufw: Leonhard M. Weber: Autorität in der Kirche heute, in: SKZ132[1964], Nr. 43, 558–

561, hier 558.) 

 

 

28.12.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

50 Jahre Ökumenisches Institut der Universität Freiburg i.Ü. und 50 Jahre 

Schweizerische Theologische Gesellschaft 

Im gleichen Jahr, in dem das Ökumenismusdekret «Unitatits redintegratio» von den 

Konzilsvätern verabschiedet wurde, wurden in der Schweiz zwei wichtige Grundpfeiler für 

die Ökumene gelegt.  

«Die Geschichte der Schweizerischen Theologischen Gesellschaft (SThG) reicht bis ins 

Jahr 1959 zurück, als die Idee der Gründung einer wissenschaftlichen Vereinigung 

lanciert wurde, die das Forum für Gespräche unter Theologinnen und Theologen aller 

Konfessionen bieten könnte. Eine Gruppe von sieben Initianten (Johannes Feiner [Chur], 

Walter Frei [Bern/Basel], Otto Karrer [Luzern], Jean-Louis Leuba [Neuchâtel], Heinrich 

Ott [Basel], Arthur Rich [Zürich] und Heinrich Stirnimann [Fribourg]) hat in den 

verschiedenen universitären und kirchlichen Bereichen die Frage der Wünschbarkeit und 

Möglichkeit der Gründung einer solchen Gesellschaft abgeklärt. Die Reaktionen waren 

äusserst ermutigend, so dass am 12.Dezember 1964 in Bern unter Anwesenheit von 

etwa 80 Teilnehmern einstimmig der Gründungsbeschluss gefasst werden konnte. Die 

konstituierende Versammlung wurde am 20.November 1965 (gleichfalls in Bern) 



abgehalten. Im darauffolgenden Jahr (1966) wurde die SThG in die Schweizerische 

Geisteswissenschaftliche Gesellschaft (heute: Schweizerische Akademie für Geistes- und 

Sozialwissenschaften [SAGW]) aufgenommen» (so die Selbstdarstellung unter 

http://www.sagw.ch/sthg/die-gesellschaft.html). 

Der bereits genannte Heinrich Stirnimann OP war auch der Gründervater des 

Ökumenischen Instituts der Universität Freiburg im Uechtland. Es wurde 1964 – noch 

während des Zweiten Vatikanischen Konzils – gegründet. «Es ist heute ein anerkanntes 

Kompetenzzentrum der Theologischen Fakultät der Universität Fribourg. Seine 

Aufmerksamkeit gilt sowohl der spezifisch westkirchlichen Entwicklungen im Verhältnis 

zwischen der katholischen Kirche und den reformatorischen Gemeinschaften als auch den 

Ostkirchen, ihrer Geschichte, Theologie und Gegenwart. Zahlreiche Partnerschaften mit 

kirchlichen und akademischen Einrichtungen zeigen, dass bei der Arbeit für die tiefere 

Gemeinschaft der Christen Theologie und Leben, Gedanken und Glaubenszeugnis, der 

Dialog der Liebe und der Dialog der Wahrheit eng zusammengehören» (so die 

Selbstdarstellung unter http://www.glaubeundgesellschaft.ch/ueber-uns/uni-

freiburg/oekumenisches-institut). 

(ufw) 

 

 

29.12.2014 (Rezeption) 

Einander annehmen und ertragen 

Die Konzilsarbeit war immer auch eine Arbeit der Vermittlung, welche einen Geist des 

Respektes voreinander voraussetzt. Dies galt auch für die nachkonziliare Zeit. Deutlich 

wird dies in einer Sylvesterpredigt von Kardinal Julius Döpfner im Jahr 1975 mit Blick auf 

die zu Ende gegangene Würzburger Synode. Sie ist bis heute beherzigenswert. 

«Wir wollen einander annehmen und ertragen. Das besagt, dass wir miteinander reden, 

hinhören, uns informieren lassen, die Motive und die letzte Einstellung des anderen zu 

verstehen suchen, uns sorgfältig vor Unterstellungen hüten, eigene Missgriffe 

eingestehen, immer wieder neu mit unserem und der anderen Versagen rechnen und zur 

Verzeihung bereit sind. Ganz wichtig ist es, dass wir die umfassende Gemeinschaft der 

Kirche gelten lassen, ja uns ausdrücklich und von innen heraus zu ihr bekennen und uns 

für sie in unserem Vorgehen verantwortlichen wissen». 

(zitiert nach: Karl Lehmann: Brückenbauer in einer Zeit des Übergangs. Julius Kardinal 

Döpfner zum Gedenken. Würzburg: Echter, 2013, 50; emf) 

 

 

30.12.2014 (Rezeption, Fokus) 

Ehe und Familie – keine raschen Antworten 

Die Gläubigen beobachten Ende 1964 das Konzil sehr genau. Dabei geht es auch um die 

Frage, welche Folgen das Konzil für die Katholikinnen und Katholiken haben wird. Gerade 

im Blick auf die Lehre von Ehe und Familie deuten sich Umbrüche an, die viele Menschen 

direkt betreffen. 

Julius Kardinal Döpfner ist sich dieser Erwartungen bewusst. Ende 1964 predigt er über 

das Konzil und die Bedeutung für Ehe und Familie. Rückblickend auf die Session fasst er 

zusammen: «In den letzten Wochen der 3. Konzilsperiode wurden bei der Behandlung 

des wichtigen Schemas ‹Die Kirche in der Welt unserer Zeit› auch wesentliche Fragen 

über Ehe und Familie besprochen. Dabei wurde sichtbar, wie die Kirche sich müht, im 

Verständnis der ehelichen Liebe und ihrer Zuordnung zur verantwortungsbewussten 

Elternschaft, in den damit verbundenen schwierigen Fragen der Geburtenregelung und 

http://www.sagw.ch/sthg/die-gesellschaft.html
http://www.glaubeundgesellschaft.ch/ueber-uns/uni-freiburg/oekumenisches-institut
http://www.glaubeundgesellschaft.ch/ueber-uns/uni-freiburg/oekumenisches-institut


der Überbevölkerung jene Antwort zu geben, die der Ordnung Gottes und zugleich den 

schwierigen Problemen der Gegenwart gerecht wird.» 

Döpfners Konkretisierungen der anstehenden Aufgaben für die Ehepastoral der Kirche 

klingen wie ein Auszug aus den Diskussionen im heutigen Prozess der Familiensynode in 

Rom: eine veränderte Sicht auf Geschlechtlichkeit mit neuen Herausforderungen für das 

sittliche Empfinden, die Notwendigkeit einer vertieften Vorbereitung auf die Ehe, die 

Förderung einer Kultur der christlichen Familie als Zelle der Kirche… 

«Schliesslich müssen auch die quälenden Eheprobleme in einem neuen Licht gesehen 

werden. Wundert Euch nicht, wenn die Hirten der pilgernden Kirche hier ringen müssen 

und nicht in allem gleich eine rasche, runde Antwort geben.»  

Hier üben sich die Gläubigen nun schon seit 50 Jahren in Geduld. 

(ab; Döpfner, In dieser Stunde der Kirche, München 1967, 44f) 

 

 

31.12.2014 (Heute vor 50 Jahren) 

Frei von Einengung – aber keine Unverbindlichkeit 

Unermüdlich spricht Julius Kardinal Döpfner über das Konzil. Keine Gelegenheit lässt er 

aus. Das Konzil und die Themen des Konzils sind der basso continuo all seiner 

Ansprachen, Predigten und Reden in den 1960er Jahren. 

Am 31. Dezember 1964 hält Döpfner eine Sylvesterpredigt im Münchner Dom. Hier 

versucht er, das Konzil mit dem Alltagsleben der Gläubigen zu verbinden. Schon früh 

erkennt er ein Missverständnis in der populären Rezeption des Konzils, welche das Konzil 

vor allem als Erleichterung von zu grossen kirchlichen Bürden für die Menschen sehen 

wollte. 

«Das christliche Leben wird leichter und zugleich schwerer. Es wird leichter, weil wir in 

der Fülle Christi und seiner Kirche sicherer und froher werden, weil wir spüren, wie die 

Kirche uns Halt gibt, ohne uns einzuengen. Darin aber wird unser christliches Leben 

schwerer, dass wir zu grösserer Entschiedenheit zu Christus, zu grösserer Treue und 

Liebe zu ihm und seiner Kirche gefordert werden. Darum täuschen sich jene, die da 

meinen, das christliche Leben werden jetzt unverbindlicher und bequemer und könne 

überdies von allen verstanden werden. Die Nachfolge Christi bleibt ein unerbittliches 

tägliches Kreuznehmen, das auch weiterhin viele unserer Mitmenschen sinnlos erscheinen 

wird. Wehe der Kirche Jesu Christi, wenn sie sich anpassen würde auf Kosten des 

Ärgernisses, das im Kreuze Jesu Christi liegt.» 

(ab; Döpfner, In dieser Stunde der Kirche, München 1967, 44) 

 

 

1.1.2015 (Im Fokus des Konzils) 

Gemeinsam für den Frieden einstehen 

Am Jahreswechsel wird Bilanz gezogen. Krisen und Katastrophen bleiben besonders im 

Gedächtnis, und so stehen am Beginn eines neuen Jahres nicht selten Befürchtungen für 

das Kommende. Um das Konzil herum wurde ebenfalls Rückschau und Vorschau 

betrieben, mit ähnlicher Einsicht in die Unwägbarkeit. Paul-Werner Scheele, in der dritten 

Konzilsperiode als Journalist beim Konzil, notierte Ende Oktober 1964: 

«Dieser Tage sagte jemand in Rom: ‹Es darf keine 4. Konzilsperiode mehr geben!› 

Gefragt, warum denn nicht, gab er zur Antwort: ‹Während der 1. Sessio brach die 

Kubakrise aus. Zur Zeit der 2. wurde Kennedy ermordet. Diesmal kam es zum Sturz 

Chruschtschows und zur Atombombenexplosion in China. Wer weiss, was da bei einer 4. 

Periode noch alles passiert!›» 



Im Horizont der während des Konzils erfahrenen Krisen geschah in der 

Pastoralkonstitution über Kirche in der Welt von heute etwas Bemerkenswertes. Peter 

Knauer identifiziert im Abschnitt über die Friedensbemühungen einen Abschnitt, «in dem 

sich die katholische Kirche mit allen Menschen in ein und dasselbe ‹Wir› fasst, vielleicht 

in einer lehramtlichen Aussage zum ersten Mal in der ganzen Geschichte der Kirche»: 

«Gewarnt vor Katastrophen, die das Menschengeschlecht heute möglich macht, wollen 

wir die Frist, die uns noch von oben gewährt wurde, nützen, um mit geschärft em 

Verantwortungsbewusstsein Methoden zu finden, unsere Meinungsverschiedenheiten auf 

eine Art und Weise zu lösen, die des Menschen würdiger ist. Die göttliche Vorsehung 

fordert dringend von uns, dass wir uns von der alten Knechtschaft  des Krieges befreien. 

Wohin uns der verhängnisvolle Weg, den wir beschritten haben, führen mag, falls wir 

nicht diesen Versuch zur Umkehr machen, das wissen wir nicht. […] Es ist also deutlich, 

dass wir mit all unseren Kräften jene Zeit vorbereiten müssen, in der auf der Basis einer 

Übereinkunft zwischen allen Nationen jeglicher Krieg absolut geächtet werden kann» (GS 

81f). 

(emf; Zitate aus: Paul-Werner Scheele: Als Journalist beim Konzil. Erfahrungen und 

Erkenntnis in der 3. Session. Würzburg: Echter, 2010, 101; Peter Knauer: Einige in ihrer 

Tragweite noch kaum erkannte Grundaussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils. In: 

Philipp Thull [Hrsg.]: Ermutigung zum Aufbruch. Eine kritische Bilanz des Zweiten 

Vatikanischen Konzils. Darmstadt: WBG, 2013, 138-146, 145) 

 

 

2.1.2015 (Heute vor 50 Jahren) 

Unerledigtes fürs neue Jahr 

Drei Konzilstexte scheinen am Ende des Jahres 1964 an seidenen Fäden zu hängen: die 

Konstitution über die Offenbarung, die Erklärung zur Religionsfreiheit und das Schema 

XIII. Papst Paul VI. hatte zum Abschluss der Konzilssession angekündigt, dass das Konzi 

mit der vierten Sitzungsperiode abgeschlossen würde. 

Gerade auf das Schema XIII übt diese Perspektive Druck aus. Der Generalsekretär des 

Konzils Felici warnt im Dezember vor einer thematischen Ausweitung des Schemas und 

plädiert für eine Verschlankung, um manche Fragen eher nachkonziliaren Kommissionen 

zu überlassen. Demgegenüber postulieren andere eine Unterbrechung des Konzils, um 

eine Vertiefung diverser Themen zu ermöglichen und erst dann das Konzil zum Abschluss 

zu bringen. 

In einem Memorandum, das am 23. Dezember 1964 an den Papst gesandt wird, 

unterteilt Felici die noch ausstehenden Konzilstexte in drei Gruppen: solche, über die nur 

noch abgestimmt werden müsse, solche, bei denen nur über Änderungsanträge 

abgestimmt werden müsse und solche, die noch zu diskutieren seien.  

Am 30. Dezember 1964 findet eine nur wenige Tage zuvor zusammengerufene Sitzung 

der Leitungsorgane des Konzils statt. Infolge dieser kurzfristigen Einberufung fehlen an 

der Sitzung diverse Mitglieder. Im Anschluss an die Sitzung wird als Zeitpunkt der letzten 

Konzilssession der Herbst 1965 vorgeschlagen. Schema XIII soll auf die 

«charakteristischen und wesentlichen Grundlinien reduziert» werden. Fragen, die der 

Papst sich vorbehält, sollen vermieden werden. 

(emf; vgl. A 4,567-580) 

 

 

3.1.2015 (Rezeption) 

Aufbruch zur Zukunft in ökumenischer Freundschaft 



Wenn ein Konzil einen Text verabschiedet, sind damit noch nicht Realitäten der Kirche 

verändert. Dies gilt auch für das Dekret über den Ökumenismus Unitatis redintegratio, 

das in der dritten Konzilssession 1964 verabschiedet worden war. Die Umsetzung ist der 

Folgezeit anvertraut. 

Die folgende Geschichte trug sich in Bukoba, einer kleinen Stadt in Tansania zu. Dort 

lagen die römisch-katholische Kirche und die lutherische Kirche in grosser Nähe 

zueinander. Die verantwortlichen Seelsorger, ein katholischer Priester und ein 

lutherischer Bischof, «hatten kaum irgendwelche Kontakte zueinander. Der katholische 

Priester fuhr jeden Tag mit seinem Motorrad am Haus des Bischofs vorbei, aber die 

beiden begegneten sich nie. In seinem unnachahmlichen Tonfall erzählte […] der Bischof, 

wie der Priester eines Morgens sein Motorrad vor seinem Haus angehalten habe, 

eingetreten sei und mit freudevollem Ausdruck verkündet habe: ‹Wir erhielten 

Instruktionen vom Vatikan. Von jetzt an sollen wir Freunde sein›». 

(Jonas Jonson: Die Bedeutung des II. Vatikanischen Konzils angesichts der heutigen 

ökumenischen Situation – aus der Perspektive des Ökumenischen Rates der Kirchen. In: 

Peter Hünermann [Hrsg.]: Das Zweite Vatikanische Konzil und die Zeichen der Zeit 

heute. Freiburg i.Br.: Herder, 2006, 451-473, 385-390, 385; emf) 

 


