Archiv Blogbeitrage 2014

1.1.2014 (Weiteres)

«Erinnerung an die Zukunft»

Auch das Jahr 2014 wird gepragt sein von «runden» Jahrtagen, an denen die Erinnerung
an vergangene Ereignisse wachgehalten und gelegentlich auch beschworen wird: so
jahren sich z.B. zum 100. Mal der Beginn des Ersten Weltkriegs und der 1200. Todestag
Karls des GroBen, der nicht zuletzt durch die jahrliche Verleihung des Karlspreises der
Stadt Aachen in den Aufmerksamkeitsradius der europadischen Gegenwartsgesellschaft
hineinreicht. Im kirchengeschichtlichen Bereich ist die beginnende, mehrjahrige 600-
Jahrfeier des Konstanzer Konzils zu nennen, wobei das Programm entsprechend der
historischen  Verbindungen der einstigen Bischofsstadt mit der Schweiz
grenziberschreitend angelegt ist (http://www.konstanzer-konzil.de).

Christliches Zeitempfinden freilich umfasst, wie es nicht zuletzt die Liturgie zeigt, neben
der Vergangenheit auch die Gegenwart und die Zukunft. So stellt sich die Frage nach
dem Wie und dem Wozu einer christlichen Erinnerungskultur und naherhin auch nach
dem Wie und Wozu der Erinnerung an das II. Vaticanum.

Hierzu schrieb vierzig Jahre nach dem Konzil Karl Kardinal Lehmann: «Wir lassen uns
durch die Besinnung auf das Konzil an ein geistiges und geistliches Erbe erinnern, das wir
der Vergesslichkeit unserer schnelllebigen Gesellschaft entreiBen und in Dankbarkeit neu
annehmen wollen. Solche Erinnerung fihrt uns durch Verkrustungen aller Art wieder
zuriick zu den unverbrauchten Quellen christlichen Lebens, vor allem zum Wort Gottes.
So kann die Erinnerung neue schopferische Krdfte entbinden, die faszinierender und
wagemutiger sind als die neuesten Moden des Zeitgeistes, die morgen schon wieder von
gestern sind. In diesem Sinne ist das Gedachtnis des Konzils ein herausforderndes
Abenteuer, das die Wachheit und Bereitschaft, die Umkehrfahigkeit und die Sensibilitat
unseres Glaubens auf die Probe stellt. Gerade darum tut lebendige Erinnerung Not.»
(Michael Quisinsky,; Zitat von Karl Lehmann aus: Karl Lehmann: Das II. Vatikanum - ein
Wegweiser. Verstédndnis — Rezeption — Bedeutung. In: Peter Hiinermann u.a. (Hg.): Das
Zweite Vatikanische Konzil und die Zeichen der Zeit heute (FS Karl Kardinal Lehmann).
Freiburg i.Br. 2006, 11-26, 26. Fir den Titel dieses Beitrags vgl. Jan-Heiner Tiick:
Erinnerung an die Zukunft. Das Zweite Vatikanische Konzil. Freiburg i.Br. 2013)

2.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Vorbereitungen der Pilgerreise Pauls VI.

Eines der am besten gehliteten Geheimnisse der vergangenen Jahre, und das in einer
Institution, die fir ihre Indiskretionen bekannt ist, so nennt Xavier Rynne den Plan der
Reise von Papst Paul VI. ins Heilige Land (Ry 266). Der Plan wurde bereits in einem
Gesprach mit Kardinal Augustin Bea im September 1963 thematisiert (Schm 551) und
wuchs im Laufe des Herbstes weiter heran. Die endgiltige Entscheidung kdénnte durch
einen Brief von Patriarch Athenagoras in der letzten Novemberwoche ausgelést worden
sein.

Zwei Tage nach der Anklindigung der Pilgerreise in der Rede Pauls VI. zum Abschluss der
zweiten Konzilssession lud Patriarch Athenagoras Paul VI. zu einer Begegnung nach
Jerusalem ein. Am Heiligabend 1963 traf ein Telegramm aus Konstantinopel ein, das die
Entsendung einer Delegation des Patriarchates nach Rom ankiindigte. Am 27. Dezember


http://www.konstanzer-konzil.de/

traf Metropolit Athenagoras von Thyateira in Rom ein (vgl. Schm 596). Am 30. Dezember
wird das Protokoll fir den Besuch durch Unterschriften besiegelt (vgl. Wi 87).

Den Sylvestertag verbringt der Sekretar des Einheitssekretariates mit dem Metropoliten
in Subiaco. Am Neujahrstag besuchen beide noch die Ausgrabungen von St. Peter, bevor
Willebrands den Metropoliten zum Flughafen begleitet (vgl. Wi 87f). Nur zwei Tage spater
wird Willebrands seinen eigenen Koffer packen kdénnen.

(emf)

3.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Protokollfragen

«Freunde besuchen», in dieser Bereitschaft liegt der Schlissel zu den
Protokollschwierigkeiten, die vor Beginn der Pilgerreise von Paul VI. gelést werden
mussten. Hauptproblem war, so Kardinal Augustin Bea im Ruckblick, der mehrere
Jahrhunderte giiltige Brauch, «dass der Papst die Besuche nicht personlich erwidert,
sondern sich dazu seines Staatssekretars bedient» (Schm 596). Doch wie wiirde dies auf
die Patriarchen wirken? «Nun aber erklarte sich der Heilige Vater ohne weiteres bereit,
die Gegenbesuche bei den nichtkatholischen orientalischen Patriarchen persénlich
abzustatten, also nicht nur beim Okumenischen Patriarchen von Konstantinopel [...],
sondern auch bei den anderen Patriarchen, die ihm einen Besuch machen wollten» (Schm
596).

Papst Paul VI. selbst sagte zu Kardinal Bea: «Ich gehe in das Heilige Land als einfacher
Pilger, ohne Tiara und Mitra. Einige haben wegen meines persdnlichen Gegenbesuches
beim Okumenischen Patriarchen Schwierigkeiten bereitet, aber ich sehe darin keine
Schwierigkeit. Auch Jesus hat seine Freunde besucht; warum sollte sein Stellvertreter auf
Erden das nicht tun dirfen?» (Schm 596f).

(emf)

4.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Auf der Frontseite der NZz

Der Besuch Pauls VI. im Heiligen Land und das Treffen mit dem Okumenischen
Patriarchen Athenagoras war schon im Vorfeld ein Medienereignis. So brachte die NZZ in
ihrer Morgenausgabe vom 3. Januar einen ausflhrlichen Bericht Gber die Vorbereitungen
der Reise. Paul VI. selbst nannte in seiner Neujahrsansprache zwei Ereignisse, die im
Jahre 1964 «das Schicksal vieler Menschen beeinflussen kénnten. Das eine sei seine
bevorstehende Pilgerfahrt ins Heilige Land, das andere die dritte Sitzungsperiode des
Zweiten Vatikanischen Konzils, die im nachsten Herbst in Rom abgehalten werden soll. Er
hoffe, betonte der Papst, das Konzil zu einem <guten Ende> bringen zu kénnen».

Die NZZ berichtete nicht nur Uber die umfangreichen Vorbereitungen in Israel flir den
bevorstehenden Papstbesuch, sondern informierte auch (ber Ausserungen Kénig
Husseins von Jordanien, der am 2. Januar 1964 in Jerusalem eine Pressekonferenz gab:
«Die bevorstehende Pilgerreise des Papstes sei ein Markstein nicht nur in der Geschichte
des Heiligen Landes, sondern fir die gesamte Welt. Dieser Besuch des Heiligen Vaters
kdnnte eine neue Aera der Zusammenarbeit und des Verstehens zwischen den beiden
grossen Religionen Islam und Christentum ankindigen. In Beantwortung von Fragen
erklarte der Kénig, er messe der Pilgerfahrt des Papstes keine politische Bedeutung zu.
Auf die Frage, ob Hussein der Ansicht sei, der Besuch kdnne die Beziehungen zwischen



dem jordanischen Volke und dem <Volk des besetzten Palastina> verbessern, antwortete
der Konig, dies sei ein ganz anderes Problem. Es sei ein Problem der Ungerechtigkeit,
erst wenn eine gerechte Lésung dieser Frage gefunden worden sei, kénnten sich diese
Beziehungen verbessern. Hussein betonte, die jetzige Lage kdame beinahe einem
Kriegszustand gleich».

(ufw; NZZ 3. Januar 1964, Morgenausgabe, verschiedene Artikel auf der Frontseite)

5.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Das erste Treffen Pauls VI. mit dem Okumenischen Patriarchen

Wahrend des Besuchs Pauls VI. im Heiligen Land war von Rom aus urspringlich kein
Treffen mit dem Okumenischen Patriarchen Athenagoras vorgesehen; das Treffen war
eine Idee des Okumenischen Patriarchen selbst, der das rémische Staatssekretariat
ablehnend gegeniberstand. Paul VI. und Kardinal Bea aber nahmen den Vorschlag des
Patriarchen gerne auf. Und so kam es am 5. und 6. Januar 1964 zu den beiden Treffen
von Paul VI. und dem Okumenischen Patriarchen, die fiir die Heilige-Land-Reise am
pragendsten waren.

Am 5. Januar 1964 traf erstmals seit 535 Jahren der abendlandische Patriarch Paul VI.
mit dem Patriarchen des Ostens zusammen. In der Residenz des Apostolischen Delegaten
kam es «zu einer herzlichen, langen Umarmung der beiden Patriarchen. Das war mehr
als eine spontane Geste, sicher nicht nur ein privates cor ad cor loquitur, aus dem
Moment geboren. In dieser Geste begegneten sich zwei Schwesterkirchen, die 900 Jahre
getrennt waren» (Er 89). Die beiden Patriarchen setzten sich danach auf zwei gleich hohe
Stihle: Paul VI. liess vorgangig den fur ihn vorgesehenen erhéhten Sitz entfernen lassen.
Das Gesprach wurde mit einem gemeinsamen Vaterunser und der Verpflichtung
beschlossen, die Einheit zu suchen und die Differenzen in Wahrheit und Liebe zu
untersuchen. Das Geschenk Pauls VI., ein Kelch, bedeutete nicht nur die theologische
Anerkennung der Eucharistie der Orthodoxen, sondern auch das Ziel der Okumene, die
volle eucharistische Gemeinschaft, zum Ausdruck.

(ufw; Er 89)

6.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Das zweite Treffen Pauls VI. mit dem Okumenischen Patriarchen

Die zweite Begegnung Pauls VI. mit dem Okumenischen Patriarchen fand am 6. Januar
1964 im Sitz des griechisch-orthodoxen Patriarchen in Jerusalem statt, wo Paul VI.
seinen Gegenbesuch abstattete. Abwechselnd lasen die beiden Patriarchen Joh 17 vor,
das Gebet Jesu um die Einheit seiner Jinger.

Die NZZ war in der Bewertung der beiden Begegnungen zuritckhaltend: «Noch ist es zu
frih, die Auswirkungen dieses Treffens in allen ihren Konsequenzen zu Uberblicken. Wird
es der Ausgangspunkt zu einer engeren Verbindung zwischen der katholischen Kirche und
den Ostkirchen sein? Die offizielle Verlautbarung umgeht in vorsichtig und allgemein
gehaltenen Wendungen alles, was zu weitgehende Spekulationen auslésen kdénnte. Die
fir den ganzen Besuch Pauls VI. strikte durchgefiihrte Sprachregelung, es handle sich um
eine Pilgerfahrt des Papstes, der zu den Urspriingen des christlichen Glaubens habe
zurlickkehren wollen, und .jede anderweitige Interpretation der Fahrt ins Heilige Land sei
abwegig, wird auch hier eingehalten. Dio heiden Kirchenfihrer werden als Pilger
bezeichnet, die ihre Reise nach Palastina benlitzt hatten, um sich nach Jahrhunderten des
Schweigens wieder zu treffen im gemeinsamen Wunsch, Gottes Willen nachzuleben und



die Wahrheit seines Evangeliums zu verkiinden» (NZZ 7. Januar 1964, Morgenausgabe,
Frontseite).
(ufw; Er 89)

7.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Die politischen Implikationen der Heilig-Land-Reise

Neben den zwei Begegnungen Pauls VI. mit dem Okumenischen Patriarchen sollen die
Treffen Pauls VI. mit dem griechisch-orthodoxen Patriarchen Benediktos und dem
Patriarchen der armenisch-apostolischen Kirche, Derderian, nicht vergessen gehen, mit
denen Paul VI. ebenfalls um die Einheit der Kirche betete.

Die Heilig-Land-Reise wurde auch zu einem Katalysator der neuen Entwicklung im
Verhaltnis der romisch-katholischen Kirche zum Judentum.

Die erste Auslandreise eines Papstes seit 1814 war eine heikle Angelegenheit. Denn
einige Orte lagen in Israel, wahrend die Heiligen Statten in Jerusalem und Bethlehem -
vor dem Sechstagekrieg von 1967 - noch unter jordanischer Herrschaft standen. Der
Heilige Stuhl hatte Israel bei dessen Grindung 1948 nicht anerkannt. Pius XII. foderte
1949 die Internationalisierung Jerusalems und den freien Zugang zu den Heiligen
Stdtten, getragen vom ranghoéchsten aussenpolitischen Beamten im Vatikan, von
Giovanni Battista Montini. Dieser wollte auch als Papst diese Linie nicht aufgeben. Paul
VI. wollte sich im Heiligen Land weder von den Israelis, noch von der jordanisch-
palastinensischen Seite vereinnahmen lassen. Paul VI. sprach die Juden aber als «Séhne
des Bundesvolkes» an, was auch theologisch eine zukunftsweisende Formulierung war.
So war der Besuch Pauls VI. gerade wegen seines bewusst unpolitischen Habitus ein
Meilenstein, wie Thomas Brechenmacher betont: «Von der Pilgerreise des Jahres 1964
verlauft eine Entwicklung Uber die Konzilserklarung Nostrae Aetate im Oktober 1965 und
Uber die formelle Aufnahme voller diplomatischer Beziehungen zwischen dem Heiligen
Stuhl und Israel durch den Grundlagenvertrag am 30. Dezember 1993 bis zur Israelreise
Johannes Pauls II. im Marz 2000» (zit. nach Er 97).

(ufw; Er 91-97)

8.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Neu aufgemischte Kommissionen

Internationalisierung oder gar Neuwahl der Kommissionen: dieses Postulat war im
Oktober 2013 (co0 http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m106337)
insbesondere von Seiten des afrikanischen Episkopates vorgetragen worden.

Die Antwort erfolgte mittels einer Kompromisslosung: Vergrésserung der Zahl der
Kommissionsmitglieder sowie Wahl eines zweiten Vizeprasidenten. Auf der Basis von
zwolIf Vorschlagslisten der Bischofskonferenzen wurden am 28. November 1963 ca. je 4
neue Mitglieder in die Kommissionen hineingewdhlt. Die gewahlten 43 Personen
stammten ausnahmslos aus der internationalen Liste, die 65 Bischofskonferenzen im
Rahmen der sog. Delegiertenkonferenz (o0
http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m105042) zusammengestellt hatten.
Am 8. Januar 1964 ernannte Paul VI. noch zwdlf weitere Mitglieder.

Die Kommissionen waren nun neu aufgemischt, allerdings nur durch Vermehrung der
Kommissionsmitglieder, nicht durch eine tiefgreifende Reform, die von vielen bevorzugt
worden wére. Da die Uberarbeitung der Konzilstexte auf der Basis der Konzilsreden und
der zahlreichen schriftlichen Voten der Konzilsvdter in den Kommissionen stattfand, war



http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m106337
http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m105042

deren Zusammensetzung fir den Fortgang des Konzils von grésster Bedeutung.
(emf; vgl. A 3,358-360; CalLe 1,384f.388f)

9.1.2014 (Im Fokus des Konzils)

Detailarbeit zum Glaubenssinn der Glaubigen

Wie soll tUber den Glaubenssinn der Glaubigen gesprochen werden? Die Aussagen dazu
mussten in der Intersessio gemass dem Votum der Konzilsvater im neuen Kapitel Uber
das Volk Gottes konzentriert werden. Damit konnte (wieder) deutlich werden, dass die
Kirche als ganze Tragerin der verheissenen Irrtumslosigkeit ist. LG 12 wird schreiben:
«Die Gesamtheit der Glaubigen, welche die Salbung von dem Heiligen haben (vgl. 1 Joh
2,20.27), kann im Glauben nicht irren». Umstritten war, wie sich innerhalb dieser
Aussage das ganze Volk Gottes und das Lehramt zueinander verhalten. Soll man der in
der jungeren Tradition Ublichen Auffassung folgen, die dem Volk Gottes in Sachen
Glauben eine nur passive Rolle bescheinigt? Oder folgt man der alteren Auffassung, der
zufolge die Gesamtkirche Subjekt der Glaubenswahrheit ist? So lehrt noch Thomas von
Aquin: «Es ist unmdglich, dass das Urteil der Gesamtkirche in Glaubensdingen irrig ist».
In der zustidndigen Unterkommission wird eine Formulierung gewdhlt, die dem Volk
Gottes eine aktive Rolle zuweist. Das Lehramt wird auf nuancierte Weise erwahnt: es hat
eine Leitungsfunktion, ohne dem Volk Gottes die Aufgabe des Urteilens und des
Eindringens in den Glauben zu nehmen. Die hier gefundene Formulierung wird (bis auf
die Einfligung eines Wortes unverandert) in LG 12 eingehen: «Durch jenen Glaubenssinn
namlich, der vom Geist der Wahrheit geweckt und genahrt wird, hadlt das Gottesvolk
unter der Leitung des heiligen Lehramtes, in dessen treuer Gefolgschaft es nicht mehr
das Wort von Menschen, sondern wirklich das Wort Gottes empfangt (vgl. 1 Thess 2,13),
den einmal den Heiligen lbergebenen Glauben (vgl. Jud 3) unverlierbar fest. Durch ihn
dringt es mit rechtem Urteil immer tiefer in den Glauben ein und wendet ihn im Leben
voller an».

(emf; vgl. A 3,132)

10.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Der Beginn der modernen papstlichen Reisediplomatie und Reisepastoral

Die Reise von Papst Paul VI. war in mehrfacher Hinsicht Neuland, nicht nur ékumenisch
(vgl. Konzilsblog vom 2. bis zum 6. Januar 2014) und in Bezug zum Judentum
(Konzilsblog 7. Januar 2014), sondern viel trivialer auch organisatorisch, logistisch und
sicherheitsmdssig etwas vollig Neues. Paul VI. war nicht nur der erste Papst, der das
Heilige Land betrat, sondern auch der erste, der bei seiner Reise ins Heilige Land
Uberhaupt ein Flugzeug benutzte. So titulierte der «Spiegel» damals «Kreuzflug mit
Alitalia» (die Einordnung.der Reise Uber das Materielle und Logistische hinaus war flir den
«Spiegel» ebenfalls sensationell: der bedeutendste Aufbruch der katholischen Kirche seit
der Reformation).

Eine neue Erfahrung war nicht nur die Papstreise an sich, sondern auch die
Menschenmassen im Heiligen Land, die dem Papst Gbrigens nicht feindlich gesinnt waren.
Sicherheitshalber liess der Kénig von Jordanien, der erste Gastgeber wahrend der Reise,
potentiell gefahrliche Islamisten in Haft nehmen. «Nach den dennoch teils
strassenkampfahnlichen Szenen erreichte der Papst die Grabeskirche, wo er die Heilige
Messe las. Im voéllig uUberflllten Gotteshaus bracht wéhrend der Feier sogar ein
Kabelbrand aus, durch den sich der Pontifex aber nicht beeindrucken liess» (Ulrich



Nersinger, Unterwegs im Auftrag des Herrn, in Tagespost 4. Januar 2014, 3). Auch der
Besuch des Staates Israel am Tag darauf war durch ein riesiges und damit gefahrliches
Gedrange gekennzeichnet, auch wenn der Ablauf sich insgesamt stérungsfrei gestaltete.
Die Verantwortlichen der rdmischen Kurie flr die Papstreisen und die jeweiligen
Gastgeber bei spateren Papstreisen konnten von den Erfahrungen der ersten Papstreise
profitieren, und Papst Johannes Paul II. gab genlgend Anlass, dass solche
Grossunternehmungen geradezu routiniert abgewickelt werden konnten, was bei der
ersten grossen Papstreise noch nicht der Fall war.

(ufw; SKZ 132[1964], Nr. 1, 9. Januar 1964, S. 1-4.)

11.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

«Botschaft Papst Pauls VI. aus Bethlehem»

Die Reise ins Heilige Land war auch ein grosses Thema in der «Schweizerischen
Kirchenzeitung» (SKZ). Der damalige Redaktor Johann Baptist Villiger fasste die
Bedeutung des Papstbesuchs in einem Satz zusammen: «Das Ereogmos der letzten Tage,
das alle andern in den Hintergrund drangt, ist der Pilgerflug Papst Pauls VI. in das Heilige
Land. Sozusagen die ganze Welt verfolgte am Bildschirm und am Radio die dreitatige
Pilgerfahrt, die vom 4. bis 6. Januar dauerte.» Auf der Frontseite der SKZ-Ausgabe vom
9. Januar 1964 druckte der Redaktor auch die Botschaft Pauls VI. aus Bethlehem ab,
worin Paul VI. auf die Offenbarung Gottes und auf die Berufung der Volker zum Glauben
einging, auf die Wichtigkeit des Konzils und die Notwendigkeit der Okumene einging,
aber auch einen besonderen Gruss an die Welt richtete, an diejenigen, «die von draussen
auf das Christentum blicken, fast als ob sie ihm gegenliber Fremde seien oder sich als
Aussenstehende betrachten». Paul VI. betonte gegenliber dieser Welt den Wunsch nach
Freiheit, die Religion zu bekennen und denjenigen anzubieten, die sie freiwillig
annehmen. Er drickte deutlich aus, dass die Christen zum Wohle der Welt arbeiten
wollen, und: «Wir schauen auf die Welt mit sehr grosser Sympathie.» Weil dies Paul VI.
tat, konnte die Welt auch mit Sympathie auf Paul VI. blicken.

(ufw)

12.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Ist das Schweizer Volk noch gldaubig?

Was war zuerst, das Huhn oder das Ei? In Bezug zum Zweiten Vatikanischen Konzil stellt
sich die Frage auch bei der Okumene: War es Okumene von oben oder Okumene von
unten. Die richtige Antwort dirfte flir die Zeit des Zweiten Vatikanischen Konzils gut
katholisch lauten: Beides war «gleichzeitig», sowohl die Okumene von unten wie auch die
Okumene von oben.

Ein schénes Beispiel dafiir ist ein Artikel in der «Schweizerischen Kirchenzeitung» vom
16. Januar 1964 mit dem Titel: Ist das Schweizer Volk noch glaubig?

Unter diesem Titel verdffentlichte ein nicht mehr eruierbarer Autor u.a. folgende Zeilen,
die einen instruktiven Einblick in die dkumenische Entwicklung vor 50 Jahren geben.
Diese Zeilen beziehen sich auf eine Diskussion, die am 1. Januar 1964 am Schweizer
Radio ausgestrahlt wurde: «ein Gesprdach zwischen Dr. Peter Vogelsanger, Prof. Eduard
Schweizer, Pfarrer Dr. Josef Bommer, alle Zirich, und Prof. Dr. Paul Kamer, Schwyz.
Dieser gemeinsame RuUckblick von je zwei evangelischen und zwei katholischen
Theologen zeigte, wie das Reich Gottes auch in unserem Land trotz mancher
Schwierigkeiten weiter wachst, vor allem im stillen. Das Beglickendste an diesem



Gesprach aber war der briderliche Ton und das gegenseitige Verstandnis, die auf eine
Annaherung im okumenischen Geist schliessen lassen. Die Verantwortung tragen, wie
Pfarrer Vogelsanger mit Recht bemerkte, nicht nur die Pfarrer, sondern jeder einzelne
Christ. Dr. Bommer freute sich, darauf hinweisen zu kénnen, dass durch das Katholische
Kirchengesetz des Kantons Ziirich und durch das Konzil die Mitverantwortung des Laien
auch auf katholischer Seite jetzt wesentlich starker zum Ausdruck kommt».

Und heute? Auch heute gibt es Schwierigkeiten im Bereich der Okumene, aber gerade die
gestrige Bischofsweihe von Alain de Raemy in der St. Niklaus-Kathedrale in Freiburg i. U.
war ein starkes Zeichen der Brlderlichkeit und des gegenseitigen Verstdndnisses, wie
dies sowohl katholische wie auch der zu Wort kommende reformierte Amtstrager deutlich
machten. Und zum Verhaltnis Kirche-Staat, das im SKZ-Artikel im Zusammenhang mit
Dr. Bommer, dem spateren Professor flir Pastoraltheologie an der Theologischen Fakultat
in Luzern, erwahnt wird: Die Waadtlander Regierungsratin Béatrice Métraux, Staatsratin
in einem ehemals weitgehend reformiert gepragten Kanton, nahm als Vertreterin der vier
Bistumskantone in ihrer Grussadresse an den neuen Weihbischof sogar Worte von Papst
Franziskus in den Mund, um zu betonen, wie wichtig und fruchtbar die Zusammenarbeit
zwischen dem Staat und den Kirchen ist. Ein schénes Symbol dafiir war auch, dass unter
dem Kreuz im Chorbogen die Fahnen der vier Kantone des Bistums Lausanne-Genf-
Freiburg aufgehangt waren, friedlich neben den Vatikanfarben: Dies und viel anderes
ware vor 100 Jahren noch nicht moglich gewesen, vor 50 Jahren schon eher!

(ufw; vgl. SKZ 132[1964], Nr. 2, 16. Januar 1964, S. 21: Ist das Schweizer Volk noch
gléubig?)

13.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

«Der Heilige Vater hat giitigst geruht ...»

Am Morgen des 3. Januar 1963 wurde P. Annibale Bugnini zum Kardinalstaatsekretar
Amleto G. Cicognani gerufen, der ihm mitteilte, dass er zum Sekretdr der Kommission flr
die Ausfihrung der Liturgiekonstitution bestellt worden sei. Die offizielle Ernennung
erfolgte am 13. Januar 1963 mit folgendem Schreiben:

«Der Heilige Vater hat gutigst geruht, ein <Consilium ad exsequendam Constitutionem de
sacra Liturgia> zu berufen. Zugleich hat er zu dessen Mitgliedern die Kardinale Giacomo
Lercaro, Erzbischof von Bolognha, Paolo Giobbe und Arcadio Larraona ernannt. Zu ihrem
Sekretar bestellte er P. Annibale Bugnini von der Kongregation der Missionen.»

Der Ausdruck «Consilium» gab Anlass zu Diskussionen. Ware nicht die Bezeichnung
«Commissio» flUr ein selbstdndig arbeitendes Gremium angemessener? Oder wurde gar
mit der Namensgebung deutlich, dass an keine Unabhadngigkeit dieses Gremiums von den
bestehenden Strukturen, konkret der Ritenkongregation gedacht war? Manche sahen die
Aufgabe des «Consilium» deshalb lediglich darin, Entscheidungen hinsichtlich einer
Reform der Liturgie, die eine noch zu bildende Kommission mit Sitz an der
Ritenkongregation treffen wirde, durch Forschungen, Projektskizzen und Gutachten
vorzubereiten. Tatsachlich wurde im Februar 1964 auch eine solche Kommission an der
Ritenkongregation gebildet. «Doch lebte sie so nur kurze Zeit. Als der Papst von der
Sache horte, bestand er auf der Erhaltung des <Consilium> und l6ste die andere
Kommission auf.»

(Birgit Jeggle-Merz; Zitate aus: Annibale Bugnini: Die Liturgiereform. 1948-1975.
Zeugnis und Testament. Freiburg i.Br.: Herder, 1988, 72)



14.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Willensbildung in der Konzilsaula

Wie kann eine Konzilsversammlung von Uber 2000 Bischéfen zu einer Willensbildung
finden? Mit dieser Frage befassen sich Verbesserungsvorschldage fir die
Geschaftsordnung, wie Kardinal Dopfner sie von dem Kirchenrechtler Klaus Morsdorf
erbeten hat.

In einem Brief vom 14. Januar 1964 tragt Klaus Moérsdorf erste Einschatzungen vor, die
als Kernfrage «die Integration der Willensbildung der Generalkongregationen»
ausmachen. In diesen Konzilsversammlungen wiirden «gemeinhin Monologe gehalten»;
es komme nicht zum Dialog, der allein eine wirkliche Willensbildung ermdéglichen wirde.
«Die in den Generalkongregationen zu leistende Arbeit wird zu leicht genommen, wenn
hier im allgemeinen nur Votum an Votum gereiht und von der zustdandigen Kommission
eine beschlussreife Vorlage erwartet wird. Die Generalkongregation selbst muss sich um
eine Integration ihrer Arbeit bemihen» (D6 542). Letztlich geht es hier auch um die
Frage, wie besser gewahrleistet werden kann, dass die Kommissionen bei der Redaktion
der Konzilstexte den (Mehrheits-)Voten der Konzilsvater auch wirklich entsprechen.

Doch wie? In weltlichen Parlamenten geschehe dies durch Fraktionsbildung, wie sie beim
Konzil nicht in Frage komme. Mérsdorf meint jedoch, es misse eine «Bildung von
Meinungsgruppen ad hoc» erreicht werden. Mérsdorf will dies dadurch férdern, dass die
Konzilsvater ihre Voten einige Tage vorab kurz zusammengefasst einreichen missen.
Unter Leitung der Moderatoren sollen Konzilsvater, die ahnliche Anliegen vertreten, in
Gruppen zusammenkommen, um einen Sprecher fir ihr Anliegen zu wahlen. Mérsdorf
sieht jedoch selbst, dass dieses Verfahren sehr aufwandig ware.

(emf)

15.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Bild Nummer: 43575

Trotz Nebels eilig nach vorn

«Cancelled». Die Annullierung seines Fluges wegen Nebels («apparatibus aereis propter
nebulam penitus deficientibus»: DO 544) verhinderte die Teilnahme Kardinal Julius
Dopfners an der Sitzung der Koordinierungskommission am 15. Januar 1964. Zwei Tage
spater schreibt ihm sein Amtskollege Giacomo Lercaro, um ihn auf dem Laufenden zu
halten (vgl. D6 545f). Auch aus anderen Quellen wird D6pfner Informationen erhalten.
Auf dieser Basis teilt er Ende Januar den deutschsprachigen und skandinavischen
Konzilsvatern mit, in welche Richtung die Vorbereitungen fir die dritte Konzilssession
gehen (vgl. D6 548-551).

Am wichtigsten ist Kardinal D6pfner die (von ihm selbst forcierte) Absicht, «das Konzil
mit der kommenden 3. Periode Zu beschliessen» (D6 549; vgl.
29.12.2013http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m109289). Daraus ergeben
sich manche Vorschlédge der Straffung. So vermerkt Dépfner flir das Schema Uber die
Kleriker, es werde auf einige wesentliche Satze beschrankt werden, (ber die die
Konzilsvater ohne Diskussion abstimmen wiirden. Ahnliches gilt nach Auskunft Dépfners
fir andere Schemata, so flr das Uber die Mission und das Laienapostolat. Diese
Abktlirzung des Verfahrens wird nicht von allen geschatzt und wird sich nicht durchhalten
lassen.

An der ersten Stelle der Uberlegungen der Koordinierungskommission steht das Schema
Uber die Offenbarung, das in der zweiten Session zwar nicht diskutiert worden war, flr
das aber rund 300 schriftliche Voten eingegangen waren, die nun fir eine neue Fassung



des Textes zu beachten sein wirden. Immer noch offen sind die Stellungnahmen zu den
Juden und zur Religionsfreiheit. «Uber die Art und Weise, wie Kap. IV (De Judaeis) und V
(De libertate religiosa) zu behandeln sind, wurde noch nicht entschieden; es soll zuerst
die Meinung der zustandigen Kommissionen gehort werden» (DO 549). Lercaro hatte
bereits referiert, dass man Uberlegt, diese Kapitel wie ein Appendix zu behandeln und
den Abschnitt Uber die Juden durch Aussagen Uber den Islam und die Position der
Kirchen gegeniber den monotheistischen Religionen zu erganzen (vgl. D6 546).

(emf)

16.1.2013 (Heute vor 50 Jahren)

Neue Dogmen?

Anekdoten Uber Papst Johannes XXIII. sind auch im Januar 1964 noch hoch im Kurs. In
seinem Tagebuch halt P. Henri de Lubac S] Mitte Januar eine Erinnerung fest, die mit
dem Namen des Schweizer Diplomaten Bruno Bernard Heim verknipft ist, der unter dem
Nuntius Roncalli an der Nuntiatur in Paris gearbeitet hatte. Papst Johannes XXIII. habe
ihn gefragt, ob er angesichts des Konzils Beflirchtungen habe. Er habe geantwortet: «Ja,
Heiliger Vater, dass es nicht etwa ein neues Dogma promulgiert». Die Antwort Johannes
XXIII. beruhigte ihn: Das werde nicht geschehen, jedenfalls nicht, solange er da sei. Der
Papst habe diese Unterhaltung seinem Sekretdar Mgr. Capovilla weitererzahlt und
angefligt: «Und wenn ich da gewesen ware, hatte ich das letzte nicht promulgiert», und
nach einem Augenblick des Nachdenken: «und auch nicht das vorletzte» (Lu 2,59f).
(emf)

17.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Die Ordensleute, alle Christglaubigen und die Heiligkeit

Wer ist zur Heiligkeit berufen? Traditionell stand im Fokus, dass es die besondere
Berufung der Ordensleute ist, sich mit Gelibden an das Ideal der Heiligkeit zu binden.
Der Ordensstand wurde als der Stand angesehen, der die evangelische Vollkommenheit
anstrebt. Entsprechend thematisierte der Entwurf flir die Kirchenkonstitution die
Berufung zur Heiligkeit im Kapitel Gber die Ordensleute.

Am 17./18. Januar 1964 trifft sich ein Unterausschuss unter Abtprimas Benno Gut in
Louvain-la-Neuve, um den Vorschlag zu priifen, die AusfiUhrungen Uber die Berufung zur
Heiligkeit aus dem Kapitel Uber die Ordensleute herauszunehmen. Dieser Wunsch war
gerade von Ordensleuten, die in dieser Unterkommission zahlreich prasent sind,
geaussert worden.

Allerdings stehen verschiedene Varianten zur Debatte: Soll man die allgemeinen
Ausfiihrungen Uber die Heiligkeit in das erste oder zweite Kapitel einfigen? Soll man ein
Kapitel mit zwei Sektionen (allgemeine Berufung zur Heiligkeit, Ordensleute) vorsehen,
oder ein Kapitel Gber die Heiligkeit und eines Uber die Ordensleute?

Die letztere Variante wird sich schlussendlich durchsetzen. Das 5. Kapitel der
Kirchenkonstitution Lumen gentium wird «Die allgemeine Berufung zur Heiligkeit in der
Kirche» thematisieren und in Nr. 40 kiihn formulieren: «Jedem ist also klar, dass alle
Christglaubigen jeglichen Standes oder Ranges zur Fllle des christlichen Lebens und zur
vollkommenen Liebe berufen sind».

(emf; vgl. A 3,136f)



18.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

«Der spezifische Grund fiir das Ordensleben...»

Am 18. Januar 1964 beginnt flir André-Marie Charue, Bischof von Namur und im
Dezember zum zweiten Vizeprasidenten der Theologischen Kommission gewahlt, eine
mehrwdchige, intensive Phase der Mitarbeit am Kirchenschema. Im Hintergrund der
zahlreichen Gesprache, die Charue ab diesem Tag fuhrt, stehen Diskussionen, in denen
um den Ort und die Art der Aussagen Uber die Orden im Kirchenschema gerungen wird.
In den Notizen Charues vom 18. Januar 1964 finden sich in diesem Zusammenhang auch
die Namen des ehemaligen Abtes von Einsiedeln und jetzigen Abtprimas der
Benediktiner, Benno Gut, sowie von Abt Louis-Séverin Haller (St Maurice).

Charue beendet den Tag mit einem Treffen mit Dom Olivier Rousseau, Mdnch der
Benediktinerabtei Chevetogne und Direktor der Zeitschrift Irénikon und notiert dessen
pointierte Meinung: «In Bezug auf das Kap. IV sagt er mir, dass im christlichen Osten das
Ordensleben nicht als der Didzese jenseitige Grosse verstanden wird, und dass die
gegenteilige Idee auf die Franziskaner zurtlickgehe. Das ist sehr gut, aber es handelt sich
hierbei um eine Struktur, die nicht mehr dem géttlichen Recht zugehérig ist als diejenige
der Kardindle, der Patriarchate etc. ... Der spezifische Grund fir das Ordensleben ist das
Streben nach evangeliumsgemasser Heiligkeit.»

In den folgenden Tagen und Wochen ist es Charue besonders darum zu tun, inmitten
diverser pointierter Meinungen den zuletzt genannten spezifischen Grund fiir das
Ordensleben in einem ausgewogenen Gesamtverstandnis von Kirche und Heiligkeit zu
verorten.

(mgq, Zitat aus: L. Declerck, Cl. Soetens (Hg.), Carnets conciliaires de I'évéque de Namur
A.-M. Charue. Louvain-la-Neuve : Publications de la Faculté de Théologie, 2000, 134)

19.01.2014 (Personen)

Tétes-brulées

Kurz nach seiner Rickkehr aus Rom versammelt Kardinal Josef Frings seinen Klerus, um
von der zweiten Konzilssession zu berichten. Dabei teilt er seinem Presbyterium mit:
«Man sagt, dass es auf dem Konzil drei Gruppen von Kardinadlen gibt: die Traditionellen,
die Progressiven und dann noch die Verrlickten/Verwegenen [tétes-brulées]. Euer
Erzbischof gehdrt in die dritte Gruppe» (Lu 2,60).

(emf)

20.1.2013 (Im Fokus des Konzils)

Zur 6kumenischen Gebetswoche:

Offenheit fiir die kiinftigen Anregungen des Heiligen Geistes

Wie verbindlich ist das Okumene-Dekret? Johannes Paul II. erkldrte, mit dem II.
Vatikanischen Konzil habe sich die Kirche unumkehrbar dazu verpflichtet, den Weg der
Suche nach der Okumene einzuschlagen (Ut unum sint Nr. 3). Nichtkatholische
Beobachter fragten auf dem Konzil aber auch, ob verbindliche Konzilsaussagen zur
Okumene, von einem Standpunkt der 60er Jahre aus formuliert, gewissermassen auch
ein Hindernis fiur die voranschreitende Okumene werden kénne. Misste nicht Offenheit
bleiben fir kinftige 6kumenische Entwicklungen?

Es sind solche Anfragen, die zwischen der zweiten und der dritten Konzilssession dazu
fihren, dass am Schluss des Okumene-Dekretes die Wege der Vorsehung und die
kinftigen Anregungen des Heiligen Geistes eigens thematisiert werden: «Das Heilige



Konzil winscht dringend, dass alles, was die S6éhne der katholischen Kirche ins Werk
setzen, in Verbindung mit den Unternehmungen der getrennten Brider fortschreitet,
ohne den Wegen der Vorsehung irgendein Hindernis in den Weg zu legen und ohne den
kinftigen Anregungen des Heiligen Geistes vorzugreifen» (UR 24).

(emf; vgl. A 5,561)

21.1.2013 (Im Fokus des Konzils)

Zur 6kumenischen Gebetswoche:

Abkehr von der Riickkehrokumene

Kardinal Ruffini, der zu Anfang der Debatte iiber die Okumene gesprochen hatte, ergreift
auch an deren Schluss im Dezember 1963 nochmals das Wort (vgl. AS 2/6,339f). Er
drickt seinen sehnlichen 6kumenischen Wunsch aus, dass die getrennten Brider, «die
wir nicht vergessen kénnen», wiederum die Apostolische und Rémische Kirche umfangen.
Okumene ist fir ihn Riickkehr-Okumene.

Andere Konzilsvater aussern sich gegenteilig. So wirdigt Bischof Gérard-Maurice Huyghe
von Arras ausdriicklich, dass die Verfasser des Textes zur Okumene das Wort aditus
(Zugang) dem Wort reditus (Rliickkehr) vorgezogen hatten. Denn es kénne nicht darum
gehen, in einseitiger Schuldzuweisung flr die Spaltungen zu warten, dass die «anderen»
zuriickkehren. Vielmehr kénne die Einheit nur wiederhergestellt werden durch die
Bekehrung aller Christen und das gemeinsame Handeln aller Christen (vgl. AS 2/5,753f).
Als Heilmittel empfiehlt Huyghe das dékumenische Gebet, die gemeinsame Hilfe flr die
Armen, die theologische Reflexion und das gemeinsame pastorale Handeln.

Der endgiiltige Text des Okumenedekretes verzichtet sowohl auf das Wort aditus als auch
auf den Begriff reditus. Obwohl oft kritisiert wurde, dass das Dekret kein Modell der
Wiederherstellung der Einheit vorlegt, ist doch eindeutig, dass der Gedanke der
Rickkehrékumene beiseitegelegt wird.

(emf)

22.1.1964 (Heute vor 50 Jahren)

Ein Konzil braucht Zeit

«Drakonische Reduktionen» sind geplant, so hért bzw. deutet es Yves Congar an einer
Zusammenkunft mit Bischéfen am 22. Januar 1964. Manche Schemata sollen auf drei
Seiten reduziert werden, viele werden von der Tagesordnung des Konzils genommen
werden (vgl. Co 2,7f).

Einige Tage spater ist Yves Congar in Rom und vernimmt Details des sog. Ddpfner-Plans
- und ist entsetzt. Auch er wiinscht sich, dass die dritte Session die letzte ist. Der Elan
droht verloren zu gehen. Doch es scheint Congar technisch gesehen unmdglich, das
Konzil in nur noch einer Session zu Ende zu fihren (vgl. Co 2,8). Die Detailplanung, die
Dopfner vorgesehen habe, forderten Massnahmen, die «von einer Brutalitdt und
schlussendlich von einem vélligen Mangel an konziliarem Geist» gepréagt seien. In drei
Sitzungen solle man Uber die Kirchenkonstitution abstimmen, obgleich es nur 5-6
Abstimmungen pro Sitzung geben kénne! «Wie kann er so denken, wenn man um die
Bedeutung dieses Textes weiss, von dem man hinterher nicht sagen kénnen sollte, dass
er durchgesetzt worden ist, ohne dass die Minoritét ihre Grinde zu Gehér bringen
konnte? Wie kann Kardinal Dépfner nicht sehen, dass die Hauptsache des Konzils nicht
ist, Uber Texte abzustimmen, sondern einen neuen Geist und ein neues Bewusstsein zu
entwickeln, und DASS DAS ZEIT BRAUCHT? Warum sieht er nicht die tiefe



anthropologische Realitadt eines Konzils, die ihr Gewicht und ihre Anforderungen hat?»
(Co 2,13).
(emf)

23.1.2014 (Personen)

Gespiir fiir die notwendigen Zeitraume

Die Kirche braucht Zeit, so auch das Konzil, das ist Congars tiefe Uberzeugung (siehe
Konzilsblog von gestern). Zwar wirft er sich manchmal selbst zu viel Vorsicht vor. Doch
eine gewisse Art des Vorpreschens ist ihm zutiefst fremd. So kritisiert er die «deutsche
Methode»: «Sie stiirzen mit Macht nach vorn, ohne sich um die anderen zu sorgen. Das
wird ein dunkles Chaos auslésen» (Co 1,203). Seinen Kollegen Hans Kiing kommentiert
er ambivalent. «Kiing stirmt vor, er fliegt wie ein Pfeil [... Er] ist ein Fordernder
revolutionaren Typs. [... Er] nimmt auf nichts anderes Rlcksicht als auf die
Anforderungen der Sachen, der Texte, auf das, was sie als Fragen und
Schlussfolgerungen auferlegen. [... Er] ist etwas ungeduldig. Auch das braucht es. Das ist
eine gefahrliche Position. Er beunruhigt mich ein bisschen» (Co 1,465f).

Demgegeniiber reflektiert Congar seine eigene Uberzeugung: «Ich bin wachsam fir das,
was schon gewachsen ist, und zwar in grossartiger Weise. Man muss sehen, WOHER wir
kommen, den bereits zuriickgelegten Weg. [...] Man muss auch sehen, was mdglich
gewesen ist und was madglich ist. [...] Es ist eine Frage des starken Gesplirs, das ich fir
die notwendigen Zeitraume [délais nécessaires] und fur die Kraft einer aktiven Geduld
habe. [..] Ich glaube zutiefst an die notwendigen Zeitraume, Etappen. Ich habe
GESEHEN, dass meine Uberzeugung WAHR ist. Ich habe auch gesehen, wie viel Weg in
dreissig Jahren zurlickgelegt worden ist. Ich habe so sehr das Gefiihl, dass eine grosse
Institution wie die Kirche Veranderung in einem massvollen Tempo braucht» (Co 1,465-
467). Dieses massvolle Tempo braucht es vor allem deswegen, weil die Kirche
gemeinsam voranschreiten und dabei die unterschiedlichen Richtungen integrieren muss.
Konkret heisst dies, und hier zeigt sich die Grésse Congars: «Die katholische Kirche
besteht AUCH aus Ottaviani und Parente, aus Tromp und aus dem Erzbischof von
Bénévent» (Co 1,466). Letzterer hatte Congar zuvor hart angegriffen (vgl. Co
1,254.498).

(emf)

24.1.2013 (Heute vor 50 Jahren)

Der Auftrag, die Liturgiekonstitution «in die Tat umzusetzen»:

Zur Vorgeschichte von «Sacram Liturgiam»

Es war der ausdrickliche Wunsch Pauls VI., die zweite Konzilsperiode mit einem
Dokument abzuschliessen, das alles enthielte, «was aus der Liturgiekonstitution sofort in
die Tat umgesetzt werden kdnne». Er dachte an eine Art «Gesetzes-Auszug, den die
Vater unterzeichnen sollten, ehe sie Rom verlassen wirden». Mit der Ausarbeitung eines
solchen Dokumentes beauftragte der Papst am 10. Oktober 1963 Kardinal Lercaro. In
Absprache mit Annibale Bugnini wurden weitere Experten hinzugezogen, die am 12.
Oktober umgehend mit ihrer Arbeit begannen. Die Durchsicht der Liturgiekonstitution
wurde auf folgende Schultern verteilt: Aimé-George Martimort (Paris) untersuchte das
erste Kapitel (Grundlegung); Josef Andreas Jungmann SJ (Innsbruck) das zweite Kapitel
(Messe); Cyriano Vaggagini (Rom) zusammen mit Frederick R. McManus (Washington)
das dritte Kapitel (Sakramente); Hermann Schmid SJ (Rom) das vierte Kapitel



(Stundengebet); Johannes Wagner (Trier) die Kapitel sieben (Sakrale Kunst) und acht
(Musica sacra). Emmanuel Bonet (Rom) wurde damit betraut, die rechtlichen Aspekte im
Blick zu behalten. «Den Periti wurde empfohlen, nicht des Guten zu viel zu tun, auch
wenn die Aufgabe verlockend sei», sondern sich auf das Wesentliche zu beschranken.
Auch wenn die Arbeiten zlgig voran gingen und noch im Oktober ein Ergebnis vorlag,
zogen sich die weiteren Prifungen in den vatikanischen Dikasterien hin, so dass dem
Heiligen Vater erst am 21. November die endgliltige Fassung Uberreicht werden konnte.
Damit war es zu spat, um das Dokument den Konzilsvatern zum Abschluss der 2.
Sitzungsperiode am 4. Dezember 1963, dem Tag der feierlichen Promulgation von
«Sacrosanctum Concilium», vorzulegen. Deshalb kiindigte der Papst in seiner Ansprache
in der Schlusssitzung an, dass flir die Anwendung der Liturgiekonstitution noch vor
Ablauf der «vacatio legis» am 16. Februar 1964 «geeignete amtliche Instruktionen»
herausgegeben wiirden. «Eigens daflir beauftragte postkonziliare Organe» wiirden dann
die Reformen erarbeiten.

(Birgit Jeggle-Merz, Zitate aus: Annibale Bugnini: Die Liturgiereform. 1948-1975.
Zeugnis und Testament. Freiburg i.Br.: Herder, 1988, 77f)

25.1.2013 (Heute vor 50 Jahren)

Das Motu Proprio «Sacram Liturgiam»

In den ersten Januartagen des Jahres 1964 nahm sich das Konzilssekretariat zusammen
mit der Ritenkongregation der Frage nach der Umsetzung der Liturgiekonstitution an.
Nun favorisierte man ein Dokument, das entgegen dem urspringlichen Vorschlag eines
zweiteiligen Dokuments (Teil 1: Rechtliche Elemente; Teil 2: Praktische Richtlinien zur
Durchfihrung) nur die rechtliche Seite darstellte. So geschah es denn auch: Den drei
Kardinalen der «Konstituierenden Versammlung des Consilium» (der Kommission flr die
Ausflihrung der Liturgiekonstitution) wurde eine Abschrift des neu verfassten Dokuments
noch vor der ersten Sitzung am 15. Januar zugestellt. Den Ubrigen Mitgliedern trug
Kardinal Lercaro den Inhalt des Dokuments vor. Die Versammlung beschloss eine
grindliche Uberarbeitung und griff dabei auf das Arbeiten der Periti vom Oktober 1963
zuriick. Doch bei der endgiiltigen Redaktion des Motu Proprio wurden die Einwande des
«Consilium» so gut wie nicht bertcksichtigt.

Das auf den 25. Januar datierte Motu Proprio «Sacram Liturgiam», dem 5. Jahrestag der
AnklUndigung des Konzils durch Johannes XXIII., erschien im Osservatore Romano vom
29. Januar 1964 und enttauschte die Erwartungen vieler.

(Birgit Jeggle-Merz; Zitate aus: Annibale Bugnini: Die Liturgiereform. 1948-1975.
Zeugnis und Testament. Freiburg i.Br.: Herder, 1988, 77f)

26.1.2013 (Heute vor 50 Jahren)

«Enttauschung» und «Bestiirzung>» (1)

Das vom Papst angekindigte Dokument zur Umsetzung der Liturgiekonstitution wurde -
wohl auch aufgrund der grossen Erwartungen, die mit der angekiindigten Liturgiereform
einher gingen - zwar zunachst mit Begeisterung aufgenommen, dann aber aufs heftigste
kritisiert. Die Kritiken kamen hauptsédchlich aus Italien, Deutschland, Osterreich,
Frankreich und Spanien.

«Ehrlich darf ich Ihnen gestehen, dass ich [...] auch liber das Motu Proprio zur Liturgie-
Konstitution nicht ganz glicklich bin. Da ist weniger der Geist des Konzils als der
romischen Kurie splrbar. [...] Ich werde bei meinem ndchsten Besuch in Rom, der wohl



am 10. Marz sein wird, mich bemihen, an hdéchster Stelle dariiber zu sprechen. Ich
flrchte, es kénnte unter den Bischéfen Beunruhigung geben Uber die Durchfiihrung des
Konzils in der postkonziliaren Periode» (D6 555).

So schrieb Julius Kardinal Dépfner am 3. Februar 1964 an Carlo Colombo, Weihbischof
von Mailand, Konzilsperitus und theologischen Berater Pauls VI. In der Korrespondenz
der nachsten Februartage wurde der Minchener Kardinal immer deutlicher. Am 7.
Februar schrieb er an den Erzbischof von Mechelen-Briissel Léon-Joseph Suenens:

«Eine grosse Enttauschung hat hier das Motu Proprio <Sacram Liturgiam> bereitet.
Gerade nach den Bemerkungen, die der Papst wahrend der 2. Konzilsperiode ausserte,
durfte man doch damit rechnen, dass schon jetzt mehrere Reformen in Kraft gesetzt
wiirden. Besonders hart wird die Bestimmung empfunden, dass die Ubersetzungen in die
Landessprache der rémischen Approbation bedlrfen, denn sie steht direkt im Gegensatz
zum Artikel 36, § 4 der Konstitution. Die Erwartungen hinsichtlich eines erfolgreichen
Abschlusses des Konzils und einer exakten Verwirklichung seiner Beschlisse haben damit
einen schweren Schlag erlitten. Unsere ganzen Hoffnungen richten sich nun darauf, dass
es der neuen liturgischen Kommission unter Leitung von Kardinal Lercaro gelingen mdge,
die Erlaubnis zu weiteren Reformen zu erwirken» (DO 562).

(Birgit Jeggle-Merz)

27.1.2013 (Heute vor 50 Jahren)

«Enttauschung>» und «Bestiirzung> (2)

Das Unbehagen lber das Motu proprio Sacram Liturgiam und die Vorbehalte gegenlber
der Kurie kommen in einer Ausserung des Bischofs von Linz, Franz Zauner, besonders
zum Ausdruck:

«Wir Bischotfe und Konzilsvater sind bestiirzt dartiber, dass man schon so kurze Zeit nach
der offiziellen Approbation der Konstitution von seiten der Kurie oder ihrer naheren
Umgebung am Zentralismus festhalt und mit allen Mitteln jede Dezentralisation
bekampft. Die Approbation der biblischen und liturgischen Texte in der Volkssprache war
immer ein Vorrecht der Bischéfe. [...] Wir Bischéfe kdnnen auch in Zukunft nicht darauf
vertrauen, obschon es durch ein klares Konzilsrecht festgelegt worden ist, da ss dieses
Recht nicht von der Kurie gedndert wird».

Bugnini bemerkt im Rlckblick dazu: «Es war also zunachst eine Frage des Vertrauens».
Er verweist auf die zahlreichen sprachlichen, liturgischen und historischen
Ungenauigkeiten im Text des Motu Proprio, die auf Anraten des Sekretariats des
«Consilium» vor der Veroffentlichung in den AAS z.T. korrigiert wurden.

Nichtsdestotrotz: Der Start zur Umsetzung der Beschliisse zur Reform der Liturgie kann
nur als unglicklich bezeichnet werden.

(Birgit Jeggle-Merz; Zitate aus: Annibale Bugnini: Die Liturgiereform. 1948-1975.
Zeugnis und Testament. Freiburg i.Br.: Herder, 1988, 82)

28.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Okumenische Gespriche iiber die Laien

Zwischenkonfessionelle Kontakte finden zur Zeit des Konzils nicht nur mit explizit
6kumenischen Fragestellungen statt. Vielmehr sind alle Seiten bestrebt, mdglichst viele
Thematiken in 6kumenische Konstellationen hineinzustellen. Unter diesem Vorzeichen
findet vom 27.-30. Januar 1964 ein Treffen von Reprdsentanten des ORK mit
katholischen Konzilstheologen in Glion statt, das sich mit der Stellung der Laien in der



Kirche befasst. Der ORK ist u.a. durch P. Verghlese und Lukas Vischer vertreten;
katholischerseits nehmen J. Hamer OP und Ch. Moeller teil. Bei den Gesprachen geht es
um das Verhaltnis von «Laien» und «Hierarchie», wobei schon die Begriffe jeweils — im
Ubrigen nicht zuletzt aus orthodoxer Perspektive - problematisiert werden. Von der
Reihenfolge her misse zuerst Uber die Laien und dann Uber die Hierarchie gesprochen
werden. «Im Kirchenschema des Konzils gehére das Kapitel Gber die Laien vor das
Kapitel Gber die Hierarchie, denn niemand werde als Kleriker getauft; wie sich das
Bischofsamt nicht vom Amt des Papstes ableiten lasse (sondern umgekehrt), so lasse
sich auch <«das konigliche Priestertum> des gesamten Gottesvolkes nicht von der
Hierarchie ableiten» (A 4,300 Anm. 91).

(emf)

29.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

«Protokollarisch eigentlich eine Frechheit>»

Zur Vorgeschichte des Treffens in Glion bei Montreux, bei dem zwischen dem 27. und 30.
Januar 1964 Vertreter des ORK um Lukas Vischer und Mitglieder des Redaktionsteams
der spateren Pastoralkonstitution Gaudium et spes um Bischof Guano und Charles Moeller
wegweisende Diskussionen fihrten, gehért ein Brief Vischers an Guano vom 18. April
1963. Otto Hermann Pesch bezeichnet ihn augenzwinkernd als protokollarisch eigentlich
eine Frechheit», da er «jeglichen Dienstweg Uberging». Vischer bescheinigt Pesch nicht
weniger augenzwinkernd eine korrekte Darstellung der Ereignisse, wenngleich sie «in
einem Punkt», d.h. in der Frage des Ubergangenen Dienstwegs, «nicht ganz zutreffend»
sei: Johannes Willebrands, der Sekretar des Einheitssekretariats, habe «ausdricklich um
Anregungen und Vorschlage fir die Arbeit des Konzils gebeten». Nichts anderes sei Ziel
des in diesem Sinne voéllig korrekt Gbermittelten Briefs gewesen.

In jedem Fall hatte die Initiative Vischers zur Folge, dass das Thema der «Herrschaft
Christi», das bereits seit einigen Jahren im ORK diskutiert wurde, im Anschluss an das
Treffen in Glion spatestens im Rahmen der 1964 in Zirich erfolgten Uberarbeitung der
Textentwlrfe fir die entstehende Pastoralkonstitution zu einem zentralen Gedanken
wurde. Vischer selbst legte in diesem Zusammenhang besonderes Gewicht auf die
Osterliche Dimension der «Herrschaft Christi Gber Kirche und Welt».

(mq,; Zitate: Pe 210. 323; Lukas Vischer, Das Konzil als Ereignis in der 6kumenischen
Bewegung, in: A 5, 573 Anm. 24.; fir den Zusammenhang vgl. auch Michael Quisinsky,
The ecumenical dynamic of Vatican II - Lukas Vischer between Geneva and Rome, in:
Cristianesimo nella Storia 34 (2013), 273-314, 307f.).

30.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Okumene auf dem Flughafen

Flughafen Basel-Mulhouse, 30.1.1964: Congar wartet auf den Flug nach Zirich, um von
dort nach Rom zu fliegen. In der Wartehalle wird er beim Lesen unterbrochen: Oscar
Cullmann steht vor ihm. Sein Ziel ist ebenfalls Zirich, von wo er in die Vereinigten
Staaten reisen wird. So haben sie Zeit flir einen zweistlindigen Austausch. Congar
notiert: «Ich stelle fest, in welchem Mass er sich fir das Konzil interessiert. Er sagt mir,
dass Barth gern zur ersten Session gekommen ware, aber er fuhlt sich mide. Er kann
nicht an seiner Dogmatik weiterarbeiten und wird sie nicht vollenden. Jedoch kdnnte er
vielleicht fir 14 Tage kommen. Ich werde das in Rom einbringen» (Co 2,8). Das wird er
einige Tage spater tatsachlich tun (vgl. Co 2,20). (In der Tat wird Karl Barth eingeladen



werden, doch muss er aus gesundheitlichen Griinden verzichten. Erst 1966 wird er seinen
Besuch «ad limina apostolorum» nachholen).

In Rom berichtet Philips Congar Uber die neuesten Entwicklungen. Nachmittags findet
bereits wieder eine Sitzung statt. «Man trifft sich wieder, als ob man sich erst am
Vorabend getrennt hatte. Man kommt wieder ins Lateinische zurlick. Man flhlt sich sehr
wie daheim». Anders scheint es P. Tromp zu gehen. Uber ihn schreibt Congar: «P.
Tromp, allein in den Biliros des Sekretariates der Kommission wirkt wie eine alte, ein
bisschen heruntergekommene Schlossherrin, die noch in einem zu grossen und leeren
Schloss wohnt» (Co 2,10).

(emf)

31.1.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Die evangelischen Rite

Was ist eigentlich Ursprung und Sinn der sogenannten «evangelischen Rate»? «Man
muss sie», so Bischof André-Marie Charue von Namur in einem energischen Pladoyer
wahrend einer Kommissionssitzung am 31. Januar 1964, «von Christus her sehen. Aber
man muss die Worte ,goéttlichen Ursprungs' vermeiden». Als Grund fir diese
Unterscheidung gibt Charue an, dass man zwar die Rolle der Ordensleute in der Kirche
angemessen wiirdigen misse, dass man aber andererseits auch den Unterschied
zwischen Ordensleuten und Bischéfen zum Ausdruck bringen misse. Es sei deshalb zu
vermeiden, vom Ordensstand und vom Episkopat undifferenziert als von zwei
Einrichtungen goéttlichen Rechts zu sprechen.

Vor dem Hintergrund auch dieser Diskussion heisst es in LG 43: «Die evangelischen Rate
der Gott geweihten Keuschheit, der Armut und des Gehorsams sind, in Wort und Beispiel
des Herrn begrindet und von den Aposteln und den Vatern wie auch den Lehrern und
Hirten der Kirche empfohlen, eine goéttliche Gabe, welche die Kirche von ihrem Herrn
empfangen hat und in seiner Gnade immer bewahrt. Die Autoritdt der Kirche selbst hat
unter Leitung des Heiligen Geistes fiir ihre Auslegung, die Regelung ihrer Ubung und die
Festsetzung entsprechender dauerhafter Lebensformen gesorgt. So sind wie an einem
Baum, der aus einem von Gott gegebenen Keim wunderbar und vielfaltig auf dem
Ackerfeld des Herrn Zweige treibt, verschiedene Formen des eremitischen und
gemeinschaftlichen Lebens und verschiedene Gemeinschaften gewachsen. Sie bieten
reichliche Hilfen zum Fortschritt ihrer Mitglieder wie zum Besten des ganzen Leibes
Christi.»

Freilich ist die in den evangelischen Raten sich manifestierende Heiligkeit der Kirche nict
auf die Orden beschrénkt: «In eigener Weise erscheint sie in der Ubung der sogenannten
evangelischen Rate. Diese von vielen Christen auf Antrieb des Heiligen Geistes privat
oder in einer von der Kirche anerkannten Lebensform, einem Stand, Ubernommene
Ubung der Réte gibt in der Welt ein hervorragendes Zeugnis und Beispiel dieser Heiligkeit
und muss es geben» (LG 39).

(mgq; Zitat aus: L. Declerck, C. Soetens (Hg.), Carnets conciliaires de 'évéque de Namur
A.-M. Charue. Louvain-la-Neuve, 2000, 151)

1.2.2014 (Heute vor 50)

Ziirich bringt dem Konzil Orientierung

In den Redaktionsraumen der Zeitschrift «Orientierung» in Zirich trafen sich in den
ersten Februartagen 1964 zahlreiche Theologen, um am Schema XVII (spater Gaudium



et spes) weiterzuarbeiten.

Wie viele Stadien und Umbriiche hatte dieses Schema schon erlebt! Kein anderes
Dokument des Zweiten Vatikanischen Konzils reprasentiert so sehr die Neuheit in der
theologischen, ekklesiologischen und pastoralen Ausrichtung der Kirche. Das Verhaltnis
der Kirche zur Welt sollte grundlegend neu begriffen werden. Die besten Theologen aus
aller Welt muhten sich ab, um eine befriedigende Verhaltnisbestimmung zu finden. Dabei
pendelte der Duktus des Dokuments in seinen verschiedenen Entstehungsphasen
zwischen einer eher soziologischen und einer eher theologischen Betrachtungsweise. Wie
konnte die Spannung Gberwunden werden?

In Zirich wurden schliesslich vier Antworten gegeben, die das Dokument bis zur
Schlussversion pragen sollten:

1. Zunachst wurde der Dialog mit der heutigen Welt betont.

2. Dann wurde der Grundsatz der Solidaritat der Kirche mit der gesamten Menschheit im
Text verankert.

3. Mit der Aufnahme des Konzepts der «Zeichen der Zeit» wurde die Welt als theologaler
Ort verstanden. Der Wirklichkeit der Welt wurde eine eigene Bedeutung flr die
Gottesrede zugewiesen und damit die Unversbéhnbarkeit von theologischem
Wahrheitsanspruch und Erfahrung der Wirklichkeit, von Lehre und Lebenserfahrung
zumindest im Anspruch Gberwunden.

4. Dieser Ansatz pragte schliesslich das Festhalten am Gedanken der einen Berufung des
Menschen, die es nicht langer zuliess, Engagement flr weltliche Werte und Aktivitdten
einem irgendwie kirchlichen oder spirituellen Engagement des Menschen unterzuordnen.
Dass der in Zurich vorgelegte Textentwurf neue und bis dahin noch kaum so deutlich
bedachte Orientierungen (iber das Verhaltnis der Kirche zur Welt brachte, zeigt nicht
zuletzt, dass es bald schon zwei erklédrende Begleittexte gab, die die Akzeptanz des
Schemas fordern sollten.

(ab; A3, 466-478)

2.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Hirngespinst

«Das Wort Gottes hat sich inkarniert, UM Sohn Marias zu werden», diese Auffassung
vertritt der Franziskaner Carlo Bali¢ gegentiber dem belgischen Theologen Gérard Philips.
Dieser berichtet Congar liber das Gespréch. Bali¢ habe begriffen, dass der Papst nicht
Uber die Mittlerrolle Marias sprechen wolle. Er méchte aber den Titel «alma socia
Redemptoris» einflihren, sie also nicht nur Mutter des Erldsers, sondern seine Gefahrtin
nennen. Es ist seine Idee, dass Maria und Jesus Christus ein einziges Prinzip der Erlésung
bilden. Congar nennt dies «un mariano-christianisme», welcher der Offenbarung fremd
sei. Hingegen will Bali¢ die biblische Formulierung «selig, die du geglaubt hast» meiden,
weil Maria in einer direkten Anschauung Gottes gelebt und darum keinen Glauben nétig
gehabt habe. «Das ist unerhort! Fir ein Hirngespinst [billevesée] von angeblichen
Theologen muss die Schrift Unrecht haben und schweigen» (Co 2,14). Maria stehe auch
nicht innerhalb der Kirche, sondern dartiber. In diesem Sinne hatte Bali¢ friiher bereits
den Titel «Maria, Mutter der Kirche» lanciert (vgl. Co 1,487).

Am Ende des Gespraches habe Bali¢ gesagt: Das Konzil wird entscheiden. «Worauf
Philips antwortet: aber flr Sie hat ja selbst ein Mehrheitsentscheid von 1900 auf 2100
Stimmen (Abstimmung vom 30. Oktober) keinen Wert!!!» (Co 2,15).

(emf)



3.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Franzodsisch-deutsche Besorgnisse

«In Frankreich argern wir uns Uber das Kapitel <De Beata> [Uber die selige Jungfrau
Maria]. Der Titel, der vom Heiligen Vater gewlinscht wird [<Mutter der Kirche>] ist nicht
traditionell und scheint die Jungfrau der Kirche gegeniber zu stellen, statt sie zu
integrieren» (D6 552), so berichtet der Koadjutorbischof Léon Arthur Elchinger, der die
Verbindung der franzdsischen mit den deutschen Bischéfen pflegen sollte, mit einem Brief
vom 3. Februar 1964 Kardinal Dopfner.

Ausserdem misse man das Schema XVII im Auge behalten. Es dirfe nicht sein, dass die
Kirche den Eindruck erwecke, eine Antwort auf alles zu haben. Sie solle sich vor der Welt
eher als diejenige darstellen, die von ihren eigenen Gewissheiten her auf der Suche ist.
Schliesslich teilt Elchinger Dopfner die grosse Enttauschung der franzdsischen Bischoéfe
Uber das Motuproprio Sacram Liturgiam mit. «Man muss um jeden Preis erreichen, dass
die Bischéfe der verschiedenen Lander die vorldufigen Ubersetzungen des Messbuchs und
des Breviers approbieren kdnnen» (D6 552). Von franzdsischer Seite solle der Erzbischof
von Rouen Joseph Martin einen entsprechenden Vorstoss in Rom machen, und Elchinger
schlagt vor, dass Ahnliches von deutscher Seite aus geschieht.

Dopfner ist hinsichtlich des Motuproprio ohnehin selbst schon alarmiert. Am selben Tag
wie Elchinger schreibt er im Brief an Carlo Colombo: «Da ist weniger der Geist des
Konzils als der der rémischen Kurie spurbar» (D6 555). In einem Brief vom 15. Februar
1964 wird er Elchinger in dessen Einschatzungen Recht geben und ihm mitteilen, er habe
bereits Kardinal Lercaro geschrieben, «ob sich nichts tun lasse, die Nr. 9 [... Uber die
Kompetenz der Bischofe betr. der muttersprachlichen liturgischen Blcher], die am
meisten Missfallen erregt, ausser Kraft zu setzen. Vielleicht werden auch wir Schritte
unternehmen» (D6 567).

(emf)

4.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Sensus fidei

Ende Januar bis Anfang Februar 1964 nahm der Unterausschuss seine Arbeit wieder auf,
der sich den Aussagen Uber das Volk Gottes in der werdenden Kirchenkonstitution
widmete. Das entsprechende Kapitel sollte sich u.a. mit dem sensus fidei und dem
missionarischen Charakter der Kirche befassen (vgl. A 3,131). Zum selben Thema
schreibt Papst Franziskus in seinem Apostolischen Schreiben Evangelii Gaudium (Nr. 119)
unter Verweis auf Lumen gentium 12: «In allen Getauften, vom ersten bis zum letzten,
wirkt die heiligende Kraft des Geistes, die zur Evangelisierung drangt. Das Volk Gottes ist
heilig in Entsprechung zu dieser Salbung, die es '‘in credendo' unfehlbar macht. Das
bedeutet, dass es, wenn es glaubt, sich nicht irrt, auch wenn es keine Worte findet, um
seinen Glauben auszudriicken. Der Geist leitet es in der Wahrheit und fihrt es zum Heil.
Als Teil seines Geheimnisses in der Liebe zur Menschheit begabt Gott Gott die Gesamtheit
der Glaubigen mit einem Instinkt des Glaubens — dem sensus fidei —, der ihnen hilft, das
zu unterscheiden, was wirklich von Gott kommt. Die Gegenwart des Geistes gewahrt den
Christen eine gewisse Wesensgleichheit mit den goéttlichen Wirklichkeiten und eine
Weisheit, die ihnen erlaubt, diese intuitiv zu erfassen, obwohl sie nicht Uber die
geeigneten Mittel verfiigen, sie genau auszudriicken.»

(mq, http://www.vatican.va/holy father/francesco/apost exhortations/documents/papa-
francesco esortazione-ap 20131124 evangelii-gaudium ge.html)



http://www.vatican.va/holy_father/francesco/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium_ge.html
http://www.vatican.va/holy_father/francesco/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium_ge.html

5.2.2014 (Aktuelle Beziige)

«Schonheit der heilbringenden Liebe Gottes»

Papst Franziskus nimmt in seinem Apostolischen Schreiben Evangelii Gaudium an einigen
Stellen Bezug auf das II. Vaticanum. In Nr. 36 schreibt er: «Alle geoffenbarten
Wahrheiten entspringen aus derselben géttlichen Quelle und werden mit ein und
demselben Glauben geglaubt, doch einige von ihnen sind wichtiger, um unmittelbarer das
Eigentliche des Evangeliums auszudricken. In diesem grundlegenden Kern ist das, was
leuchtet, die Schonheit der heilbringenden Liebe Gottes, die sich im gestorbenen und
auferstandenen Jesus Christus offenbart hat. In diesem Sinn hat das Zweite Vatikanische
Konzil gesagt, ,dass es eine Rangordnung oder ,Hierarchie' der Wahrheiten innerhalb der
katholischen Lehre gibt, je nach der verschiedenen Art ihres Zusammenhangs mit dem
Fundament des christlichen Glaubens'. Das gilt sowohl fir die Glaubensdogmen als auch
fir das Ganze der Lehre der Kirche, einschliesslich der Morallehre.»

(mgq; http://www.vatican.va/holy father/francesco/apost exhortations/documents/papa-
francesco esortazione-ap 20131124 evangelii-gaudium ge.html)

6.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)

«Das hiesse, das Konzil um seinen eigenen Sinn zu bringen»

Das Konzil verklrzen heisst eine postkonziliare Verkehrung riskieren: So lautet zugespitzt
die Sorge des Bischofs von Graz-Seckau Josef Schoiswohl angesichts der rigorosen
Auffassungen Kardinal Julius Dopfners (ber den weiteren Konzilsverlauf (der sog.
Dopfner-Plan http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m109288). Entsprechend
deutlich fallt der Brief aus, den er Dépfner am 6. Februar 1964 schreibt.

«Es ist durchaus verstandlich, wenn die Konzilsvater mit der 3. Periode das Konzil gerne
beschliessen moéchten, doch fiirchte ich, dass bei dem Umfang der noch zu behandelnden
Materie dann genau umso mehr das herauskommt, was manche Pessimisten vor Beginn
des Konzils beflirchteten, namlich, dass wir nur Uber vorgelegte Prinzipien abstimmen,
ohne dazu recht Stellung nehmen zu kénnen. Leider haben die Prinzipien in sich, dass sie
oft die Gestalt von Gemeinplatzen annehmen. Dazu kann man Ja sagen, ohne dass
wirklich etwas Wesentliches getroffen ist. Umso mehr wird sich dann die rémische Kurie
in der postkonziliaren Arbeit darauf stiirzen, eine Flut von neuen Erldassen und Weisungen
herauszubringen, die zu guter Letzt einen grdsseren Dirigismus bewirken, als er bisher
schon bestanden hat. Das hiesse aber, das Konzil um seinen eigenen Sinn zu bringen».
Schoiswohl schlagt darum ein anderes Vorgehen vor: in der dritten Konzilsperiode sollten
Abstimmungen Uber die in der zweiten Session diskutierten Schemata sowie Debatten
Uber die noch ausstehenden Schemata stattfinden. Die Abstimmung Uber die in der
dritten Session behandelten Themen kénne aber nicht dann schon stattfinden, sondern
ware auf eine vierte Session zu verschieben.

Ausserdem konne die vierte Session dazu dienen, Einzelheiten Uber die geplanten
Direktorien zu beraten, «die dann als Richtlinien fir die postkonziliare Arbeit an die
Kommissionen gegeben werden. [..] Ich meine, dass hier nun tatsachlich einige
grundlegende Gesichtspunkte gefasst werden miissen, auf Grund deren dann nationale
und territoriale Bischofskollegien die flir dieses Gebiet erforderlichen Direktorien erlassen
kdnnen» (D6 559).

(emf)



http://www.vatican.va/holy_father/francesco/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium_ge.html
http://www.vatican.va/holy_father/francesco/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium_ge.html
http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m109288

7.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)

«Das Konzil auf dem Weg>» - in Miinster, Oldenburg und Ziirich

Wie bereits nach der ersten Sitzungsperiode hielt der Konzilsperitus Joseph Ratzinger,
seinerzeit Professor in Miinster i.W., im Jahre 1964 zahlreiche Vortrage Uber im
Dezember des Vorfahres zu Ende gegangene zweite Sitzungsperiode. Diese Vortrage -
«diesmal in Minster, Oldenburg und Zirich» - bildeten die Basis fur die Veroéffentlichung
eines ausfuhrlichen Riickblicks. «Die Situation flir den Vortragenden war freilich diesmal
eine etwas andere als ein Jahr zuvor. Die in der zweiten Periode ausserordentlich
grossziigig gehandhabte Versorgung der Presse mit Informationen hatte die Offentlichkeit
selbst Uber Einzelheiten des Geschehenen soweit ins Bild gesetzt, dass eine Schilderung
des Ganzen, die 1963 hoéchst erwilinscht gewesen war, diesmal weniger sinnvoll
erscheinen musste.»

Ratzinger nahm deshalb hinsichtlich der behandelten Themen eine Auswahl vor, «die
nicht in Anspruch nimmt, in jedem Fall die sachlich wichtigsten Fragen herausgegriffen zu
haben, sondern, zunachst einfach von der Vorliebe des Verfassers geleitet, immerhin
einige Probleme getroffen zu haben glaubt, die im Blick auf die Zukunft der Christenheit
Beachtung verdienen. Dass auch hier das Gesagte Fragment bleiben musste, versteht
sich schon aus dem fragmentarischen Charakter, den das Konzil selbst noch hat. Aber die
Menschheit misste wohl Gberhaupt verstummen, wenn ihr versagt wirde, wenigstens in
Fragmenten zu reden.»

(mgq, Zitate aus: Joseph Ratzinger, Das Konzil auf dem Weg. Rlickblick auf die zweite
Sitzungsperiode des Zweiten Vatikanischen Konzils, in: ders., Gesammelte Schriften.
Band 7/1. Zur Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils. Formulierung — Vermittlung -
Deutung. Erster Teilband. Freiburg: Herder, 2012, 359-410, 359f.)

8.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Kirche - Fenster

Das Motiv der Kirche als «Sakrament», das zunehmend die konziliaren Diskussionen
pragte, erlautert Joseph Ratzinger in seinem Riickblick auf die zweite Sitzungsperiode wie
folgt: «Wenn Kirche ,Sakrament', Zeichen Gottes unter den Menschen ist, dann ist sie
nicht flr sich selber da, sondern dann ist ihre Aufgabe, Uber sich hinaus zu deuten. Sie
ist wie ein Fenster, das seine Funktion dann am meisten erflllt, wenn es den Durchblick
durch sich hinaus ins GréBere freigibt.»

(mq, Zitate aus: Joseph Ratzinger, Das Konzil auf dem Weg. Rlckblick auf die zweite
Sitzungsperiode des Zweiten Vatikanischen Konzils, in: ders., Gesammelte Schriften.
Band 7/1. Zur Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils. Formulierung - Vermittlung -
Deutung. Erster Teilband. Freiburg : Herder 2012, 359-410, 377)

9.2.2014 (Im Fokus des Konzils)

«Kirche und Geschichte»

In seinem Rickblick auf die zweite Sitzungsperiode reflektiert Joseph Ratzinger auf das
erheblich Uberarbeitete Kirchenschema, das er jenseits eines «unrealistischen
Perfektionismus» doch «in der Hauptsache als eine gute Arbeit» bezeichnet. Als eines der
beiden Leitmotive, die das neue Schema pragen, «ware wohl das Verlangen zu nennen,
die Kirche mdge weniger statisch und mehr in der lebendigen Bewegung ihrer Geschichte
gesehen werden, <heilsgeschichtlich>, wie die Theologie heute gerne sagt. Es ging um die



Einsicht, dass Kirche nicht eine fertig abgeschlossene Grdsse ist, die ein flr alle Mal
definiert ist und dann sozusagen Uber Zeit und Raum steht, sondern dass Kirche ihrem
Wesen nach unterwegs bleibt, dass sie die Geschichte Gottes mit den Menschen darstellt.
Jenes Gottes, der sich von Adam und Abel an auf den Weg nach den Menschen gemacht
hat, der im Ereignis des Bundes mit ihnen durch die Geschichte geht. So sollte eine
lebendige Sicht von Kirche gezeichnet werden, die, niemals fertig, Wanderschaft der
Menschheit mit dem und zu dem sie rufenden Gott ist.»

(mq; Zitate aus: Joseph Ratzinger, Das Konzil auf dem Weg. Rlickblick auf die zweite
Sitzungsperiode des Zweiten Vatikanischen Konzils, in: ders., Gesammelte Schriften.
Band 7/1. Zur Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils. Formulierung - Vermittlung -
Deutung. Erster Teilband. Freiburg : Herder, 2012, 359-410, 375).

10.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Ein Memorandum des ORK

Wie wird sich die dkumenische Zusammenarbeit nach dem Konzil entwickeln? Schon
wahrend des Konzils wird versucht, daflir die besten Voraussetzungen zu schaffen. Der
Exekutivausschuss des ORK, der sich vom 10.-14. Februar 1964 in Odessa trifft,
diskutiert diesbezliglich ein Memorandum mit Kritik und Vorschlagen fir das konziliare
Dekret. Der vollstédndige Text wird Jan Willebrands zugestellt.

In einem ersten Punkt postuliert das Memorandum, das konziliare Dekret solle die
Identitdt und Eigenart der nicht-rémischen Kirchen in héherem Masse anerkennen. Der
Anspruch der rémisch-katholischen Kirche, die wahre Kirche Christi zu sein, wird nicht als
solcher angefochten, er «dirfe aber nicht bereits die Gestalt des Dialogs bestimmen» (A
5,575).

Sodann meldet sich wiederum die Sorge, dass die romisch-katholische Kirche nicht die
schon existierende 6kumenische Bewegung ignorieren mdge, sondern sich positiv auf sie
beziehen mége. So regt das Memorandum ein Vorwort an, «in dem die 6ékumenische
Bewegung als Gabe des Geistes an alle Kirchen anerkannt werde» (A 5,575).

(emf)

11.2.2014 (Im Fokus des Konzils)

Der Heilige Geist und die 6kumenische Bewegung

Kann die rémisch-katholische Kirche die Okumenische Bewegung, die ohne ihr eigenes
Mittun entstanden ist (und die sie friiher abgelehnt hat), als Gabe des Heiligen Geistes
anerkennen? Ein Memorandum des Exekutivausschusses des ORK (siehe Blogeintrag von
gestern) hatte dies als Desiderat gedussert und dazu vorgeschlagen, dem
Okumenedekret ein Vorwort voranzuschicken.

Ein solches Vorwort wird in der Intersessio vor der dritten Konzilsperiode in den
Konzilstext integriert. Mit wenigen Veranderungen wird es in den endgiltigen Konzilstext
eingehen. In diesem Vorwort wird das Entstehen der Okumenischen Bewegung als
geistgewirktes Geschehen gedeutet:

«Der Herr der Geschichte aber, der seinen Gnadenplan mit uns Siindern in Weisheit und
Langmut verfolgt, hat in jlingster Zeit begonnen, lUber die gespaltene Christenheit ernste
Reue und Sehnsucht nach Einheit reichlicher auszugiessen. Von dieser Gnade sind heute
Uberall sehr viele Menschen ergriffen, und auch unter unsern getrennten Briidern ist
unter der Einwirkung der Gnade des Heiligen Geistes eine sich von Tag zu Tag
ausbreitende Bewegung zur Wiederherstellung der Einheit aller Christen entstanden» (UR



1).

Gewdlrdigt werden nicht nur die einzelnen Menschen, die diese Bewegung tragen,
sondern auch deren Gemeinschaften. Ohne den Okumenischen Rat der Kirchen
ausdricklich zu nennen, wird auf seine «Basisformel» (das trinitarische und
christologische Bekenntnis, das die im ORK zusammengeschlossenen Kirchen verbindet)
Bezug genommen: «Diese Einheitsbewegung, die man als dkumenische Bewegung
bezeichnet, wird von Menschen getragen, die den dreieinigen Gott anrufen und Jesus als
Herrn und Erléser bekennen, und zwar nicht nur einzeln fir sich, sondern auch in ihren
Gemeinschaften, in denen sie die frohe Botschaft vernommen haben und die sie ihre
Kirche und Gottes Kirche nennen» (UR 1).

(emf)

12.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Bruder Bischof

Zur Zeit des Konzils ist André Depierre auf gesamtfranzosischer Ebene Verantwortlicher
der Arbeiterpriester. In Montreuil in der Pariser Banlieue hat er eine Kommunitat
gegrindet, in der Bischof Elchinger wahrend des Konzils regelmassig zu Gast ist. In jeder
Intersession — im Marz 1963, im Februar 1964 und im Marz 1965 - verbringt er dort
einige geistliche Tage. Der Bischof schadtzt die evangeliumsgemasse Atmosphare dieser
Gemeinschaft, die sich aus Vertretern der Arbeiterwelt zusammensetzt, und in der er das
Urchristentum wiedererkennt.

Wahrend seines Aufenthaltes im Februar 1964 wird ihm der Vorschlag gemacht,
inkognito eine Stelle als Arbeiter anzutreten, um auf diese Weise die Lebensbedingungen
der Arbeiter aus deren Perspektive kennenzulernen: «Wenn Sie dies an ihrem Kérper und
in ihrem Herzen mitvollzogen haben, werden Sie nicht mehr als derselbe Bischof nach
Strassburg zurliickkehren».

Zwar wurde dieser Vorschlag nicht realisiert, aber die Exerzitien trugen dennoch Frlichte.
Sicherlich ist es schwierig, eine direkte Verbindung zwischen dieser oder jener geistlichen
Unterweisung durch Abbé Depierre und dieser oder jener Konzilsintervention Bischof
Elchingers herzustellen. Bemerkenswert ist jedenfalls das seit Beginn des Konzils von
dem jungen Strassburger Bischofskoadjutor verfochtene Anliegen, gegen einen
kirchlichen Triumphalismus anzugehen und in den Bereichen des bischéflichen Ornats
einerseits und der Titel der geistlichen Wirdentrager andererseits wieder zu einer
gewissen Einfachheit zu gelangen.

In Montreuil ist Bischof Elchinger keine «Exzellenz», sondern ein einfacher «Bruder
Bischof», den die Arbeiter duzen. Es ist ihm sogar etwas unangenehm, wenn deren Blick
auf sein goldenes Brustkreuz fallt, das er, soweit mdglich, zu verbergen sucht.

Der regelmassige Austausch mit Abbé Depierre und seiner Gemeinschaft fiihrten Bischof
Elchinger dazu, eine «arme und dienende Kirche» zu suchen - dieses Thema wurde v.a.
von Bischof Alfred Ancel, Weihbischof in Lyon, entfaltet, der in der Tat funf Jahre lang
das Leben der Arbeiter teilte.

(Bernard Xibaut)

13.2.2014 (Personen)

Briickenbauer

An seinem 93. Geburtstag verstarb am 13. Februar 1981 in Ribeauvillé Erzbischof Jean-
Julien Weber, emeritierter Bischof von Strassburg (der persénliche Titel Erzbischof wurde



ihm 1962 verliehen). Wie auch sein Koadjutor Léon-Arthur Elchinger, der ihm 1967 in der
Leitung der elsassischen Didzese folgte, gehdrte er zu den pragenden Konzilsbischéfen
Frankreichs. Sein langes Leben spiegelt die bewegte Kirchen- und Theologiegeschichte
des 20. Jahrhunderts wider, wobei gerade auch im Vergleich mit Bischof Elchinger die
Aspekte ins Auge fallen, die die unterschiedlichen Generationen geradezu zwangslaufig in
je  verschiedener Akzentuierung pragten. Theologisch wurde Weber als
Bibelwissenschaftler fir die nicht zuletzt auch in der sog. Modernismuskrise zu Beginn
des Jahrhunderts thematisierten Herausforderungen sensibilisiert. In der Begegnung von
Exegese und Lehramt war er ebenso Brickenbauer wie im Bereich der deutsch-
franzdsischen Aussdhnung, die ihm als zweifachem Kriegsteilnehmer ein Anliegen war.
Den Dominikaner Yves Congar empfing er in seiner Ditzese, als dieser in den 1950er
Jahren im Gefolge der Krise um die Arbeiterpriester seine Lehrtatigkeit in Le Saulchoir
beenden musste. Anldsslich der Ernennung Congars zum Konsultor der vorbereitenden
theologischen Kommission schrieb Weber dem Dominikaner: «Der Bischof von Strassburg
ist sehr glicklich tber Ihre Ernennung zum Konsultor fiir das Konzil, vorausgesetzt, Sie
werden konsultiert».

(mq; vgl. Qu 233-235; PersLex 285)

14.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Sorge um die Reformanliegen

Ob die brieflich mitgeteilten Befiirchtungen von Bischof Josef Schoiswohl (vgl. Konzilsblog
vom 6.2.2014: http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m111151) Kardinal
Doépfner zum Nachdenken gebracht haben? Am 14. Februar 1964 antwortet Dépfner dem
Bischof von Seckau, er stimme mit ihm U{berein, «dass bei dem Umfang der noch zu
behandelnden Materie ein Abschluss des Konzils in diesem Jahr ohne sehr bedenkliche
Nachteile wohl kaum vorstellbar ist» (D6 565). Man solle aber aus strategischen Griinden
von einem baldigen Schluss ausgehen, um die Vorbereitung zu straffen. «Was jetzt
nottut, ist ein konsequentes Hinarbeiten auf das Ende, damit nicht alle Reformarbeit von
vornherein auf die lange Bank geschoben wird» (D6 566). In seinen Notizen flr die
Bischofskonferenz in Hofheim am 17. Februar 1964 tragt er die Bedenken Schoiswohls
referierend vor: «Wird nicht ein grosser Teil der gewiinschten Reformen unterbleiben,
wenn soundsoviele wichtige Fragen nicht mehr behandelt werden kénnen? Wird dann
nicht um so mehr die Kurie die Ausfiihrung des Konzils in die Hand nehmen (durch die
postkonziliaren Direktorien ...), natlUrlich ganz in ihrem Sinn» (D& 568f).

(emf)

15.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Sitzung der Konzilsvater in Ziirich

Papst Paul VI. wollte auf der dritten Konzilssession vor allen anderen das Schema 17
behandelt wissen, welches das Verhaltnis der Kirche zur Welt thematisierte. Sein Titel
sollte lauten «Vom tatigen Dabeisein (activa praesentia) der Kirche beim Aufbau der Welt
von heute». Mit der Vorbereitung war eine kleine Arbeitsgruppe aus nur acht
Konzilsvatern beauftragt worden: Die Bischdofe Ancel von Lyon, McGrath von Panama,
Schroéffer von Eichstatt, Wright von Pittsburgh, Guano von Livorno, Hengsbach von
Essen, Ménager von Meaux und Blomjous von Mwanza. Sekretar der Gruppe war der
bekannte deutsche Redemptorist und Moraltheologe Bernhard Haring.

Vom 01.02. bis 03.02.1964 versammelte sich (wie berichtet:



http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m111034) die Arbeitsgruppe
interessanterweise nicht in Rom, sondern ,extra urbem" in Zirich, weil die Schweiz fir
die Mitglieder aus Deutschland, Frankreich und Italien verkehrstechnisch glinstig gelegen
war. Die Gruppe kam im Apologetischen Institut der Jesuiten an der Scheideggstr. 45
zusammen, wo die Redaktion der «Orientierung» ihren Sitz hatte.

In einem Interview mit Ludwig Kaufmann in der «Orientierung» vom 15.02.1964
erwdhnte Bischof Guano nach dem Abschluss der Sitzungen ausdriicklich das positive
Arbeitsklima von Zdirich: Alle Titel seien flir drei Tage abgeschafft worden und die
Bischofe hatten sich ebenso wie die Periti gleichermassen mit «Pére» anreden lassen. Als
aus dem fruchtbaren Teamwork dann auch der Wunsch entstand, gemeinsam zu beten
und Eucharistie zu feiern, sei das unter Bischéfen damals noch ein Novum gewesen.
Ludwig Kaufmann sah darin den bescheidenen Anfang eines liturgischen Ausdrucks der
neuentdeckten «Kollegialitat».

(Christian Cebulj, vgl. Ludwig Kaufmann: Schema 17. In: Orientierung 28 [3/1964] 25f)

16.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Auf dem Weg zur Anerkennung der modernen Bibelexegese

Ein Haresieverdacht gegen Exegeten steht im Februar 1964 immer noch im Raum - und
wird bald entkraftet werden.

Die Enzykliken Divino Afflante Spiritu 1943 und Humani Generis 1950 hatten bereits vor
dem Konzil die Positionen zur Berechtigung der historisch-kritischen Exegese in
Bewegung gebracht. Die scharfe Ablehnung einer Erneuerung der Exegese, wie sie vor
allem durch die Lateranuniversitat vertreten wurde, konnte nicht mehr als die offizielle
romische Linie verstanden werden. Schon in der vorbereitenden Kommission flr den Text
Uber die Offenbarung standen zahlreiche Mitglieder der erneuerten Bibelexegese offen
gegeniiber. Das Schema fiel in dieser Hinsicht dennoch eher vage und restriktiv aus.

In der kurzen Konzilsdebatte von 1962 war alle Aufmerksamkeit auf das Verhaltnis von
Schrift und Tradition gerichtet. Eine Beratung des Kapitels Uber die Heilige Schrift fand
nicht statt. Gegen Ende der ersten Konzilssession war in einem Brief an Papst Johannes
XXIII. die moderne Bibelexegese jedoch scharf verurteilt worden (vgl. Konzilsblog vom
12.1.2013: http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93792). Daraufhin war von
Béda Rigaux und Jacques Dupont angeregt worden, dass die Bibelkommission ein
Dokument zur Frage der exegetischen Methoden und des Verhaltnisses von Exegese und
Lehramt veroéffentlichen solle. Dieses Projekt wird im Februar 1964 aufgenommen und
fihrt am 21. April 1964 zur Veroéffentlichung der Instruktion Sancta Mater Ecclesia. Sie
enthalt eine klare Bejahung der historischen Methoden und bildet eine Briicke zur
Konstitution Gber die Offenbarung Dei Verbum.

(emf; vgl. Karim Schelkens: From Providentissimus Deus to Dei Verbum. The Catholic
Biblical Movement and the Council Reconsidered. In: RoTh 49-67)

17.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Weg durch Gestriipp bahnen

Bisher nicht behandelte Schemata, schon behandelte Schemata, die aber noch «einige
Sorge» bereiten, neue Texte: Kardinal Dépfner gibt der Deutschen Bischofskonferenz, die
am 17. Februar 1964 in Hofheim tagt, einen Uberblick (iber die vor und in der dritten
Konzilssession zu leistende Arbeit (vgl. D6 568-574). Es ist der Versuch, einen Weg durch
zum Teil sehr undurchsichtiges Gestripp zu bahnen. An vielen Stellen tauchen


http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m111034
http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93792

Fragezeichen auf: Was soll noch diskutiert, woriiber soll nur abgestimmt werden? Wie
sind Entwicklungen zu beurteilen, etwa wenn eine durchaus erwilinschte Kiirzung
mancher Texte das Kind mit dem Bade ausschittet und nur noch 12-14 Zeilen (brig
lasst.

Eine Frucht der Konzils lasst sich immerhin schon ernten: An der Konferenz werden die
ersten Beschlisse Gber die Umsetzung der Liturgiekonstitution in Deutschland gefallt: Die
biblischen Lesungen sollen in der Volkssprache verlesen werden.

(emf)

18.2.2014 (Im Fokus des Konzils)

Hinter den Kulissen

Wie auch aktuell im Vatikan ist die Kurie und ihre Reform wahrend der zweiten
Konzilssession immer wieder Thema von Gesprachen. Manche Insider legen offen, was
hinter den Kulissen geschieht. So erfahrt Henri de Lubac von Henri Joulia von der
Kongregation fir die Ordensleute und Paul Poupard vom Staatssekretariat, dass die
«Kurialen» sich Uber die Bischofe und ihren Wortschwall in der Konzilsaula lustig machen.
Bald wiirden sie, die Kurienangehdrigen, das Heft wieder in die Hand nehmen (vgl. Lu
2,53). Ahnlich klingt es in den Worten von Jean-Francois Arrighi, Mitarbeiter bei der
Kongregation fiir die Orientalen und im Sekretariat fir die Einheit: «Sollen sie nur reden,
sollen sie nur reden [...]; sie werden bald abgereist sein» (Lu 2,46f).

Kritisiert werden aber auch die Bischofe: Sie sehen zu wenig klar, wehren sich zu wenig,
sind zu wenig mutig. Die Kardinale von der Peripherie (also jene, die nicht
Kurienkardindle sind) seien zu Sitzungen von Kongregationen, denen sie angehéren,
nicht gekommen (vgl. Lu 2,53). Henri de Lubac hoért, die franzésischen Bischofe hatten
sich in den letzten Jahren geweigert, auch nur einen einzigen Priester nach Rom zu
senden, «und sie fordern die Internationalisierung der Kurie!» (Lu 2,53).

(emf)

19.2.2014 (Im Fokus des Konzils)

Die Reform nicht verpassen

Wie dringlich fir viele Konzilsvater das Thema Kurienreform ist, zeigt ein Ausschnitt aus
einer Konzilsrede des indischen Bischofs D’Souza, den wir zu diesem Thema bereits am
15.11.2013 zu Wort kommen liessen
http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m107267. Seine Wortmeldung vom 8.
November 1963 endet mit eindringlichen Worten (die er leider wohl aus Zeitgriinden in
der Konzilsaula nicht mehr vortragt): «Nur eins will ich zum Schluss sagen: niemand
denkt daran, die rémische Kurie abzuschaffen, ja niemand will sie sehr schwachen. Aber
sie muss vollstéandig reformiert werden. Das ist eines der wesentlichen Ziele unserer
Beratung, die uns lberall auf der Welt empfohlen werden. Hiten wir uns davor, Brider,
diese Erwartung zu enttduschen. Erinnert Euch an das flinfte Lateran-Konzil von 1512-
1517. Es vollbrachte die Reform nicht, die die Zeitgenossen von ihm forderten, ich weiss
nicht, ob es aus Mangel an klarer Einsicht oder aus Mangel an Energie geschehen ist.
Aber wenige Monate spater geriet die Kirche in die schlimmste Krise ihrer ganzen
Geschichte. Lasst uns, Brider, auf die Erwartungen unserer Zeit mutig antworten» (AS
2/4,638; vgl. AdF 2,374f).

(emf)



http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m107267

20.2.2014 (Im Fokus des Konzils)

Das war knapp

Mit einer Mehrheit von nur 40 Stimmen hatte das Konzil am 29. Oktober 1963 ein
eigenes mariologisches Schema verhindert. Stattdessen sollten mariologische
Ausflihrungen im Rahmen des Kirchenschemas Platz finden. Nach der Interpretation Hans
Kings hatten wohl vor allem emotionale Grinde bei vielen Konzilsvdtern dafir
gesprochen, Maria ein eigenes Schema zu widmen. Man meinte, «dass nur durch ein
getrenntes Schema Uber Maria als <Mutter der Kirche> (ein Titel, der nicht in der
katholischen Tradition begriindet ist) Maria die notwendige Ehre erwiesen wirde. [...]
Der Majoritat, deren Meinung von Kardinal Kénig vorgetragen wurde, schien jedenfalls,
dass die Stellung Mariens sachgemadss theologisch nur innerhalb der Kirche beschrieben
werden konne, innerhalb der grossen Gemeinschaft der Glaubenden des
neutestamentlichen Gottesvolkes, dessen erstes und vornehmstes Glied diejenige ist,
deren Ruhm es ist, dass sie geglaubt hat: <Selig die, welche geglaubt hat> (Lk 1,45). Auf
die Gefahren der Mariolatrie oder jedenfalls der ungesunden Exzesse einer isolierten,
schwarmerischen und unbiblischen Mariologie und Marienverehrung, die den einzigen
Mittler Jesus Christus Uberspielt, war das Konzil unter anderem gerade von
siidamerikanischen Bischofen hingewiesen worden. Eine mehr biblische, dkumenische
und gesund pastorale, in die Ekklesiologie integrierte Mariologie setzt sich
gltucklicherweise immer mehr in der gesamten Kirche durch.»

Angesichts des knappen Ausgangs der Abstimmung beflirchtet Kiing Schwierigkeiten flr
eine konsensuelle Klarung der Frage. Aber er schliesst: «lieber U(berhaupt kein
Marienschema als eines, das uns nicht theologisch, 6kumenisch und pastoral weiterhilft in
der Ausrichtung des ganzen Gottesvolkes zusammen mit Maria (<Was Er euch sagt, das
tut!> Jo 2,5) auf Christus!»

(ab; Kii 248f)

21.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Maria gegeniiber oder in der Kirche

Das Kapitel Gber Maria entsteht im Disput der beiden Theologen Gérard Philips und Carlo
Bali¢. Auf der einen Seite steht eine Theologie, die Maria von der Kirche abhebt und ihr
eine moglichst umfassende Mittlerposition einrdumen mochte (vgl. Konzilsblog vom
2.2.2014). Der Franziskaner Bali¢ wird darin insbesondere von spanischen Bischéfen
unterstiitzt. Auf der anderen Seite wird eine heilsgeschichtlich und biblisch fundierte
Mariologie vertreten, «die Maria ihren Platz in der Heilsgeschichte zuwies und den
Beziehungen zwischen Maria und der Kirche gréosseren Raum gab» (Evangelista Vilanova:
A 3,428). Vor allem deutsche und skandinavische Bischdfe fordern, «dass die Beziehung
zwischen den Privilegien Marias und der Wirklichkeit der Kirche stdrker betont werden
solle» (Evangelista Vilanova: A 3,429). Chilenische Bischife «eine Darlegung der Lehre,
in der deutlicher zum Ausdruck kommt, dass Maria so tiefgreifend in das Volk Gottes
eingefligt ist, dass sie dessen Synthese darstellt» (zit. nach A 430).

Am 20. Februar 1964 prasentieren Gérard Philips und Carlo Bali¢ der zustédndigen
Subkommission als Ergebnis langen Ringens einen gemeinsamen Text.

(emf)

23.2.2014 (Personen)



Camara zu Gast bei Taizé-Briidern in Rom

Roger Schiitz und Max Thurian, die zusammen mit einem weiteren Bruder aus Taizé in
Rom waren, luden Dom Helder Camara mit seinen brasilianischen Kollegen Dom Candido
Padim, Dom Lamartine und Dom Jodo Maria Pires anfangs Oktober 1963 zu sich zum
Frihstlick ein. Die Brider aus Taizé hatten hier ein kleines Appartement gemietet, in
dessen Mitte sich eine kleine Kapelle mit einem Altar befand, einem schénen Kruzifix,
sehr schénen alten Bildern, die Christus, die Mutter Gottes und die Verklarung
darstellten; unterhalb des Altars war ein erleuchtetes Dreieck, welches die Dreifaltigkeit
ausdricken sollte.

«Es ist eine Freude, mit Roger zu reden. Er freut sich sehr Uber die Stimmen wie die
heute zur Liturgie, doch tut es ihm leid, wenn er an die kleine Minderheit (zwischen 12
und 25 Stimmen) denkt, von der er sich wiinscht, dass sie nicht verbittert. Wie wir
traumt auch er von einer Reform der rémischen Kurie, doch sorgt er sich, dass niemand
von den Ruinen der alten Kurie erdrickt wird. Er war von der Nachricht, dass ich von Rio
weggehe (Kardinal Jaime Barros Camara hatte Dom Helder signalisiert, dass es besser
ware, wenn sich die beiden wie Paulus von Timotheus trennen wirden), vdllig
<Ubergeschnappt>. Meine Erklarung zu héren, hat ihn berihrt: ich bin in die <Gruppe der
Armut> eingetreten. Gott gibt mir die Gelegenheit, im Sinne der Armut mitzuarbeiten, um
die evangelische Armut wiederzufinden ... Ich habe dargelegt, wie ich vor Gott zu spielen
liebe und wie es mich freut, wenn Er Vertrauen hat, mit mir zu spielen.

Fréere Roger hat das Tischgebet gesprochen. Nach dem Friihstlick haben wir zusammen
flr die Einheit der Christen in der Kapelle ein Pater noster gebetet, wir waren bewegt.
Wenn Gott es will, so werden wir alle vier am Freitag zum Essen in das <Domus Mariae>
kommen und anschliessend mit den brasilianischen Bischéfen sprechen.

Er wiinscht sich sehr, dass wir in einer Interzession des Konzils einen Sprung nach Genf
machen, um gemeinsam in der Stadt Calvins eine <révision de vie> am Fernsehen
vorzunehmen. Das wiuirde die protestantischen Gemeinden aufwecken und Hoffnung
darauf machen, dass der Heilige Geist zahlreiche Gewissen in jenem Augenblick berihrt,
wenn wir uns beide 6ffentlich umarmen.»

(Giancarlo Collet; CaCi 7)

24.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Okumene im Haus des gottlichen Meisters

Am 24. Februar 1964  begann in der Casa GesU Divin Maestro
(http://www.casadivinmaestro.it/) in Ariccia in den Albaner Bergen bei Rom eine
mehrtatige Vollversammlung des Sekretariats zur Férderung der Einheit der Christen
unter der Leitung von Kardinal Bea und Johannes Willebrands. Auf dem Programm
standen dem Protokoll zufolge (AS 2/5,166-169) so wichtige Fragen wie die nach dem
Titel des Schemas (dazu morgen mehr), der Umgang mit dem dem Judentum
gewidmeten Abschnitt sowie nach dem Thema Religionsfreiheit. Die beiden
letztgenannten Themen wurden im weiteren Verlauf der Arbeiten aus dem
Okumenismusdekret ausgegliedert, damit in den jeweiligen Dokumenten méglichst
grundsatzlich die jeweiligen weitreichenden Fragen behandelt werden konnten.

Waéahrend der Bischof von Lausanne-Genf-Fribourg, Francois Charriére, der Mitglied des
Sekretariats war, krankheitsbedingt an dem Arbeitstreffen in Ariccia nicht teilnehmen
konnte, war der Dogmatiker aus Chur, Johannes Feiner, wesentlich an dessen Erfolg
beteiligt. Ihm kam ein bedeutender Anteil daran zu, dass am 6. Marz «unanimiter» ein
grundsatzlich Uberarbeiteter Text verabschiedet werden konnte.


http://www.casadivinmaestro.it/

(mq)

25.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Okumenismus auf katholisch - Katholizismus auf 6kumenisch

«De oecumenismo?» «De oecumenismo catholico»? Oder eine ganz anderer Titel? Die
Frage des Titels des vorzubereitenden Okumenismusdekrets war eines der Themen der
Vollversammlung des Sekretariats zur Férderung der Einheit der Christen Ende Februar
bis Anfang Marz 1964 in Ariccia. Der Churer Dogmatiker Johannes Feiner machte sich in
seinem umfangreichen Gutachten vom 25. Februar 1964, das die bisherigen Arbeiten
biindeln und das weitere Vorgehen vorbereiten sollte, zum Sprecher der Mehrheit der fir
das Sekretariat tatigen Konsultoren und plddierte eindeutig flir den erstgenannten Titel.
Als Grund fiihrte er an, dass es zwar katholische Prinzipien des Okumenismus, nicht aber

einen katholischen Okumenismus gebe - unbeschadet aller Unterschiede zum
Okumeneverstindnis, das im Genfer ORK gepflegt werde.
(mgq; vgl. Wi 89 und Fonds De Smedt Nr. 999 - dazu

http://theo.kuleuven.be/en/research/centres/centr._vatii/)

26.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)

«La Costituende del Consilium»

Am 15. Januar 1964 hielt die «konstituierende Versammlung» des «Consilium» (der
Kommission flr die Ausfihrung der Liturgiekonstitution) mit ihren Mitgliedern den
Kardindlen, Giacomo Lercaro, Paolo Giobbe und Arcadio Larranoa sowie dem Sekretar
Annibale Bugnini ihre erste Sitzung ab. Kardinal Lercaro machte einige allgemeine
Angaben Uber den Zweck des «Consilium». Weiterhin studierte man den Inhalt des Motu
Poprio «Sacram Liturgiam», mit dem am 25. Januar die Errichtung des «Consilium», «das
vom Heiligen Vater dazu beauftragt sei, den Inhalt der Konstitution des Konzils Gber die
Liturgie in ihrem ganzen richtungsweisenden Umfang in die Praxis umzusetzen»,
bekanntgegeben wurde. In der ersten Sitzung der «konstituierenden Versammlung»
wurde weiterhin die Liste der Namen potentieller Mitglieder des «Consilium» diskutiert,
auch wenn das Moto Proprio selbst weder Zustandigkeiten noch Namen nennt.

Einen Monat spater, am 15. Februar, folgte die zweite Sitzung der «konstituierenden
Versammlung» in der Wohnung von Kardinal Laraona, via Serristori 10. Dort wurde dann
die Liste der Mitglieder des «Consilium», die Papst Paul VI. vorgeschlagen hatte,
diskutiert und einstimmig angenommen. Nach Bestdtigung durch den Papst erfolgte die
Veroéffentlichung im Osservatore Romanum vom 5. Marz 1964, in den AAS erfolgte die
Verdffentlichung allerdings erst im Juni 1964 und dies interessanterweise erst nach dem
«Necrologium». Bugnini wertet dies als ein Zeichen fir die Widerstdnde in der
Anerkennung der Existenz des «Consilium».

Das «Consilium» zahlte zundchst 42, spater 51 Mitglieder: Kardindle, Erzbischofe,
Bischofe, einen Benediktinerabt, drei Priester.

Die erste Vollversammlung des «Consilium» wurde auf den 11. Marz 1964 festgelegt.
Damit war die Arbeit der «konstituierenden Versammlung» des «Consilium»
abgeschlossen. Sie Idste sich infolgedessen auf.

(Birgit Jeggle-Merz; Zitate aus: Annibale Bugnini: Die Liturgiereform. 1948-1975.
Zeugnis und Testament. Freiburg i.Br.: Herder, 1988, 73f)


http://theo.kuleuven.be/en/research/centres/centr_vatii/

27.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)

«Wo Sie wollen, nur nicht bei der Ritenkongregation!»

Gleich nach Errichtung des «Consilium ad exsequendam Constitutionem de sacra
Liturgia» stellte sich die Frage nach ihrem Sitz. Der Kardinalstaatssekretar beantwortete
eine entsprechende Anfrage Bugninis eindeutig: Uberall, aber nicht bei der
Ritenkongregation. Also hielt man nach anderen Raumlichkeiten Ausschau und wurde
bald findig. Man bezog die zwei Rdume im vierten Stock des Papstlichen Hospizes von
Santa Maria, die der Konzilskommission fir die Liturgie zugewiesen, aber zuvor nicht
benutzt worden waren.

«Nach und nach belegte [das <Consilium>] die ganze Etage. In diesen Zimmerchen,
gleichsam verloren zwischen Himmel und Erde, und im Pilgersaal zu ebener Erde, der zur
gemeinsamen Benutzung zur Verfigung stand, wurde die Liturgiereform bis November
1969 durchgeflhrt; damals wurde namlich das <Consilium> in die
Gottesdienstkongregation umgewandelt, und es wurde dieser das helle und weitldufige
vierte Stockwerk im Palazzo delle Congregazioni, an der Piazza Pio XII., n. 10,
zugewiesen»,

Der vierte Stock im Hospiz von Santa Maria stellte fir die Durchfihrung der
Liturgiereform einen denkwirdigen Ort dar, denn man konnte von dort die gewaltige
Baustelle Uberblicken, auf der die Audienzhalle entstand. Just zu dieser Zeit wurden die
alten Bauten um das Oratorium von St. Peter abgerissen. «Presslufthdmmer trieben bis
in die Tiefe von 60 bis 70 Meter die machtigen Pilaster aus Eisenbeton, die die wuchtige
Deckenkonstruktion des Architekten Nervi tragen sollten. Tag um Tag, finf Jahre
hindurch, sahen wir die schlanken und zugleich kraftigen Rippen der gigantischen
Konstruktion wachsen».

Bugnini dazu: «Zwei Baustellen in ndachster Naéhe, beide fliir das Gottesvolk bestimmt,
beide sprechendes Symbol und ermutigende Realitat».

(Birgit Jeggle-Merz, Zitate aus: Annibale Bugnini: Die Liturgiereform. 1948-1975.
Zeugnis und Testament. Freiburg i.Br.: Herder, 1988, 75f)

28.2.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Die «Verfassungscharta» des «Consilium»

Am 29. Februar 1964 teilte das Staatsekretariat in einem Brief an Kardinal Lercaro die
Aufgabe des «Consilium» wie folgt mit:

«Ich habe die Ehre, Euer Hochwirdigsten Eminenz mitzuteilen, dass gemass den
Anweisungen unseres Heiligen Vaters der Kommission zur AusfUhrung der
Liturgiekonstitution, deren Vorsitzender Sie sind, folgende Aufgaben obliegen:

a) Vorschléage zur Benennung der Personen, welche die Studiengruppen zur Reform
der Riten und der liturgischen Blcher bilden sollen;

b) Begleitung und Koordinierung der Arbeit der Studiengruppen;

c) Sorgfaltige Vorbereitung einer Instruktion, die das Motuproprio <Sacram
Liturgiam> praktisch erldutert und klar die Zustdndigkeiten der territorialen
kirchlichen Autoritdten hinsichtlich der Reform der Riten und der liturgischen
Blcher darlegt;

d) Anwendung der vom Konzil verabschiedeten Konstitution nach Buchstabe und
Geist bei der Beantwortung der Vorschldge der Bischofskonferenzen und der
Antrage, die sich aus der rechten Ausfihrung der Konstitution ergeben.»

Damit war klar, dass das «Consilium» nicht einfach nur ein Beratungsorgan oder eine
besondere Form einer Studiengruppe darstellte, die der Ritenkongregation unterstellt



ware. «Es war in seinem Aufbau eher eine Art Dikasterium als eine Kommission.»

Der Schlussklausel des Dokuments lautete: «Eventuelle Einspriiche gegen die
Entscheidungen des <Consilium> sowie besonders heikle und schwierige oder ganz neue
Fragen sind vom <Consilium> dem Heiligen Vater vorzulegen».

Das «Consilium» genoss also das volle Vertrauen des Papstes. Als schwierig erwies sich
jedoch auch weiterhin die fehlende Abgrenzung zur Ritenkongregation, die die Existenz
eines solchen «Consilium ad exsequendem Constitutionem de sacra Liturgia» nie wirklich
anerkannte. Zum Ausdruck kommt dies z.B. in dem Umstand, dass der Brief vom 29.
Februar 1964 trotz wiederholter Anfrage nie in den AAS erschien.

(Birgit Jeggle-Merz, Zitate aus: Annibale Bugnini: Die Liturgiereform. 1948-1975.
Zeugnis und Testament. Freiburg i.Br.: Herder, 1988, 74f)

1.3.2014 (Rezeption)

Kirche als Konzil

Schon wéahrend des Konzils beginnt seine Rezeptionsgeschichte. Wenige Wochen nach
dem Ende der zweiten Konzilssession erscheint Hans Kiings Buch «Kirche im Konzil» in
der zweiten Auflage — und neu mit einem Kapitel Uber die Ergebnisse der zweiten
Session. Kiing erinnert an die grosse Programmrede von Paul VI. zu Beginn. Der Weg
Johannes XXIII. wirde fortgefihrt werden, so das wichtige Signal nach dem
Papstwechsel. Dann fligt Kiing an, dass das Konzil von Paul VI. «theologisch tiefgriindig
als Reprasentation der Kirche» gesehen werde. Hier denkt King sicher auch an seine
eigene 1962 publizierte Idee, in der er die Kirche als 6kumenisches Konzil aus géttlicher
Berufung charakterisierte (Hans Kiing, Strukturen der Kirche 1962, 19-24).

Auf jeden Fall weist das Konzil schon hier Uiber die eigenen Grenzen hinaus. Es lasst sich
schon 1963/64 nicht mehr nur als eine vorlibergehende Ausnahmeerscheinung fassen.
Die ganze Kirche ist in den konziliaren Prozess eingetreten.

Dass es dabei nicht einfach um eine bloss dusserliche Reformdebatte geht, macht Kiing
ebenfalls deutlich. Das Konzil bedirfe einer Orientierung an Christus. Kiing bezieht sich
wieder auf Paul VI.: «In einer Deutlichkeit, wie sie von keinem Papst nach der
Reformation zum Ausdruck gebracht worden war, hat Paul VI. Christus als Ausgang, Weg
und Ziel des Konzils, der Kirche, ans Licht gestellt. [...] Von diesem christozentrischen
Ansatzpunkt her wurden dem Konzil folgende vier Hauptaufgaben gestellt: 1. Vertiefung
des Selbstverstandnisses der Kirche, 2. Die Erneuerung der Kirche, 3. Die
Wiederherstellung der Einheit zwischen allen Christen, 4. Das Gespréach der Kirche mit
den Menschen unserer Zeit.»

(ab; Ki 231)

2.3.2014 (Aktuelle Bezlige)

«memoria vivente» - Loris Capovilla ist Kardinal

Die Kardinalsernennung von Papst Franziskus gegeniber der «Lebenden Erinnerung» von
Papst Johannes XXIII., Loris Francesco Capovilla, ist eine tiefe Verneigung von Papst
Franziskus gegenliiber dem Konzilspapst und dessen Sekretdar. Wenn am 27. April 2014
die Heiligsprechung von Papst Johannes XXIII. stattfindet, wird diese Anerkennung ein
zweites Mail sehr deutlich zum Ausdruck gebracht (wir kommen darauf zurick).

Loris Capovilla, mit 98 Jahren der nun alteste Kardinal, war gut zehn Jahre lang der treue
Sekretar von Angelo Giuseppe Roncalli, zunachst in Venedig und dann im Apostolischen
Palast im Vatikan. Bernhard Miller Hilsebusch beschrieb ihn in der «Schweizerischen



Kirchenzeitung» vom 27. Februar 2014 folgendermassen: «Selten in der neueren
Geschichte findet man einen Papstsekretar, der seine Tatkraft so bedingungslos seinem
<Chef> widmete und der - seit (ber 50 Jahren - das Gedenken an ihn wachhalt. Loris
Francesco Capovilla gab nach dem Tod des Pontifex 1963 nicht nur dessen Schriften
heraus, sondern er verfasste auch Bilcher sowie zahllose Artikel tber ihn. Und er hat in
der Sommerresidenz von Mons. Roncalli (vor dessen Wahl zum Papst) im Dorf Sotto il
Monte bei Bergamo, wo er bezeichnenderweise selber wohnt, ein Museum mit Roncalli-
Souvenirs eingerichtet. (...)

Loris Francesco Capovilla, nahe von Padua geboren, erhielt 1940 die Priesterweihe Im
Zweiten Weltkrieg leistete er Militardienst in der Luftwaffe. Don Loris erwarb sich dann in
verschiedenen Amtern betréchtliches Ansehen in der Diézese Venedig. So kam es, dass
ihn der 1953 zum Patriarchen von Venezia ernannte Angelo Giuseppe Roncalli als seinen
Privatsekretar engagierte. (...)

Dass der schon fast 77jahrige Roncalli zum Papst gewahlt wurde, war selbst fiir den
<segretario> hochst Uberraschend und bewegend. Capovilla erinnert sich: <Ich habe ihm
die Hande und die Flsse gekiisst und wollte ihm anschliessend Herztropfen bringen -
nicht, weil er krank war, nur zur Starkung. Und er sagte zu den Sekretaren, die ihn
umringten: <Sehen Sie, so ist Capovilla, auch daran denkt er.> Dann ging er zum Balkon
und erteilte den Segen.»

(ufw; Bernhard Miller-Hilsebusch: Loris Capovilla - «Lebende Erinnerung» an Papst
Johannes XXIII., in: SKZ 182 [2014], Nr. 9, S. 116).

3.3.2014 (Heute vor 50 Jahren)

«Reine Zeitverschwendung»

Am 2. Marz 1964 flogen die beiden Jesuiten und Konzilstheologen Karl Rahner und Otto
Semmelroth von Minchen nach Rom, um an den Sitzungen der Theologischen
Kommission teilzunehmen. Es ging vor allem um die Fertigstellung der
Kirchenkonstitution, dessen letztes Kapitel, das Uber Maria handeln sollte, noch zu
bearbeiten war. Gleichzeitig stand auch der Text Uber das Laienapostolat zur Diskussion.
Dazu war eine gemischte Kommission aus den Mitgliedern der Theologischen Kommission
und der Kommission fir das Laienapostolat gebildet worden. Otto Semmelroth ist mit
dieser Arbeit hdochst unzufrieden. Er notiert in sein Tagebuch: «Heute Nachmittag war
Sitzung der Commissio mixta, d.h. der Theologischen Kommission mit der Kommission
fir das Laienapostolat, Uber das 17. Schema. Es wurde uns erst in einem franzdsischen
Text vorgelegt, gegen Ende der Sitzung wurde der lateinische Text ausgeteilt. Das
Schema ist, wie mir scheint, mehr eine Predigt als eine Constitutio. Die Sitzung war fast
reine Zeitverschwendung. Man redete fast die. ganze Zeit lber Verfahrensfragen und ist
kaum in die Sache eingegangen. Die Kommission flr das Laienapostolat macht, was die
Arbeitsmethode angeht, einen schlechten Eindruck.»

(Hanjo Sauer)

4.3.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Disputationes theologicae zwischen Poesie und Konzilianz

«C'est de la poésie» (Cha 98) - so habe Kardinal Ottaviani gegeniliber Kardinal Léger den
Text kommentiert, den der Léwener Theologie Gérard Philips als Entwurf flr die
Kirchenkonstitution ausgearbeitet hat. Das Tagebuch von Bischof André-Marie Charue
von Namur, der am 4. Marz 1964 diesen Ottaviani zugeschriebenen Ausspruch festhielt,



weist den Tagebuchschreiber zwar als Unterstiitzer seines Landsmannes Philips und
dessen Mitredaktoren aus,. Auch zeigen einige Bemerkungen Charues - z.B. angesichts
der in der Sitzung der Theologischen Kommission vom 5. Méarz deutlich werdenden Kritik
Ottavianis an Philips — dass er z.T. grundsatzlich andere Ansichten und Ansatze vertritt
als der Kardinal. In seinen Eintragen der folgenden Tage anerkennt aber auch nicht nur
mehrfach, dass sich Ottaviani als Leiter der Sitzungen der Theologischen Kommission von
Sachargumenten der Teilnehmer liberzeugen lasst; am 8. Madrz 1964 lobt er den Kardinal
flir dessen «Konzilianz» (Cha 104).

(mq, Cha 98, 104.)

5.3.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Karl Rahner feiert seinen 60. Geburtstag

Am 60. Geburtstag von Karl Rahner, am 5. Marz 1964, tagt die Theologische
Kommission. Semmelroth notiert sich: «Vormittags und nachmittags sassen wir je drei
Stunden zusammen. Es war sehr eindringlich und auch interessant. Ich konnte auch
einige Male in die Diskussion eingreifen. Es war sehr schon zu sehen, wie viele P. Rahner
herzlich zu seinem sechzigsten Geburtstag gratulierten. Auch Kardinal Browne, der
Vizeprasident der Theologischen Kommission. Ich glaube, wenn Kardinal Ottaviani es
gewusst hatte, hatte er auch gratuliert. Er gibt sich Gberhaupt sehr sympathisch. Wie
weit er die Dinge innerlich anders sieht als friher, ist natlrlich nicht auszumachen. Aber
in der Art seines Gehabens und in der Leitung der Kommissionsarbeit ist er gut. Er lasst
betont Freiheit.» Am Abend lud Bischof Volk von Mainz die Konzilstheologen Karl Rahner,
Josef Grillmeier und Otto Semmelroth zu einem festlichen Abendessen zu Ehren von
Rahners Geburtstag ein. Semmelroth notiert sich: «Es war ein sehr schéner Abend. Wir
assen - zum ersten Mal fir uns alle - Krebse.» Die Bedenken der Herren, sie wlissten
nicht, wie man Krebse isst, zerstreute der Kellner mit der Bemerkung, er wiirde die
Krebse zum Essen entsprechend zurechtmachen.

(Hanjo Sauer)

6.3.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Ist die Kirche in der Interpretation der Heiligen Schrift frei von jedem Irrtum?
Zu den hartnackig diskutierten und heiss umkampften Themen im Umgang mit der
Heiligen Schrift gehoérte jenes der Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift in jeder Hinsicht,
an der auf ihre Weise die Kirche partizipiere. In der Subkommission, die sich mit der
Inspiration und Interpretation der Heiligen Schrift zu befassen hatte und der als
Konzilstheologe u.a. auch der Frankfurter Jesuit Otto Semmelroth angehdérte, schien sich
Uber diese Frage ein unUberwindlicher Gegensatz aufzutun. Semmelroth notierte sich:
«Heute frih war ich schon fiir neun Uhr bestellt zu einer Sitzung einer Subkommission
fur die Formel der theologischen Qualifikation, die fur die Entscheidung des Konzils gelten
soll. Wir haben eine halbe Stunde vor der allgemeinen Sitzung dariber beraten und sind
auch zu einer akzeptablen Formulierung gekommen. Erzbischof Parente als Chef der
Subkommission hatte eine Formel ausgearbeitet, in der zum Ausdruck kam, dass die
Lehre der Kirche nie einem Irrtum unterliegen kdnne. Seine Formulierung wurde aber
nicht angenommen, sondern eine andere, die der Franziskaner P. Betti vorgelegt hatte,
erganzt durch einige Satze. Dann war vormittags und nachmittags wieder Sitzung der
theologischen Kommission. Nachmittags wurde Ottaviani zum ersten Mal wieder zah und
widerspenstig, in der Frage nach der Kollegialitat der Bischéfe. Nach; einiger Diskussion



widersprach man ihm doch sehr und verlangte Abstimmung Gber den von der
Subkommission, zu der ich auch gehorte, vorgelegten Text. Ottaviani wurde einstimmig
widerlegt und schloss sich dann sehr loyal an.» Ottaviani, der mehr als Jurist denn als
Theologe dachte, spirte intuitiv den Paradigmenwechsel im gesamten ekklesiologischen
Konzept und wehrte sich nach Kraften dagegen.

(Hanjo Sauer)

7.3.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Wende in der Theologischen Kommission

«Wenn ich etwas dreimal wiederholt habe, ist es wahr», dieses ironisierende
Formulierung aus englischer Poesie bringt Abtprases Christopher Butler in der
Theologischen Kommission vor, um zweifelhafte Wiederholungen im Text Uber die
papstlichen Titel abzuwenden (vgl. Co 2,36). Letztlich geht es einmal mehr um den
Disput zwischen papstlichen Prarogativen und bischéflichen Vollmachten. Pietro Parente
vom Heiligen Offizium tritt — zum Erstaunen anderer - fiir jene Position ein, welche die
bischofliche Vollmacht in der Bischofsweihe und nicht in der Verleihung durch den Papst
begriindet sieht.

Am Nachmittag desselben 6. Marz 1964 wird in der Theologischen Kommission (ber die
Frage der Kollegialitat abgestimmt. Eben noch hatten fast alte Diskussionen
wiederbegonnen. Trotzdem fallt das Votum in dieser Sache einstimmig aus. Selbst
Kardinal Ottaviani stimmt zu (vgl. Co 2,38). Dom Helder Camara hért Uber Kardinal
Suenens von derselben Sitzung und dem einem Wunder gleichenden Wandel in der
Theologischen Kommission. Als Kardinal Ottaviani gesehen habe, dass die 27 Bischofe
der Kommission flr die Verwendung des Begriffs «Kollegium» stimmten, habe er
geldachelt und gesagt: «Auch der Prasident stimmt dafiir» (CalLe 1,464).

Allerdings wird sich Ottaviani wenig spater von diesem Votum distanzieren (vgl. Co
2,59).

(emf)

8.3.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Wer darf Weihespender sein? (I)

Im Frihjahr 1964 arbeitet die zustdndige Redaktionskommission mit Hochdruck an der
Kirchenkonstitution Lumen gentium. Es geht darum, die vorgeschlagenen Modi
einzuarbeiten, nachdem in der Sitzungsperiode von 1963 die berihmten finf Fragen zur
Erstellung eines Meinungsbildes beantwortet waren, in welche Richtung der Entwurf
auszugestalten sei. Dabei hatte an erster Stelle die Frage gestanden: «Ob es den Vatern
gefallt, das Schema so vorzubereiten, dass gesagt wird, die Bischofsweihe stelle den
héchsten Grad des Weihesakramentes dar.» Im Kontext dieser ersten Frage muss die
Kommission die einzelnen Kompetenzen und Aufgaben der Bischdfe charakterisieren. Hier
fallt die wichtige Frage an: Wer weiht die Bischéfe, wenn die Bischofsweihe selbst den
héchsten Grad des Weihesakramentes darstellt? In dieser Frage gab es seit der Patristik
zwei Ausklinfte: Gegen die wohl vorherrschende Meinung, dass Bischofe jeweils von
Bischéfen zu weihen sind, verweist Hieronymus (in seinem Kommentar zum Titusbrief
und in seinem Brief 146) auf die Praxis in Alexandrien, wo einer der Presbyter jeweils
zum Vorsitzenden des Presbyteriums bestimmt werde und Bischdéfe und Priester
urspringlich gleichgestellt seien. Diese Lehre wird unter Berufung auf Hieronymus in
einzelnen Texten der Patristik bezeugt und am Beginn des Hochmittelalters in das



Gratianische Dekret, die Grundlagenschrift der mittelalterlichen Kanonistik
aufgenommen. Eine breite theologische Rezeption findet die Position des Hieronymus
durch Petrus Lombardus, fiir den das Bischofsamt keinen Ordo darstellt, sondern eine
Wirde und Amtsbezeichnung ist. In gleicher Weise argumentiert Thomas von Aquin (vgl.
Summa Theologiae, suppl. 40, 4; sent. IV, 17, 3, 3; 5). Eine gewisse Anzahl von
Theologen ausserhalb der thomistischen Schule sprechen vom Episkopat weiterhin als
Ordo bzw. Sakrament. Im 15. Jahrhundert gewahrt Bonifaz IX. dem Abt des Klosters St.
Osyth in Essex, England, das Privileg, «die Weihen des Subdiakonats, des Diakonats und
des Priestertums zu den vom Recht festgelegten Zeiten frei und erlaubter Weise spenden
zu kénnen» (DH 1145). Der damals amtierende Londoner Bischof, Robert Braybrook,
protestiert gegen diese Regelung. Der Papst widerruft seine frithere Bulle. Die
Begriindung flr diesen Widerruf vom 6. Februar 1403 nimmt darauf Bezug, dass der
Bischof das Patronatsrecht in diesem Kloster besitzt und es insofern zu einer
«Schadigung des Bischofs» selbst kdme, wenn die gewdahrten Vollmachten weiter
bestiinden.

(Peter Hiinermann)

9.3.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Wer darf Weihespender sein? (II)

1427 gewahrt Martin V. dem Abt des Zisterzienserklosters Altzelle in Sachsen ebenfalls
das Recht, ,Mdnchen eben dieses Klosters und Personen, die Dir als Abt untergeben sind,
auch alle heiligen Weihen zu spenden, ohne dass daflir die Erlaubnis des Ortsbischofs
erforderlich ware und die apostolischen Konstitutionen und Anordnungen sowie die
Ubrigen gegenteiligen (Verlautbarungen) in irgendeiner Weise entgegenstinden®.
Schliesslich hat Innozenz VIII. 1489 den Abten von Citeaux und den vier wichtigsten
Tochterkléstern das Recht gewahrt, die Subdiakonats- und Diakonatsweihe zu spenden.
Die Zisterzienser haben dieses Vorrecht bis zum ausgehenden 18. Jahrhundert in
Anspruch genommen. Das Rituale Cisterciense, zuletzt herausgegeben 1949, enthielt die
Liturgie zur Weihe von Subdiakonen und Diakonen in der zisterziensischen Form. Nach
diesen Dokumenten kann der zum Priester geweihte Abt genau wie der Bischof die
Priesterweihe oder Diakonatsweihe spenden. Bischof und Priester sind so hinsichtlich der
Weihe-Kompetenz grundsétzlich gleichgestellt.

Luther bezieht sich in den Schmalkaldischen Artikeln, die zu den Ilutherischen
Bekenntnisschriften gehdéren, im Teil 2, Art. 4., auf Hieronymus und Gratian. Ebenso wird
mit dieser Position auch die Ordination von reformierten Pfarrern durch Pfarrer
gerechtfertigt: Es habe eine Notlage vorgelegen, da kein Bischof zur Weihe bereit
gewesen sei.

Yves Congar notiert in seinem Konzilstagebuch unter dem 9. Marz zur Diskussion in der
Kommission: «Butler kommt auf die Frage der Ordination der Bischdfe von Alexandrien
zurlick und schlagt die Formel: ,Episcoporum est ...' vor.» (Es ist Sache der Bischoéfe...).
In der entstehenden Diskussion weist Monsignore Philips als Sekretdr der Kommission
diese offene Formel zurick. Die formale Begrindung: Dazu miuisste die gesamte
Kommission ein einstimmiges Votum zugunsten dieser weiten Formel vorlegen und das
sei nicht der Fall. Im Verlauf der spateren Arbeit an diesem Text in der dritten Session
des Konzils wird dann die Formel von Butler aufgenommen. Das II. Vatikanische Konzil
hat folglich die genaue Zuordnung von Bischofsweihe und Priesterweihe offen gelassen.
(Peter Hiinermann)



10.3.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Pladoyer fiir das standige Diakonat

Entscheidungen zum standigen Diakonat bahnen sich an. Am 10. Mdrz 1964 notiert Yves
Congar gleich mehrere Diskussionen zu diesem Thema. Kardinal Ottaviani tritt fir die
Wiederherstellung des Diakonates ein, und zwar unabhangig vom Priestermangel.
Verschiedene Alternativen stehen zur Diskussion, so auch eine Wiederherstellung des
Diakonates ad experimentum geben oder eine Neukonzeption des Akolythendienstes.

Der kroatische Bischof Franjo Seper tragt, so Congar, eine «wunderschéne, ruhige
Intervention, voll von Realismus und Humor» vor. Er weist darauf hin, dass der Text
Freiheit lasst und die Mdglichkeit erdffnet, aber nicht dazu nétigt, Diakone einzufiihren.
Ausserdem flhrt er an: «Wenn Laien die Handlungen der Diakonie ausiiben, mége man
ihnen die Weihe geben - die der Herr gerade flir die Erfillung dieses Dienstes eingesetzt
hat. Man mdge doch nicht ein Akolythat erfinden, oder eine andere kiinstliche Sache,
wenn doch dafiir das Diakonat existiert» (Co 2,46).

Am selben Nachmittag wird Uber die Formulierungen abgestimmt und der Text
beflirwortet, der spater in LG 29 stehen wird: Der Diakonat als eigene Weihestufe kénne
in Zukunft «wiederhergestellt werden [restitui poterit]».

(emf)

11.3.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Die Arbeit an der Offenbarungskommission wird wieder aufgenommen

Die am 7. Mérz 1964 eingesetzte Unterkommission «Uber die géttliche Offenbarung»
tagte erstmals am 11. Marz 1964 im Hospiz «Santa Marta». Es sollte im Wesentlichen um
zwei Themen gehen: 1) Offenbarung und Uberlieferung und 2) Die Heilige Schrift.
Entsprechend wurden nochmals zwei Unterkommissionen gebildet. Die erste (zum
Thema: Offenbarung und Uberlieferung) mit Erzbischof Florit (als Vorsitzendem), sowie
Pelletier, Heuschen und Butler. Die Konzilstheologen teilten sich nhochmals auf. Mit dem
Thema «Offenbarung» sollten sich befassen: Moeller, Prognon, Ramirez, Smulders und
Colombo; mit dem Thema «Uberlieferung»: Betti, Congar, Rahner und Schauff.

Der zweiten Unterkommission (zum Thema: Heilige Schrift) gehérten an: Charue als
Vorsitzender, Barbado und van Dodewaard. Die Konzilstheologen spezialisierten sich
ebenfalls. Mit «Alten und Neuem Testament» sollen sich Castellino, Cerfaux, Kerrigan,
Rigaux und Turrado befassen, mit «Inspiration, Interpretation und Gebrauch» Gagnebet,
Garofalo, Grillmeier und Semmelroth. Die Sitzungen der gesamten Unterkommssion
sollten vom 20. Bis zum 26. April 1964 stattfinden.

Semmelroth notierte sich: «Nun bin ich auch in die Subkommission De Revelatione
gekommen. P. Rahner wollte es haben, dass ich da mitmache, weil es auf jede
mitwirkende Kraft von unserer Richtung ankomme. Auch Bischof Volk ist es lieb, dass ich
da mitmache. [...] Wir haben den ganzen Stoss von Eingaben der Bischoéfe
durchzuarbeiten und den bisher vorliegenden Text danach zu modifizieren. [...] Heute
bekam P. Rahner von P. Simmel und ich von P. Lohfink selbst dessen Vortrag zur
Thomasakademie geschickt. Der geht die Irrtumslosigkeit der Schrift von der Ganzheit
der Schrift an. Es ist ein sehr guter Artikel und kam uns noch gerade rechtzeitig. Es hat
nach der Thomasakademie in Frankfurt anscheinend Stunk deswegen gegeben. Das kann
nur von einigen Reaktionaren in St. Georgen gekommen sein, die aber nicht viele sind.»
(Hanjo Sauer)



12.3.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Sorgen beim Abendessen

Konzilstheologen beim Abendessen. Natlrlich sprechen sie Uber Theologie und das
Konzil. Die belgischen Theologen, mit denen Congar zusammensitzt, aussern ihre
Bedenken zum Werdegang von Schema XVII. Dieser Konzilstext - spater Gaudium et
spes - hatte keine Vorbereitungszeit vor dem Konzil. Fragen wie Frieden und
Geburtenregelung brauchten mehr Zeit, um das Urteil dazu reifen zu lassen. Und wenn
der Konzilstext zu den Fragen, die den Menschen am Herzen liegen, nicht Beitrdge gibt,
die auf der Ho6he der Zeit und lberzeugend sind, dann droht eine riesige Enttduschung.
Die belgischen Theologen denken deswegen darliber nach, ob nicht das Konzil zwei oder
sogar bis zu finf Jahre unterbrochen werden sollte, um diese Themen erst dann wieder
aufzunehmen.

(emf; vgl. Co 2,50)

13.3.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Das Konzil von Lowen

«Das erste Konzil von Louvain/Lowen, in Rom abgehalten», dieses Bonmot geht wahrend
des Konzils um. Yves Congar sinniert wahrend seines Aufenthaltes in Rom im Madrz 1964
darUber nach und stimmt einem gewissen Wahrheitsgehalt zu.

Es seien zwar nur 5 oder 6 Belgier - aber diese seien «UBERALL». Wie Congar
konstatiert, stammen sie alle von oder beziehen sich auf Léwen, kennen sich deswegen
und vor allem haben sie gegenseitiges Vertrauen auf ihre theologische Kompetenz und
kooperieren sehr effektiv. Etwas ironisch meint Congar, das, was der Theologe Lucien
Cerfaux gesagt habe, stehe flir die Belgier «ein wenig Uber dem Evangelium». Das
theologische Zentrum aber sei Gérard Philips, dem Congar in intellektueller Hinsicht
solide Arbeit und zudem einen friedfertigen und versdhnlichen Charakter bescheinigt.
Selbst das Vertrauen von Ottaviani habe er gewinnen kénnen.

Congar charakterisiert die Belgier durchaus positiv, schreibt ihnen Engagement und Mut
zu und vor allem den Sinn fir wirksames Handeln. Einen leisen Unterton des Bedauerns
kann er jedoch nicht verbergen, fragt er sich doch, wo denn der entsprechende Einsatz
der franzésischen Instituts Catholiques sei. Fir sich selbst beklagt Congar, dass er nicht
wirklich aus der Rolle eines verdachtigten, mit Sanktionen belegten und verurteilten
Menschen herausgekommen ist.

(emf; vgl. Co 2,33.53-57)

14.3.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Mariologischer Minimalismus?

Am Samstag, dem 14. Marz 1964 fand die letzte Sitzung der Theologischen Kommission
vor Ostern statt. Erst am 20. April sollte sie dann wieder zusammentreten. Es ging u.a.
um das letzte Kapitel der Kirchenkonstitution, in dem von Maria gesprochen werden
sollte.

Semmelroth notierte sich: «Vormittags wurde der Abschnitt Gber die Religiosen zu Ende
gefuhrt und dann kurz Uber das neu vorgelegte Kapitel Gber die Ecclesia triumphans [die
bereits ans eschatologische Ende gelangte Kirche] gehandelt, das auf Bitten einiger Vater
eingefligt werden soll. Nachmittags, ging es dann Uber das schwierige Kapitel Uber die
Mutter Gottes. Kardinal Santos [von den Philippinen] begann mit einer kurzen Relatio, an



die er dann in einer etwas sonderbar wirkenden Weise seine Kritik anfigte. Er halt das
jetzt vorgelegte Schema flir minimalistisch, wo es doch in Wirklichkeit seine Anliegen
durchaus behandelt, wenn auch nicht in den Begriffen, die diese Leute wollen: Mediatrix
[Mittlerin], Corredemptrix [Miterloserin]. Diese aber wollen die anderen aus vor allem
auch 6kumenischen Griinden eben vermieden wissen. An sich ist das Schema wie es jetzt
vorliegt, ein ganz guter Kompromiss von hinreichender Nichternheit und doch auch
vollstandig gewahrter Katholizitat. Immerhin war die Stimmung einige Zeit hindurch
ziemlich kritisch. Erzbischof Charue hat das auch dann [...] zum Ausdruck gebracht,
indem er recht deutlich fir die Freiheit der Vater in der Behandlung der Frage pladierte.
Schauf [Beflrworter eines eigenen Schemas Uber Maria] hat dann davon gesprochen, es
werde zu sehr nur aus der Schrift argumentiert und hat dann von Minimalismus
gesprochen. Das hat sich dann Philips recht scharf verbeten, und zwar mit Recht. Ich
habe Schauf in der Pause gesagt, er ware unverschamt gewesen, was ihn anscheinend
doch einigermassen beeindruckt hat. Man wurde dann doch mit der Behandlung des
Schemas im Grundsatzlichen fertig. Die Stimmung war nachher wieder einigermassen
friedlich. Pater Balic hielt am Schluss noch eine Rede, mit der er sich aber die Autoritat
ziemlich verscherzt hat, wahrend Philips sich allgemeiner Sympathie erfreut. Kardinal
Ottaviani hielt noch eine kurze, recht nette Schlussansprache. Und so wurde diese
Sitzung der Theologischen Kommission geschlossen.»

(Hanjo Sauer)

15.3.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Klimawechsel

Die Atmosphére der Theologischen Kommission hat sich zum Guten verandert, so stellt
Yves Congar am 15. Marz 1964 fest. Man kennt sich inzwischen und hat Vertrauen
zueinander gewonnen. Vor allem der Theologie Gérard Philips hat das Vertrauen von
allen und schafft ein Klima, in dem die Beteiligten ihre Voreingenommenheit verlieren.
Auch die neuen Mitglieder, die seit Ende 1963/Anfang 1964  (vgl.
http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m109615) mitarbeiten, tragen dazu bei.
P. Tromp dominiert nicht mehr, im Gegenteil, er kommt kaum noch mit Beitrdgen «aus
seinem Loch» hervor. Die Bischofe in der Kommission schatzen seine Interventionen, die
immer wie eine Lektion daherkamen, nicht.

Kardinal Ottaviani, so scheint es Congar, hat sich mit manchem abgefunden, oder es ist
ihm an hoherer Stellen so geboten worden. Vielleicht habe er aber auch wirklich
Vertrauen zu Philips gewonnen, in der Wahrnehmung, dass man nicht den Sieg einer
bestimmten Schule suche.

(emf; vgl. Co 2,57)

16.3.2014

Weisungen der Schweizer Bischéfe zur Liturgie

In der Ausgabe der «Schweizerischen Kirchenzeitung» vom 20. Februar 1964
verOffentlichten die Schweizer Bischéfe auf die Liturgiekonstitution beruhende
Weisungen, die am 1. Fastensonntag 1964 zusammen mit der Liturgiekonstitution in
Kraft treten sollen und folgendermassen zusammengefasst werden kénnen:

1. Die Lesungen sollen in der Volkssprache zum Volk hin gewandt vorgetragen werden.

2. An Sonn- und Feiertagen ist eine Homilie zu halten.

3. Bei der Spendung von Sakramenten und Sakramentalien soll die Muttersprache



verwendet werden.

3. Es koénnen Firbitten eingeschaltet und wahrend der Gabenbereitung und der
Kommunion Lieder in der Volkssprache gesungen werden.

4. Brevier: Von den drei kleinen Horen ist nur noch eine zu beten. In Sonderfallen kann
der Ortsordinarius vom Stundengebet dispensieren. Auf Bitte der Priester kann das
Stundengebet ganz oder teilweise in der Volkssprache gebetet werden.

Der spatere Basler Bischof Anton Hanggi kommentierte die Weisungen sehr positiv (SKZ
132[1964], 128-131). Die Neuerungen aber fassten offensichtlich am 1. Fastensonntag
1964 noch nicht Fuss, wie der Mariasteiner Benediktiner Vinzenz Stebler deprimiert nur
kurz danach feststellte (SKZ 132[1964], 146 f.). Die anstehenden Probleme, die mit den
Neuerungen verbunden waren, arbeitete der belgische Ménch Thierry Maertens auf, und
der Mariasteiner Pater besprach die Publikation mit dem sinnigen Titel «Liturgische
Bewegung am toten Punkt?» sehr positiv, da darin viele Anregungen enthalten seien und
die Probleme aufgezeigt wirden, mit denen man sich auseinandersetzen soll.

(ufw; Weisungen der Schweizer Bischéfe zur Einfliihrung der Konstitution (ber die heilige
Liturgie, in: SKZ 132[1964], 97 f.)

17.3.2014 (Personen)

Kardinal Suenens iibernimmt die Schirmherrschaft der «Freitagstreffen»

Die Idee der «Freitagstreffen» im «Domus Mariae», wo die brasilianischen Bischoéfe
wahrend der Konzilszeit residierten, stammte von Dom Helder Camara (vgl. Konzilsblog
18. Sept. 2013). Diese Treffen, die auch Mitgliedern anderer Bischofskonferenzen offen
standen, sollten dem Informationsaustausch, der Sammlung wichtiger Erkenntnisse und
der Vorbereitung von Konzilsdebatten dienen. «Es lief alles .. sehr gut. Zu einem
gewissen Zeitpunkt aber - so erinnert sich Camara - erfuhren wir, dass der
Generalsekretdr des Konzils Verdacht bezliglich der Freitagstreffen hegte, die ihm als
geheime Zusammenkinfte von Verschwérern erschienen. Wir hielten es deshalb flr
noétig, einen Kardinal zum Schirmherrn zu wahlen.» Camara wurde beauftragt, um mit
Kardinal Suenens darUber zu sprechen und ihn als Schirmherrn zu gewinnen. Dazu
Uberreichte er ihm einen Brief. «Es war — so Camara in seinen Erinnerungen weiter - ein
sehr einfacher Brief; er schilderte die informellen Freitagstreffen, die Zweifel, die sie
erweckten und unser Bedirfnis nach einem Kardinal als Schirmherrn, der deutlich
machen sollte, dass wir nicht gegen die Kirche arbeiteten, sondern zu einem guten
Verlauf des Konzils beitragen wollten. Kardinal Suenens nahm das zur Kenntnis: <Was Sie
von mir erbitten, wissen Sie, ist sehr ernst. Aber sagen Sie mir zunachst ganz ehrlich
etwas anderes: Ich weiss, Sie sind ein personlicher Freund von Kardinal Montini; weshalb
bitten Sie nicht ihn, Ihr Schirmherr zu sein?> <Das ist sehr einfach. Mir scheint sicher,
dass Papst Johannes vom Herrn zwar die Verantwortung und den Ruhm empfangen hat,
dies Konzil zu eroffnen, er aber nicht die Freude erleben wird, es auch zu beschliessen.
Also ..>» Kardinal Suenens Ubernahm sofort die Schirmherrschaft der Freitagstreffen.
(Giancarlo Collet; Br 199f.)

18.3.2014 (Personen)

Der konziliare Beginn einer Freundschaft

Nachdem Kardinal Suenens Camara zugesagt hatte, die Schirmherrschaft fir die
Freitagstreffen zu Ubernehmen, stellte der Kardinal unmittelbar die Vertrauensfrage.
Camara erinnert sich noch genau an seine Antwort: «Ich muss Ihnen sagen, Eminenz,



dass ich fruher kein Vertrauen zu Ihnen hatte. Sie verstanden die Katholische Aktion
nicht und haben sie bekampft. Ich war gegen Sie und bekdmpfte Ihre Ideen. Jetzt aber
habe ich nicht mehr den Kardinal Suenens vor mir, den ich kannte, es ist ein anderer
Suenens; und ich stehe hier, um im vollsten Vertrauen den Schutz dieses Suenens, des
Moderators beim Konzil zu erbitten.» Aus dieser Freimutigkeit erwuchs eine Freundschaft
zwischen Suenens und Camara, der in seiner Erinnerung festhalt: «Wir waren ganz einer
Meinung. Wahrend des Konzils arbeitete mein lieber Pater Michael, wie ich Kardinal
Suenens nannte, ideal mit uns zusammen. Er half uns, wenn die Freitagstreffen zum Ziel
tendenzieller Auslegungen gemacht wurden. Da er in einer Schlisselposition war, konnte
er uns warnen, wenn sich im Verlauf des Konzils Schwierigkeiten anklndigten, und uns
Anregungen geben.»

(Giancarlo Collet; Br 200f)

19.3.2014 (Personen)

Eine ausgezeichnete Sitzung mit Kardinal Suenens

In seinem Rundschreiben vom 5. Oktober 1963 an seine geliebte Familie Sao Joaquin
berichtet Dom Helder Camara einleitend u.a. von seiner Lektire der franzdsischen
Ubersetzung des zweiten Bandes von K. Rahner «Sendung und Gnade», die unter der
Uberschrift «Diener des Volkes Gottes» (in der deutschen Ausgabe lautet sie «Menschen
in der Kirche») erschienen ist. Darin behandelt Rahner das Problem Primat und
Episkopat, geht auf den Pfarrer, den Diakon, den Mann in der Kirche, den Akademiker,
den Theologen, den Laien und das Ordensleben ein. Vor allem von dem Kapitel, in dem
Rahner vom christlichen Erzieher in Freiheit und Bindung spricht, ist Camara angetan.
Camara berichtet anschliessend von einer «ausgezeichneten Sitzung mit Kardinal
Suenens»; hier ging es ans «Eingemachte». Larrain und er hatten sich, wie es
vorgesehen war, mit ihm und seinen Theologen und Bischéfen aus Frankreich,
Deutschland und den Vereinigten Staaten getroffen. «Der Kardinal hat sich nicht
verandert. Offen, groBzigig, entschieden, direkt auf den Kern der Probleme zuschreitend.
Wir haben fast die ganze Zeit miteinander gesprochen, weil die anderen ihn weniger
kannten und vor ihm eingeschiichtert waren. Wir haben unser Vorgehen <festgezurrt>.
Immer, wenn wir in Sachen Okumene eine Idee haben werden, die wir fiir wichtig halten,
werden wir sie von der <Okumenekommission> unterzeichnen, sie direkt dem Papst
Uberbringen und eine Kopie davon an Suenens schicken lassen. Er hat uns gesagt, dass
der Heilige Vater genau das wiinscht: den Willen der Bischéfe zu kennen, unterstitzt zu
werden, um die Reformen, die sich aufdréangen, realisieren zu kénnen.

Wir haben alle drangendsten Punkte ndaher bestimmt:

- Wie soll der Wechsel des gegenwartigen Vorsitzes der Konzilskommissionen flr
die dritte Session vorbereitet werden, die ja alle in den Handen von Elementen der Kurie
sind und die keine weiterfliihrende Arbeit erlauben, sondern alles Neue und was in der
Luft liegt, sabotieren, indem sie den gegenwartigen Zustand beibehalten. Suenens
schlagt vor, dass der Vorsitz einer jeden Kommission durch seine dazugehdérenden
Mitglieder gewahlt wird.

- Wie soll die Reform der rémischen Kurie vorbereitet werden?

- Wie soll die Verwirklichung der bischéflichen Kollegialitat auf nationaler, auf
internationaler und kontinentaler Ebene aussehen, und vor allem, in der Nahe?

In dem sehr herzlichen Austausch wurden wir, mit dem grossten Mut sehr konkret, zum
Beispiel: Das Heilige Offizium soll durch ein anderes Organ mit anderem Namen und total



anderen Methoden ersetzt werden ...»
(Giancarlo Collet; CaCi 4)

20.3.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Religiose Freiheit und irrendes Gewissen

«Das Vatikanische Konzil erklart, dass die menschliche Person das Recht auf religiose
Freiheit hat. Diese Freiheit besteht darin, dass alle Menschen frei sein missen von jedem
Zwang sowohl von seiten Einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen, wie jeglicher
menschlichen Gewalt, so dass in religiosen Dingen niemand gezwungen wird, gegen sein
Gewissen zu handeln, noch daran gehindert wird, privat und 6ffentlich, als einzelner oder
in Verbindung mit anderen - innerhalb der gebihrenden Grenzen - nach seinem
Gewissen zu handeln» (Dignitatis humanae 2).

Mit den «geblihrenden Grenzen» klingt, wenn auch recht dezent, ein Aspekt des Themas
«Gewissen» an, das auf dem Konzil in verschiedener Form diskutiert wurde: die Frage
des «irrenden Gewissens». Bischof Willebrands vom Einheitssekretariat und der belgische
Dominikaner Jean Jérodme Hamer sprachen Uber diese Frage und auch Uber ihren
angemessenen Ort in den Konzilsdokumenten am 20. Marz 1964: die Redaktion der
Erklarung Uber die Religionsfreiheit befand sich in einer intensiven Phase. Grundlegend
sollten in dieser Frage spater dann v.a. auch die Aussagen in Gaudium et spes 16
werden, wo es u.a. heisst: «[...] der Mensch hat ein Gesetz, das von Gott seinem Herzen
eingeschrieben ist, dem zu gehorchen eben seine Wirde ist und gemass dem er gerichtet
werden wird. Das Gewissen ist die verborgenste Mitte und das Heiligtum im Menschen,
wo er allein ist mit Gott, dessen Stimme in diesem seinem Innersten zu héren ist»
(Gaudium et spes 16). Weiterhin verbindet nach Gaudium et spes 16 die Treue zum
Gewissen die Christen mit allen Menschen im Suchen nach der Wahrheit und Formen des
gesellschaftlichen Zusammenlebens. Das Gewissen verliert dem Konzilstext zufolge
weiterhin auch dann seine Wirde nicht, wenn es «aus unitberwindlicher Unkenntnis» irrt,
was allerdings zugleich die Aufforderung beinhaltet, «<nach dem Wahren und dem Guten
zu suchen».

(mgq, vgl. Wi 98).

21.3.2014 (Weiteres)

Wenn Skelette wieder griin werden

In den Briefen, die Dom Helder Camaras wdhrend seines Aufenthaltes in Rom im Marz
1964 schrieb, steht die folgende Meditation.

«Die Baume

die niemals ihre Kraft verlieren
die immer grin sind

betrachten

mit einer Prise Eifersucht

die Baume

die sich ihres Blattwerks entkleiden
und wie Skelette aussehen ...
Wenn der Frihling ausbricht
vibriert

nur das, was entbldsst worden ist



wie ein Wunder der Auferstehung.»
(CalLe 1,467; emf)

22.3.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Reklamieren hilft

Reklamieren hilft. Das jedenfalls konstatiert Kardinal Julius Dopfner einige Wochen nach
Veroffentlichung des Motu Proprios Sacram liturgiam. Seinem franzdsischen Amtsbruder
Léon Arthur Elchinger, der ich die Bedenken der franzosischen Bischofe mitgeteilt hatte,
schreibt er am 20. Marz 1964: «Sie hatten die Giut, mir einen ausfihrlichen Bericht tUber
den Standpunkt der franzdsischen Bischoéfe in der Frage der Liturgiekonstitution und des
Motu Proprio mitzuteilen und die franzdsischen Ausarbeitungen zum Schema De libertate
religiosa zu Ubersenden. Haben Sie herzlichen Dank dafiir. Bei meiner Romfahrt in der
letzten Woche konnte ich feststellen, dass die zahlreich eingegangenen Reklamationen
bezliglich des Motu Proprio einen nachhaltigen Eindruck hinterlassen haben. Es ist zu
hoffen, dass man auf Grund dieser unangenehmen Erfahrung in Zukunft alles peinlich
vermeiden wird, was zu einer Wiederholung des Ungllicks fiihren kénnte» (D6 581).
(emf)

23.3.2014

Kardinal Lorenz Jaeger

Der 1892 in Halle geborene Lorenz Jaeger war ein Okumeniker der ersten Stunde. Nach
Studien der Theologie in Paderborn und Minchen wurde er 1922 zum Priester geweiht
und war danach als Diasporaseelsorger tatig. Sein Wirken in der Diaspora dlrfte den
Grundstein fir das grosse Interesse und fiir seinen Einsatz zugunsten der Okumene
gelegt haben.

Ein Seelsorger in der Diaspora geht automatisch anders mit Nichtkatholiken um, als dies
oft Seelsorger, wie wir in der Schweiz sagen wirden, in den «Stammlanden» machten,
die - in einer damals noch geschlossen katholischen Welt - weit weniger irenisch und
dialogfahig waren, sondern sich im Einzelfall erstaunlich militant gaben. Ein instruktives
Beispiel, wo beide Haltungen deutlich wurden, war die Abberufung des «Jungtlirken»
August Ackermann, der 1912, also vor gut 100 Jahren, als Pfarrer in Welschenrohr (SO)
so einseitig parteipolitisch Stellung nahm, dass der Solothurner Kantonsrat ihn als Pfarrer
abberief (was natirlich ein unzuldssiger Eingriff des Staates in der Kirche war). Der
Diaspora-erfahrene Basler Bischof Jakob Stammler aber nahm Pfarrer Ackermann nicht in
Schutz, weil dieser den Bogen eindeutig lberspannt hatte, sondern schwieg zum Ganzen.
Zurlick aber zu Lorenz Jaeger, der 1941 Erzbischof von Paderborn wurde. Angeregt von
seinem Dompropst Paul Simon widmete er sich unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg
der Wiedervereinigung der konfessionell getrennten Christen. 1946 bildete sich unter
seinem Protektorat und desjenigen des evangelischen Oldenburger Landesbischofs
Wilhelm Stéhlin eine ékumenische Arbeitsgemeinschaft, in der sich rémisch-katholische
und evangelische Theologen trafen.

1957 grindete Jaeger das Johann-Adam-Mdéhler-Institut flr Konfessions- und
Diasporakunde in Paderborn. In der Deutschen Bischofskonferenz war er Vorsitzender der
Oekumene-Kommission. In enger Zusammenarbeit mit Kardinal Bea regte er die
Errichtung des rdémischen Einheitssekretariats an und war wesentlich an Unitatis
redintegratio beteiligt. 1965 wurde er von Paul VI. zum Kardinal ernannt. Schwierig
waren fur ihn die Nachkonzilsjahre mit den kirchlichen Umbrlichen, unter denen er litt.



1973 liess er sich von seinen Bischofspflichten entbinden und starb 1975.
(ufw; PerslLex, 140; E. Gatz, Die Bischoéfe der deutschsprachigen Ldnder 1950-2001,
Berlin 2002, 440.)

24.3.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Harvesting the fruits - die Friichte ernten

«Kein Okumenismusdekret ohne Einheitssekretariat, kein Einheitssekretariat ohne den
Grinder und Prasidenten des Paderborner Johann-Adam-Moéhler-Instituts». Gemeint ist
der Paderborner Erzbischof und spatere Kardinal Lorenz Jaeger, auf dessen Initiative hin
1957 das Johann-Adam-Méhler-Institut (www.moehlerinstitut.de) gegriindet wurde und
der flr die Errichtung des Einheitssekretariats unter Kardinal Augustin Bea ebenfalls eine
zentrale Rolle spielte. Dass die 6kumenischen Anliegen vor dem Konzil «in der Luft»
lagen, zeigt auch die wenige Jahre zuvor (1952) erfolgte Grindung der «Katholischen
Konferenz fiir 6kumenische Fragen» durch den niederléandischen Theologen Johannes
Willebrands, lbrigens protegiert durch den Bischof von Lausanne-Genf-Freiburg, Francois
Charriere. Als Willebrands, der durch seine vorkonziliaren 6kumenischen Initiativen Uber
ein  gut geflilltes O©Okumenisches Adressbuch verfligte, 1960 Sekretar des
Einheitssekretariats wurde, schrieb Jaeger an Bea: «Ich verstehe Ihre Freude dartber,
dass der HI. Vater Ihnen Msgr. Willebrands als Sekretar beigegeben hat». Die enge
Zusammenarbeit zwischen der Paderborner «Theologenwerkstatt» im Johann-Adam-
Moéhler-Institut und dem Einheitssekretariat zeigt sich u.a. an der jahrlichen Teilnahme
von Johannes Willebrands an den Sitzungen des Wissenschaftlichen Beirats des Méhler-
Instituts — so auch in der Zeit vom 23.-25. Marz 1964 (Wi 98f.). Diese Zusammenarbeit
war mit ein Grund daflir, dass das Konzil die Friichte der vorkonziliaren 6kumenischen
Bewegung ernten konnte. Wohl auch aufgrund dieser Erfahrungen war es Willebrands als
Nachfolger Kardinal Beas an der Spitze des Einheitssekretariats spater an einer immer
neuen Aussaat konziliarer Impulse gelegen.

(mq; Zitate aus: Ginther Wassilowsky, Zur Relevanz historischer Konzilsforschung fir
die Interpretation des Konzils, in: Wolfgang Thénissen (Hg.), «unitatis redintegratio». 40
Jahre Okumenismusdekret — Erbe und Auftrag. Paderborn 2005, 19-32; Klaus Wittstadt,
Die Verdienste des Paderborner Erzbischofs Lorenz Jaeger um die Errichtung des
Einheitssekretariats, in: ders., Aus der Dynamik des Geistes. Aspekte der Kirchen- und
Theologiegeschichte des 20. Jahrhunderts. Wirzburg 2004, 308-328, 324; Wolfgang
Thénissen, Korreferat, in: ders. (Hg.), ,Unitatis redintegratio" (s.o0.), 33-45, 41, fur den
Titel vgl. Walter Kasper, Die Friichte ernten. Grundlagen -christlichen Glaubens im
Okumenischen Dialog. Paderborn: Bonifatius 2011)

25.3.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Liturgische Bewegung am toten Punkt?

Unter diesem reisserischen Titel veroéffentlichte der Mariasteiner Benediktinerpater
Vinzenz Stebler die Besprechung eines Buches von Thierry Maertens, eines Mdnches und
Liturgiespezialisten aus Brigge, mit dem genannten Titel, das der Verlag Herder 1963
auf Deutsch herausgegeben hatte.

Im Buch selbst und auch aus der Sicht von Pater Stebler gab es verschiedene
Stréomungen, die der liturgischen Bewegung und der Liturgiereform feindlich
gegenlberstanden, wie es Pater Stebler pointiert in der «Schweizerischen
Kirchenzeitung» auf den Punkt brachte: Glaubige mit bisherigem Frémmigkeitsstil,



welche Maiandachten wichtiger einschatzten als das Paschamysterium, Anhanger der
Kommunion vor der Messe, Nostalgiker, die meinten, jede Neuerung sei eine
Protestantisierung, aber auch Priester, welche mdglichst bodenstdandig bleiben wollten,
was Festhalten am Bisherigen bedeutete und dem bisherigen Sakramentalismus
Vorschub leistete, wo dem nun wichtigeren Wort Gottes zu wenig Gewicht beigemessen
wurde. P. Stebler referiert vier Faktoren, von denen eine fruchtbare liturgische Seelsorge
abhange: 1. Die Liturgie muss als Vergegenwartigung der Heilsmysterien tiefer erfasst
und ausgewertet werden; 2. Die liturgische Erneuerung ist wesentlich eine Frage der
Bildung; 3. Die gesamte Seelsorge soll vom Altar ausgehen und zum Altar hinfihren und
4. Die Liturgie selber bedarf der Reform, wofiir es aber Zeit und Geduld braucht. Der
Autor empfiehlt den Geistlichen, sich regelmassig fir einen Tag zurlickzuziehen, um
gemeinsam mit seinen Amtsbridern zu beten, die Bibel zu lesen und sich in
theologischen Fragen zu vertiefen. — Ob dieser Ratschlag grossflachig umgesetzt wurde?
(ufw; Dr. P. Vinzenz Stebler: Liturgische Bewegung am toten Punkt? In: SKZ 132 [1964]
146f)

26.3.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Ringen um das Wesentliche

Einer der hartesten Kdmpfe des Konzils wird um das Thema der Kollegialitat der Bischofe
ausgetragen. Die Gegner beflirchten eine Schwachung des Papsttums und der Kurie und
stellen sich deswegen vehement gegen die Rede vom Bischofskollegium, welche den
Bischéfen eine gemeinsame gesamtkirchliche Bedeutung und Mitverantwortung
zuerkennt.

Umso bedeutsamer ist es, dass Papst Paul VI. bei einer Gelegenheit von Gberaus hohem
Gewicht, namlich am Grindonnerstag, 26. Marz 1964, dieses Thema in seiner Predigt
erwahnt. Er erklart seine Absicht, das Konzil als ein grosses Ereignis der Liebe in der
Kirche zu einem guten Ende zu flhren, «indem der Kollegialitat die Bedeutung und der
Wert gegeben werden, die Christus seinen Aposteln in der Gemeinschaft und in der
Gefolgschaft des Ersten unter ihnen, Petrus, verleihen wollte, und indem jeder Vorschlag
geférdert werden soll, der auf das Wachstum der Liebe, der Zusammenarbeit und des
Vertrauens in der Kirche zielt».

Demnach ist die Kollegialitat nicht eine menschliche Einrichtung, sondern eine Institution,
die ihre Wurzeln im Apostelkollegium hat und somit der Kirche unverfliigbar vorgegeben
ist. LG 22 wird in diesem Sinne von einer «Verfigung des Herrn» sprechen.

Nachdenklich macht, wie offenkundig in der Kirche auch um das, was wesentlich und
unverfligbar ist, gerungen werden muss - es ist nicht evident. Es kann das Unverfligbare
mit Wandelbarem verwechselt und das Vergessene und ins Hintertreffen geratene erneut
als zum Wesentlichen gehdrig erkannt werden. Ein kurzes Gedachtnis hat, wer meint, in
der Kirche sei dieses Wesentliche schon immer eindeutig und klar.

(emf; http://www.vatican.va/holy father/paul vi/homilies/1964/documents/hf p-
vi_ hom 19640326 in-coena-domini it.html; vgl. A 3,423)

27.3.2014 (Personen)

«Kleider machen Leute»

Wie sehr das Selbstverstéandnis der Bischdfe bzw. das Verstandnis des Bischofsamtes
innerhalb der Kirche an Kontur gewonnen haben, zeigte Leonidas Proafio.

Leonidas Proafio war jener Bischof, der an Stelle der kirchlichen Amtskleidung den


http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/homilies/1964/documents/hf_p-vi_hom_19640326_in-coena-domini_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/homilies/1964/documents/hf_p-vi_hom_19640326_in-coena-domini_it.html

Poncho, das Gewand der Armen, trug und damit ein Zeichen setzte, wem er sich
zugehorig sah: Der Bischof im Poncho wollte sich auf die Seite der Armen und
Verachteten stellen, die Stummen reden lehren. Flir den ecuadorianischen Bischof der
Indios war das 2. Vatikanische Konzil eine einschneidende Erfahrung, die sich in seinem
Leben und seiner Arbeit als Hirte der Di6zese auswirkte. «Personlich traf mich das Konzil
tief, als ich sah, wie die Kirche eine Antwort auf die grossen Fragen der modernen Welt
suchte. Die Kirche wollte sich von der herkdmmlichen Pyramidalstruktur zu einer
gemeinschaftlichen Kirche bekehren ... Wir machten einen Schritt, um von der
hierarchischen Kirchenstruktur zu einer Kirche als Gemeinschaft zu gelangen. Ich
personlich zog aus dem Bischofshaus aus und begann im Exerzitienhaus Santa Cruz zu
wohnen und dort in einer kleinen Gemeinschaft zu leben.» Die Inspiration daftr fand
Proafio Ubrigens in der Gemeinschaft von Taizé, deren Prior, Frére Roger Schutz, er auf
dem Konzil kennenlernte und seitdem mit ihm freundschaftlich verbunden war. Dieses
Haus in der Ndhe von Riobamba wurde zu einem Uber die Landesgrenzen hinaus
bekannten Treffpunkt reformfreudiger kirchlicher Krafte.

(Giancarlo Collet)

28.3.2014 (Im Fokus des Konzils)

Ohne Laien geht es nicht

Auf der «ausgezeichneten Sitzung mit Kardinal Suenens», von der Camara in seinem
Rundbrief vom 5. Oktober 1963 sprach - «eine grosse Begegnung, bei der ich denselben
treuen Freund vor mir sah, vielleicht nur mutiger, gewiss, weil er sich vom Heiligen Vater
unterstitzt sieht» —, machte er sich unmissverstandlich fir die Laien stark.

«Ich habe gleich die unerlassliche Gegenwart von Laien aus der Dritten Welt gefordert.
Ich habe unterstrichen, dass Mater et Magistra und Pacem in terris, wenn sie von der
Welt in der Entwicklung sprechen, gerade soweit gehen, wie Europder mitgehen kdénnten

Doch die Entwicklungsenzyklika kann nur unter der Mitarbeit der Dritten Welt
geschrieben werden ... Suenens ist damit vollkommen einverstanden ...

Kontakt mit den Laien-Zuhérern: Ich habe heute den Kontakt mit den Laien
aufgenommen, die im Konzil prasent sind. Was das Kapitel Uber das Geheimnis der
Kirche betrifft, so sagen sie, dass es sehr reich und sehr schén sein kann. Doch es geht
Uber die Kdpfe hinweg, selbst Gber die Kdépfe frommer Leute. Es ist klar, dass der Text
auf keinerlei Weise die Millionen Menschen interessiert, die ausserhalb der Kirche oder
fern von ihr sind. Sie fragen sich angstlich: Warum spricht die Kirche nicht immer eine
klare Sprache, direkt und aktuell wie Pacem in terris?

Ich werde sehen, was sich als Konsequenz dieser ernsthaften Meinung machen lasst. Und
ich werde mich jetzt darum kiimmern, die Laien zu jedem grossen Problem des Konzils
um Rat zu fragen ...»

(Giancarlo Collet; CaCi 4)

29.3.2014 (Im Fokus des Konzils)

Dom Helder Camaras Buchwerbung

Der franzdsische Philosoph und Schriftsteller Jean Guitton (1901-1999) war der erste
Laie, der von Papst Johannes XXIII. als Beobachter und Auditor zum Konzil eingeladen
wurde (vgl. Konzilsblog vom 21.11.2012). Dieser hatte den &6kumenisch gesinnten



Guitton wahrend seiner Zeit als Nuntius in Paris kennen und schatzen gelernt. Die daraus
entstandene Freundschaft pflegte auch sein Nachfolger Paul VI. Guitton, der am 3.
Dezember 1963 in der Konzilsaula zum Thema Okumene sprach, schrieb im selben Jahr
ein Buch (iber die Laien: «L'Eglise et les Laics» (Die Kirche und die Laien). Es wurde ein
Jahr spater auch in Deutsch unter dem Titel «Mitbirgen der Wahrheit. Das Zeugnis der
Laien in Fragen der Glaubenslehre» veroéffentlicht.

Dom Helder Camara machte nicht ohne Grund unter den Bischéfen Propaganda fir dieses
Buch, wie er in seinem Rundbrief an seine «Familie» vom 21./22. November 1963
mitteilt: «Guitton ist in seinen besten Tagen, weil er sich mit einem der Lieblingsthemen
von Newman beschéaftigt. [...] Newman hatte sehr viel darunter gelitten, dass er in seiner
Beschaftigung mit den Arianern [...] die Ansicht vertrat, dass nach dem Konzil von Nizaa
die unterrichtende Kirche (discente) (abgesehen von ruhmreichen Ausnahmen)
eingebrochen sei. Stattdessen sei die unterrichtete Kirche (dicente) (Kleriker und Laien)
zum Instrument der von der Vorsehung bestimmten Gewahrleistung der Wahrheit
geworden.

Die Geschichte nach dem Konzil von Nizaa ist geneigt, einem das Herz zuzuschnlren. Die
Familie hat, Gott sei Dank, genigend Glaubensgeist, um von innen und aussen diese
schmerzlichen Tage zu kennen. Gibt es dort nicht eine fruchtbringende Meditation was
die Zeit nach dem Konzil betrifft? ...

In dieser Zeit, in der der Episkopalismus (eine Ubersteigerung bischéflicher Rechte und
Anspriiche) nicht aufhort, der Schatten einer zuklnftigen Gefahr zu sein, wirde dies der
Demut der Bischofe helfen und darauf zu schauen, was die Laien tun, auch wenn sie von
den Pastoren verlassen sind, jedoch nicht von dem Pastor.

Die Perspektiven am Ende des Buches, die da und dort zu diskutieren sind, helfen
weiterzudenken ...»

(Giancarlo Collet; CaCi 47)

30.3.2014 (Im Fokus des Konzils)

Das Prekariat der Pastoral

Das Zweite Vatikanische Konzil leitete mit seinem Dekret (iber das Laienapostolat eine
Wiederentdeckung der eigenstandigen Wirde aller Getauften in der Kirche ein. Diese
sollten nicht mehr Objekt der Heilssorge der Kleriker sein, sondern Subjekte der Pastoral.
Damit war unter anderem eine Grundlage flir das theologische Studium von Laien und fir
deren hauptamtlichen Einsatz in der Seelsorge geschaffen. Erstmals erhielten so auch
Frauen Zugang zu beidem. Es ist kein Zufall, dass insbesondere das Berufsbild der
Laientheologen in der Aufbruchsphase des Konzils entstanden ist. Ging es dabei zunachst
ganz pragmatisch um eine Auffangmdglichkeit flr laisierte Priester, so entwickelte sich
dies spater zu einem eigenstandigen Beruf.

Heute jedoch steht dieser in vielen Landern Europas unter Druck, und zwar nicht nur
durch die Uberall notwendigen Sparprozesse. In diesen Prozessen bricht vielmehr eine
Grundspannung akademisch ausgebildeter Laien im pastoralen Dienst auf - eine
Spannung, die das Konzil nicht geldst hat.

Lumen Gentium spricht in Artikel 33 von der Mitarbeit (cooperatio) am Apostolat der
Hierarchie und nicht Gber eine Teilhabe (participatio) daran, wie noch in einer fritheren
Textfassung. Diese Weichenstellung, auf die sich die kirchliche Leitung in der Folgezeit
immer wieder bezogen hat, erschwert die Entwicklung eines eigenstandigen Profils der
Laienberufe in der Kirche. Die Laien erscheinen <nur> als Mitarbeiter am Dienst der
Geweihten. Darum erachtet man das Prekariat der Pastoral in Zeiten knapper Kassen



zuerst als entbehrlich.
(Stefan Gértner)

31.3.2014 (Im Fokus des Konzils)

Wunder der Katholizitat

Am 8. November 1963 hielt Albert C. Outler, Beobachter des World Methodist Council
beim Konzil und Professor flir Patristik an der Southern Methodist University, Dallas, eine
Ansprache beim Empfang der Paulisten flir die amerikanischen Teilnehmer des Konzils
zum Ende der 2. Session. Dabei wiirdigte er das, was auf dem Konzil in Sachen Okumene
bis dahin geschehen war, als grosses «Wunder vor unseren Augen». Er fligte aber auch
hinzu:

«In der Zwischenzeit ist jedoch noch ein gewaltiges Mass an Arbeit zu leisten, manches
gemeinsam und manches jeder fur sich. Fir uns, die <getrennten Brider> gilt die
Aufgabe, den Reichtum der Schadtze an Glaubensgut zu entdecken ..., die Sie bewahrt
haben ... Denken Sie daran ..., dass der Schwerpunkt unserer Bedenken Ihnen gegentber
... hicht darin besteht, dass Rom zu katholisch ist, sondern darin, dass es nicht katholisch
genug ist. In dem Augenblick in dem Sie Ihre wahre Katholizitat zeigen und in dem wir
sie entdecken und an ihr Teil haben kdnnen, werden wir zu dem erhofften Miteinander
voran getrieben werden, das die Einheit darstellit.

Auf Ihrer Seite aber, wenn ich das so sagen darf, wiirde der Gehorsam gegeniber dem
Drangen des Geistes zur Einheit eine wahrhaft radikale Erneuerung Ihrer alten Tradition
von der primaren Autoritét des Wortes Gottes in der Schrift erfordern mit ihren
grossartigen Themen von Gottes schlechthinniger Souveranitét und Gnade, von der
Rechtfertigung und Heiligung des Menschen durch Gottes reine, unverdiente Gabe in
Christus, von Gottes ernstem Gericht Uber alle /atreia irgendeines Geschdpfs und allem
Triumphalismus in der Geschichte der Kirche.

Erwahnt werden sollte auch, dass aus unserer Sicht Ihre Arbeitsdefinition von
Okumenismus ... soweit ganz in Ordnung, aber doch offensichtlich unvollstdndig ist. In ihr
erkennen Sie an, dass es in den ecclesiae vel communitates, die noch nicht in
Kirchengemeinschaft mit Ihnen leben, ekklesial und soteriologisch bedeutsame Realitaten
gibt. Das ist sicher die notwendige Voraussetzung jeder Art von ehrlichem Okumenismus.
Aber haben Sie eine angemessene Theorie fur diesen 6kumenischen Befund? Wie ist er
mdglich - mit welcher lehrmassigen Berechtigung und welchen ekklesiologischen
Konsequenzen? Ihre Antwort auf diese Fragen wird entscheidend dafir sein, was jetzt
oder irgendwann getan werden kann, um unsere tragische und traurige Geschichte der
Spaltung und gegenseitiger Schuldzuweisung zu Uberwinden».

(Walter Klaiber; aus: Albert Outler: Methodist Observer at Vatican II, Newman Press
Westminster e.a. 1967, 40f)

1.4.2014 (Personen)

Von Einsiedeln nach Rom

Am 1. April 1897 wurde in Reiden (Luzern) Walter Gut geboren. Bei seinem Eintritt in den
Benediktinerorden erhielt er den Namen Benno. Nach Studien in Luzern, Einsiedeln, Basel
und Rom wurde Gut Professor fiir Exegese in Einsiedeln, spater in Rom. Weitere Studien
am Papstlischen Bibelinstitut folgten. Ab 1942 wirkte Gut an der Stiftsschule in
Einsiedeln, wo er 1947 zum Abt gewahlt wurde. 1959 erfolgte die Wahl zum Abtprimas
der Benediktiner, ein Amt, das er bis 1967 innehatte. Abtprimas Benno Gut OSB war in



der Folge in vielféltiger Weise in die Vorbereitung und Durchflihrung des Konzils
einbezogen: bereits in der vorbereitenden Phase wurde er Mitglied der Theologischen
Kommission. In der dritten Sitzungsperiode fungierte er als Relator des flinften und
sechsten Kapitels des Schemas uber die Kirche, aus dem die Konstitution Lumen gentium
hervorging.

Auch an der Konzilsrezeption hatte Gut bedeutenden Anteil: so war er Mitglied des mit
der Liturgiereform beauftragten Consilium ad exsequendam Constitutionem de sacra
Liturgia und ab 1968 - nunmehr Prafekt der Ritenkongregation und Kardinal - dessen
Vorsitzender. Am 8.12.1970 starb Benno Gut OSB in Rom.

(mq, PersLex 124).

2.4.2014 (Im Fokus des Konzils)

Binnenschau auf kirchliche Strukturen: unerfreulich und unabdingbar zugleich
Noch nie in der Kirchengeschichte hatte ein Konzil so sehr die Kirche selbst zum Thema
ihrer Reflexion gemacht. Auch in der Theologiegeschichte war das Thema Kirche
dogmatisch von nachgeordneter Bedeutung. Heikel an dem Thema ist, dass nicht nur von
der Kirche als Mysterium zu sprechen ist, wie es das erste Kapitel von Lumen Gentium
tun wird. Es geht auch um die Amter und die Strukturen der Kirche - und dies birgt
Konfliktpotential, wie an den Diskussionen in der Konzilsaula ebenso wie in der
Kommissionsarbeit der Intersessiones unibersehbar wird.

Dass es diese Diskussionen gibt, ist unerfreulich, insofern sich darin Machtkampfe
widerspiegeln und es zudem zu einer problematischen Selbstreflexivitat und Binnenschau
kommt. Nicht umsonst postulieren Konzilsvdter wie Dom Hélder Camara eine
Hinwendung zu den eigentlichen Problemen dieser Welt. Zugleich ist es unvermeidlich
und unabdingbar, die Strukturen so zu gestalten, dass sie dem theologischen Wesen der
Kirche entsprechen (es gibt auch «ekklesiale und strukturelle Haresien») und gerade so
dem Weltdienst der Kirche besser dienen.

Die Herausforderung aber ist enorm:

«Wenn einmal eine Versammlung der Kirche dahin kommt, die Erneuerung ihrer eigenen
Strukturen zu diskutieren, beritihrt das die Machtausiibung in ihrem eigenen Inneren. Die
Spannung zwischen denjenigen, welche an den Hebeln der Macht sitzen, und denjenigen,
die diesen Platz anstreben, ist unausweichlich. Jedweder Kompromiss wird durch diese
Spannung ausserordentlich erschwert» (Jan Grootaers: Zwischen den Sitzungsperioden.
Die «zweite Vorbereitung» des Konzils und ihre Gegner. In: A 2,421-617, 465).

(emf)

3.4.2014 (Im Fokus des Konzils)

«Die Kirche und die Kirchen« (I) — oder: Komm herab du heiliger Geist

Vor dkumenischem Publikum - «im Kreise der Evangelischen Studentengemeinde und
der Katholischen Studentenschaft» in Zirich - halten Anfang 1964 der Konzilsbeobachter
Lukas Vischer vom Okumenischen Rat der Kirchen und Konzilsperitus Joseph Ratzinger
von der Universitat Mlnster i.W. an zwei aufeinanderfolgenden Tagen unter dem Titel
«Die Kirche und die Kirchen» Vortrage, in denen sie auf die zu Ende gegangene zweite
Sitzungsperiode des Konzils blicken.

Lukas Vischer beginnt seine Ausfihrungen mit der Darlegung des «Problems der
Einheit»: «Wir wissen, dass die Einheit Gottes Wille ist und darum verwirklicht werden
kann. Wir sehen aber noch nicht, wie sie Wirklichkeit werden soll. Wir befinden uns auf



einem Weg, dessen Ende uns noch verborgen ist, und wir kénnen ihn nur gehen im
Vertrauen darauf, dass der Heilige Geist mit seinem Volke ist und den Widerspruch, der
menschlich gesehen unldsbar ist, durchstossen wird. Die Einheit liegt jedenfalls nicht in
unseren Handen. Sie kann uns nur als Gabe des Heiligen Geistes zuteil werden.» Die
vielfaltigen Konzilsaktivitaten Vischers in Rom und Genf zeugen freilich davon, dass es fur
ihn ebenfalls nicht im Sinne des Heiligen Geistes ist, die Hande in den Schoss zu legen.
(mq, vgl. Lukas Vischer: Die Kirche und die Kirchen. In: Reformatio 13 [1964] 67-84,
68).

4.4.2014 (Im Fokus des Konzils)

«Die Kirche und die Kirchen» (II) - oder: Suchen und Fragen

In seinem Zircher Vortrag vom Januar 1964 antwortet Lukas Vischer auf eine
selbstgestellte Frage (Ubrigens ein bei ihm beliebtes rhetorisches Mittel): «Wie stellt sich
nun aber die Frage von Einheit und Spaltung in der Sicht der rémisch-katholischen
Kirche? Die rdmisch-katholische hat sich bis vor kurzer Zeit von der oekumenischen
Bewegung zurlckgehalten. Sie hat im Gegensatz zu anderen Kirchen kaum Kontakte mit
den Ubrigen Kirchen gepflegt. Dieser Zustand ist vorbei. Der Pontifikat Johannes XXIII.
und das Vatikanische Konzil haben dieser Zurlickhaltung endglltig ein Ende gesetzt. Die
Mauern der Kontaktlosigkeit sind endlich gefallen, und wir erleben heute beinahe in der
ganzen Welt, wie rdémische und nicht-romische Christen in eine neue Beziehung
zueinander treten. Diese Verdnderung geht mit unwiderstehlicher Gewalt vor sich, wie
ein wilder Strom, der alle Hindernisse zur Seite rdumt, und es ist darum leicht mdglich,
dass die Fragen, die wir heute stellen, schon in kurzer Zeit Gberholt und Uberflissig
gemacht werden. Es ist darum gewiss das Wichtigste, dass wir in dieser Tatsache leben,
Gott daflir danken und uns darlber freuen. Andererseits kann das nicht bedeuten, dass
wir die Fragen unterdriicken, die wir heute haben (...) Wie wird sich diese Beziehung
gestalten? Wird es gelingen, auch nun wieder eine Form der Gemeinschaft zu finden, die
es den getrennten Kirchen erlaubt, den Weg zur Einheit in wirklicher Gemeinschaft zu
gehen? Oder wird die Beziehung zwischen der rémisch-katholischen Kirche und den
Ubrigen Kirchen eine andere Gestalt annehmen?»

(mgq; vgl. Lukas Vischer: Die Kirche und die Kirchen. In: Reformatio 13 [1964] 67-84,
71).

5.4.2014 (Im Fokus des Konzils)

«Die Kirche und die Kirchen» (III) - oder: ... und vergib uns unsere Schuld

In der zweiten Sessio machte Lukas Vischer den in den Texten und Interventionen
splrbaren Willen aus, «die Begegnung zwischen rdmisch-katholischen und nicht-
romischen Christen zu erleichtern». Entsprechende Hindernisse, so ein einhelliger
Wunsch, missten beseitigt werden. Dies beinhalte zum einen den Blick nach vorn - eine
anzustrebende Erneuerung; zum anderen gehért dazu der Blick zurtiick — genauer gesagt
ein ehrlicher Blick auf die Geschichte. «Der Papst selbst hatte in seiner Eréffnungsrede
angedeutet, dass auch die romische Kirche zur Trennung beigetragen habe, und wenn
auch eine Anzahl von Rednern daran festhielt, dass die Sindlosigkeit der Kirche nicht in
Frage gestellt werden dirfe, haben manche diesen Hinweis aufgenommen und die
Méglichkeit einer Mitschuld grundsatzlich eingerdumt. Diese Haltung ist fir die Zukunft
der oekumenischen Bewegung von grosser Bedeutung. Denn macht sie es nicht méglich,
dass wir gemeinsam vor Gott treten und gemeinsam vor ihm unsere Schuld bekennen?



Macht sie es nicht moéglich, dass wir die Geflhle unwillkirlicher Abneigung, die wir
gegeneinander haben, allmahlich Gberwinden und unsere Trennung auf die eigentlichen
Gegensatze reduzieren? Wir haben auf beiden Seiten noch unendlich viel durch
Jahrhunderte angesammelten Ungeist abzutragen.»

(mq; vgl. Lukas Vischer: Die Kirche und die Kirchen. In: Reformatio 13 [1964] 67-84,
73)

6.4.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Nachdenken iiber Konzilsthemen in Mariastein und in der SKZ

Eine der viel hinterfragten Stellen aus der Kirchenkonstitution ist jene, die das
gemeinsame Priestertum und das Dienstpriestertum als Unterscheidung nicht dem Grade,
sondern dem Wesen nach deklariert (LG 10). Abt Basilius Niederberger von Mariastein
fuhrte dariber wahrend des Konzils einen Austausch mit seinem Mitbruder P. Thomas
Kreidler.

Anfang 1964 verfasste dieser eine Abhandlung Uber diese Frage, in der er gerade den
wesenhaften Zusammenhang von allgemeinem Priestertum und Amtspriestertum
darlegte. Der Unterschied bestehe nicht im Wesen, sondern in der Intensitat der
Partizipation am Priestertum Christi. Er vertrat damit eine Gegenmeinung zu der
Formulierung von Papst Pius XII., die das II. Vatikanische Konzil aufnehmen wirde. P.
Thomas Kreidler legte seine Auffassung seinem Abt vor, der sich am 6. April 1964 per
Brief von seinem Erholungsort positiv dazu dusserte.

«Es interessiert mich, welche innere Begriindung man fiir das Dictum Pii XII. vorbringt.
Man sollte doch die sachlichen Griinde gegeneinander abwagen kénnen». Denn es sei
doch offenkundig, «dass halt doch die Lehre vom Sacerdotium commune nondum est
clara [dass die Lehre vom gemeinsamen Priestertum noch nicht gekldrt ist]. Insofern
dirfte Ihre Arbeit zu weiterer Klarung beitragen». Er solle sie Prof. Villiger zuschicken,
der damals Redaktor der Schweizerischen Kirchenzeitung war. Dieser veréffentlichte den
Beitrag P. Thomas Kreidlers im Sommer 1964. Abt Basil wird den gedruckten Artikel
spater in der Konzilsaula verteilen. Ein Beispiel auch daflr, wie die kirchlichen Medien in
den Ortskirchen einen wichtigen Auftrag zur Meinungsbildung haben - selbst wenn in
diesem Fall die andere Auffassung sich durchsetzen wird!

(Fortsetzung folgt im September 2014!; emf; vgl. P. Lukas Schenker: Allgemeines und
besonderes Priestertum. Eine (erfolglose Intervention des Mariasteiner Abtes beim Konzil
1964. In: «Mariastein» Themenheft 2012. 50 Jahre Zweites Vatikanisches Konzil 37-42)

7.4.2014 (Personen)

Grenzgdnger zwischen Ost und West: Nikos Nissiotis

Neben Lukas Vischer war ab der zweiten Sitzungsperiode auch Nikos Nissiotis
Konzilsbeobachter des Okumenischen Rates der Kirchen. 1924 in Athen geboren,
absolvierte der griechisch-orthodoxe Theologe Nikos Nissiotis wahrend seines Studiums
eine «tour d‘horizon» durch die europdische (Geistes-)Wissenschaft seiner Zeit, wobei die
schweizerische universitare Landschaft eine besonders pragende Rolle fiir ihn spielte:
Theologie, Philosophie, Psychologie und Soziologie studierte er nicht nur in seiner
Heimatstadt Athen und im belgischen Léwen, sondern v.a. auch bei Emil Brunner und
Carl Gustav Jung in Zirich sowie bei Karl Barth und Karl Jaspers in Basel. Nach seiner
Promotion arbeitete er in verschiedenen Funktionen von 1956 bis 1975 am
Okumenischen Institut in Bossey (http://institute.oikoumene.org/de), beim



http://institute.oikoumene.org/de

Okumenischen Rat der Kirchen in Genf (www.oikoumene.org), an der Theologischen
Fakultat der Uni Genf sowie als Professor flir Religionsphilosophie an der Universitat
Athen.

In den konziliaren Debatten galt einerseits der Ekklesiologie sein besonderes Augenmerk,
andererseits der Pneumatologie: das Wirken des Heiligen Geistes in Kirche und Welt
stellte flr Nissiotis eine zentrale Dimension flir Theologie und Spiritualitat dar.
Ungewdhnlich und einmalig fir einen Konzilstheologen auf dem II. Vaticanum dirften die
sportlichen  Aktivitdten  Nissiotis' sein: er war Trainer der griechischen
Basketballnationalmannschaft und Mitglied im International Olympischen Komitee.

(mq,; PersLex 200)

8.4.2014 (Im Fokus des Konzils)

Liturgie, Reis und Bananen

Auf seiner Reise nach London traf sich Johannes Willebrands, der Sekretar des
Einheitssekretariats, u.a. mit Bernard Pawley, der im Auftrag des anglikanischen
Erzbischofs von Canterbury als Beobachter am II. Vaticanum teilnahm. Am 8. April 1964
besprachen Willebrands und Pawley das Schema (iber den Okumenismus. Dabei zeigte
sich zum einen, dass das II. Vaticanum ein Ereignis auch Uber die romisch-katholische
Kirche hinaus war: Pawley fragte Willebrands, ob es nicht méglich sei, dass anglikanische
Theologen an der nachkonziliaren Liturgiekommission teilnehmen kénnten - auch in der
anglikanischen Kirche werde an einer Liturgiereform gearbeitet. Zum anderen sprach sich
Pawley dafir aus, dass der anglikanisch-katholische Dialog vor weltweitem Horizont
erfolge. Er begriindete dies unter Verweis auf die Situation des Anglikanismus uauf der
Welt - mit britischem Humor: «die meisten Anglikaner essen Reis und Bananen» (wi
104).

(mq)

9.10.2014 (Im Fokus des Konzils)

«Die Kirche und die Kirchen» (IV) - oder: die ekklesiologische
Liturgiekonstitution

In seinem Zircher Vortrag Uber «Die Kirche und die Kirchen» vom Januar 1964, den er
einen Tag nach dem gleichnamigen Vortrag Lukas Vischers vor katholischen und
protestantischen Studierenden hielt, beginnt Joseph Ratzinger seine Darstellung der
Kirche ausgehend von der bereits verabschiedeten Liturgiekonstitution. «In ihr ist vieles
schon mitgesagt, ja, mit zur Tatsache gemacht worden, was hernach bei der
dogmatischen Darstellung der Kirche noch einmal unter anderen Vorzeichen eingehend
Uberdacht und umkampft wurde. Nur eine kurze Anmerkung dazu: Kirche wird in diesem
Text zuallererst vom Dienst der Anbetung her gesehen, zu dem sie gerufen ist und zu
dem sie ihrerseits die Menschen ruft. Und sie wird gesehen vom Dienst des Wortes her,
als die, die aufgerufen ist, den Samen des Wortes immer wieder in die Ackerfurchen der
Welt zu streuen. Und endlich wird sie gesehen vom Herrenmabhl her, als die Gemeinschaft
derer, die miteinander dasselbe Brot teilen, den Leib und den Logos des Herrn; die
sozusagen das koénigliche Hochzeitsmahl, das Gott fiir die Menschen zuristen will, mitten
in dieser Zeit durch Gottes Erbarmen immer wieder schon vorwegnehmen dirfen. Auf
diese Weise wird Kirche dann auch - und das flhrt schon stérker in die oekumenische
Problematik hinein - gesehen als die Einheit derer, die miteinander dasselbe Brot
brechen und dasselbe Wort des Bekennens und des Dankens sagen, aber so, dass in


http://www.oikoumene.org/

dieser Einheit Raum bleiben soll fir die Vielgestaltigkeit des Menschlichen, das in der
Vielfalt der Sprachen und Gebrauche konkreten Ausdruck findet.»

Auf die ekklesiologische Dimension der Liturgiekonstitution hat in jlingerer Zeit erneut
der italienisch-amerikanische Theologie Massimo Faggioli hingewiesen: er sieht in
Sacrosanctum «a reconciled and unifying vision of the Church, of Christian life, of the
existential condition of the faithful in the world, and of the coexistence between Church
and world.»

(mgq; Zitate aus: Joseph Ratzinger: Die Kirche und die Kirchen. In: Reformatio 13 [1964]
85-108, 85, Massimo Faggioli, True Reform. Liturgy and Ecclesiology in Sacrosanctum
Concilium. Collegeville 2012, 95)

10.4.2014 (Im Fokus des Konzils)

«Die Kirche und die Kirchen» (V) - oder: Befreiung aus «terminologischen
Panzern»

In seinem Vortrag Uber «Die Kirche und die Kirchen» reflektiert Joseph Ratzinger in der
Intersessio 1964 Uber die theologische Sprache: das Kirchenschema von 1963 vermeide
«die in der katholischen Theologie geschichtlich nun einmal seit langem fixierte Vokabel
<Glied der Kirche>, die sofort wieder die Leidenschaft aller Schultheologen wachrufen
wirde [...]. Der neue Text beschreibt die Beziehungen der nichtkatholischen Christen zur
Kirche unabhdngig davon. Indem er sich so aus einem terminologischen Panzer befreite,
wurden die Aussagen viel weiter, eine viel positivere Darstellung des gegenseitigen
Zuordnungsverhaltnisses und der positiven christlichen Bestimmtheit der von Rom
getrennten Christen wurde maoglich. Um es kurz anzudeuten: in dem Text, wie er den
Vatern im Herbst 1963 vorgelegt wurde, heisst es, dass vielfaltige innere Bindungen hin
und her bestiinden. Die Taufe sei eine solche Verbindung, dazu der aus ihr
hervorgehende christliche Name, der Glaube an Christus, den Sohn Gottes und Heiland,
die Gemeinsamkeit auch in anderen Sakramenten, in Gebeten und geistlichen Schatzen
und endlich eine innere verborgene Verbundenheit im Heiligen Geist».

(mgq; vgl. Joseph Ratzinger: Die Kirche und die Kirchen. In: Reformatio 13 [1964] 85-
108; 99)

11.4.2014 (Im Fokus des Konzils)

«Die Kirche und die Kirchen» (VI) - ... im Dialog

In seinem Vortrag Uber «Die Kirche und die Kirchen» von Anfang 1964 kommt Joseph
Ratzinger auch auf das Okumenismus-Schema zu sprechen. In seiner Darstellung
verhehlt Joseph Ratzinger zwar die konfessionellen Unterschiede im Okumeneverstédndnis
nicht. Allerdings sieht er im katholischen Verstdndnis von Okumene, wie es im Konzil
einen Ausdruck zu finden im Begriff ist, «einen so vollstandigen Respekt vor dem
christlichen Eigenwert dessen, was im reformatorischen Christentum lebendig ist, dass
bei aller Verschiedenheit daraus gemeinsames Gesprach und gemeinsame Zubewegung
auf den einen Herrn hin wachsen kann und wird. Die Grundidee, von der der
Konzilsentwurf Uber den Oekumenismus beherrscht wird, ist ganz sicher nicht die einer
schnellen Union oder gar einer Absorption. Was das Konzil erhofft, ist vielmehr der
Dialog. Der Dialog, der in diesem Text (und noch deutlicher in der ihn behandelnden
Debatte) vor allem auch als eine Forderung an den Katholiken selbst erfahren wird: sich
gleichsam dialogfahig zu machen, sich auf den anderen hin zu 6ffnen, den Raum des
eigenen Christseins zu weiten und bereit zu werden fir die ganze Fille des Christlichen.»



(mq,; Joseph Ratzinger: Die Kirche und die Kirchen. In: Reformatio 13 [1964] 85-108,
107f.)

12.04.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Gefahrliche Theologie im Untergrund des Konzils

Gerade in Rom angekommen, wurde er in die Gruppe «Kirche der Armen» gedrangt:
Erzbischof Giacomo Lercaro aus Bologna. Er lebte als Bischof mit bedurftigen
Jugendlichen zusammen und war fir die weltweiten Zusammenhange der Armut
sensibilisiert. Schon in den ersten Konzilsdebatten erinnerte er an das Mysterium der
Kirche als «Mutter der Armen"™ und an das «Mysterium Christi, der vor allem in den
Armen lebt».

Lercaro fiel das Fehlen der Armen im ganzen Nachdenken des Konzils frih auf und
forderte sogar, die Armutsthematik zum Angelpunkt des Nachdenkens Uber die Kirche zu
wahlen. Daflr erhielt er zwar warmen Applaus, aber seine Intervention fand kein
splrbares Echo in der Konzilsaula. Giuseppe Alberigo hdlt spater fest, «dass die
Armutsproblematik auf dem Konzil eher oberflachlich und auf Geflihlsebene behandelt
wurde».

Es war schliesslich Paul VI., der Lercaro pesoénlich bat, daflir zu sorgen, dass die
Uberlegungen der Gruppe «Kirche der Armen» in die Konzilstexte einfliessen konnten,
was sich in Lumen Gentium 8 bis heute niederschlagt.

Heute vor 50 Jahren, am 12. April 1964, hielt Lercaro einen Vortrag ldber die Armut.
Darin setzte er sich kritisch mit einem typisch christlichen, spiritualisierenden,
Verstandnis von Armut auseinander. Dagegen setzte er einen flr die christliche
Offenbarung anschlussfahigen Bezug zum Marxismus: Auch die christliche Offenbarung
kenne ja den realen Unterschied zwischen Armut und Reichtum. Dieser finde seine
theologische Spitze darin, dass Gott selbst die Armen bevorzuge.

Gottes Option flir die Armen, die sich im Handeln des Messias niedergeschlagen habe, sei
nun auch auf die Kirche zu Ubertragen: Sie musse «Kirche der Armen sein: einerseits als
Kirche vor allem der Armen, bestimmt fir die Armen, gesendet flr das Heil der Armen;
und zum anderen als Kirche so arm, dass sie wie Christus, der flr unser Heil Mensch
geworden ist, vor allem die Armen retten will und selber Armut auf sich nimmt».

Lercaro sah im Einfluss der Uberflussgesellschaft auf das christliche Denken «eine
antimessianische Kehrtwende in einem Diskurs, der christlich zu sein vorgibt».

(ab, Giuseppe Alberigo, Die Kirche der Armen, in: Blutende Hoffnung, Luzern 2000, 67-
88)

13.4.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Okumene im Kleinen

Okumene beschrénkt sich fir Jan Willebrands vom Sekretariat fir die Férderung der
Einheit der Christen nicht auf die Bemihungen um die Beziehungen zu den grossen
Kirchen der Orthodoxie und der Reformation. Am 12. April 1964 fahrt er nach Bressuire
(im Département Deux-Sévres), um dort Vertretern der «Petite Eglise» zu begegnen. Es
handelt sich um eine kleine Gruppierung, die in Frankreich aus Ablehnung des
Konkordates von 1801 zwischen Napoleon und Pius VII. entstanden war. Die Bewegung
ist uneins, ob eine Verséhnung mit der rémisch-katholischen Kirche angestrebt werden
soll. Zugleich gilt es Wege zu suchen, wie dies mdglich ware, ohne dass die eigenen
Vorfahren in ihrer Haltung desavouiert wirden.



Erfolg werden diese Bemuhungen nur fiir einen Teil der «Petite Eglise» im Poitou haben.
Der grossere Teil der Bewegung wird in Distanz bleiben.
(emf; vgl. Wi 105-107)

14.4.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Jeder Versuch der Verbesserung aussichtlos

«So bleibt wohl nur die Hoffnung, dass auf der Dritten Sessio sich ein entsprechender
Widerstand regt und das Machwerk in den Papierkorb fegt», so schreibt der Jesuit P.
Franz von Tattenbach am 14. April 1964 an Gerhard Gruber, den Sekretar von Kardinal
Julius Dopfner. Es geht um den vorbereiteten Text zur Priesterausbildung, der vor den
Augen des Schreibenden, der als Spiritual im Theologenkonvikt St. Blasien im
Sudschwarzwald wirkt, nicht bestehen kann. «Die Beschdaftigung mit den Propositiones
hat mich ordentlich in Zorn gebracht, so dass ich mehr Zeit damit vertan habe, als dieses
Machwerk verdient. [...] Ich halte jeden Versuch der Verbesserung flir aussichtslos». Die
Arbeit des Jesuiten besteht aber darin, Kardinal Dopfner mit Argumenten flir die
Auseinandersetzung zu versorgen.

Bei dieser Gelegenheit erzahlt P. Tattenbach von einer Begegnung mit Dr. Peter
Hinermann, der ihm einige Anekdoten erzahlt hatte. So sei Antonino Romeo, Exeget der
Lateranuniversitat, «offenbar beinah von Sinnen, weil er flirchtet, bald alleine zu sein mit
der christlichen Rechtglaubigkeit: ma, Lei crede ancora in Jesu Christo? [glauben Sie
wirklich noch an Jesus Christus?] — zu P. Mayer in allem Ernste gesagt» (D6 583).

(emf)

15.5.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Wider die Konkurrenzierung in der Okumene

Misstrauen ldsst sich nicht von heute auf morgen lUberwinden. Das wird auch in den
6kumenischen Anndéherungen wahrend der Konzilszeit erfahrbar. Bemerkenswert ist aber,
mit welcher Intensitdt nach Anndherung gesucht wird. Diesem Bemihen dient am 15.
April 1964 eine vertrauliche Zusammenkunft zwischen Vertretern des Sekretariates fir
die Férderung der Einheit der Christen und Vertretern des ORK in Mailand. Von beiden
Seiten wird sehr offen gesprochen. Immer wieder wird die Sorge greifbar, die rémisch-
katholische Kirche wirde eine separate O6kumenische Bewegung aufbauen und ein
Monopol in Sachen Okumene beanspruchen. Verschiedene Zentren der Okumene wiirden
sich dann konkurrenzieren, statt dass eine Zusammenarbeit entstehen wiirde.

Umso mehr wird bei der Beratung in Mailand fir intensive Kontakte und Zusammenarbeit
votiert. Naherhin wird die Bildung von die Gruppen vorgeschlagen.

«1. Eine Studiengruppe fiur die Prinzipien und Modalitéten der Zusammenarbeit. 2. Eine
theologische Gruppe mit der Kommission <Glaube und Kirchenverfassung>. 3. Eine
Studiengruppe fiir das Feld der Praxis» (zit. nach A 5,576).

Die Zusammenkunft von Mailand wird zu einem wichtigen Bezugspunkt der weiteren
Kooperation werden.

(emf; vgl. A 5,575f; Schm 604f)

16.4.2014 (Heute vor 50 Jahren)
Keine Minderjahrigen
Als Yves Congar im April 1964 wiederum in Rom ist, wird er Uber einige Entwicklungen



der vergangenen Wochen informiert. In der Kommission, die ein Dokument Uber die
orientalischen Kirchen vorbereiten soll, gerat der Veranwortliche Kardinal Cicognani
durcheinander und kommt ins Schleudern. Durch eine Intervention — Congar weiss nicht,
ob es Kardinal Liénart oder Confalonieri war - wird zugestanden, «dass man den Text
einer besonderen Kommission von ORIENTALISCHEN Bischéfen Ubergibt, indem man es
ihnen Uberlasst zu entscheiden und indem man ihnen sagt, dass man ihrer Entscheidung
von vornherein zustimmt».

In Klammern fligt Congar an: «Das ist endlich das erste Mal, dass man die Orientalen als
Christen vollen Rechtes behandelt und nicht als Minderjdhrige, flir die andere
entscheiden» (Co 2,61).

(emf)

17.4.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Konsequenzen des Liebesgebotes

«Wir kdnnen Gott, den Vater aller, nicht anrufen, wenn wir irgendwelchen Menschen, die
ja nach Gottes Ebenbild geschaffen sind, die briderliche Haltung verweigern. Das
Verhalten des Menschen zu Gott dem Vater und sein Verhalten zu den Menschenbridern
stehen in so engem Zusammenhang, dass die Schrift sagt: <Wer nicht liebt, kennt Gott
nicht> (1 Joh 4,8). [...] Deshalb verwirft die Kirche jede Diskriminierung eines Menschen
oder jeden Gewaltakt gegen ihn um seiner Rasse oder Farbe, seines Standes oder seiner
Religion willen, weil dies dem Geist Christi widerspricht» (NA 5).

Diese deutlichen Worte der Erklarung uber das Verhaltnis der Kirche zu den
nichtchristlichen Religionen Nostra Aetate werden durch ein Schreiben der
Koordinierungskommission vom 18. April 1964 vorbereitet.

(emf)

18.4.2014 (Im Fokus des Konzils)

Distanzierung vom Gottesmord-Vorwurf

Bereits vor dem Konzil waren Juden an Kardinal Augustin Bea und Papst Johannes XXIII.
herangetreten mit der Bitte, das Konzil solle dem Antisemitismus und den Wurzeln daflr
entgegentreten (siehe dazu auch Konzilsblog vom 13.12.2012
http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93768). Das Konzil solle «&ffentlich
und feierlich erklaren, dass der Tod des Herrn dem judischen Volk als solchem keinesfalls
zugeschrieben werden dirfe». Das erinnert Kardinal Bea im Herbst 1964 in der
Konzilsaula. Denn in der dritten Konzilssession musste man feststellen, dass im
Konzilsdokument Uber die Juden bzw. Uber die nichtchristlichen Religionen die
Stellungnahme zum Thema des sogenannten «Gottesmordes» getilgt worden war. Es war
der Wunsch Kardinal Beas und anderer Konzilsvater, dass das Konzil sich ausdriicklich
von diesem Vorwurf gegen die Juden distanzieren solle. Denn es gebe «unbestreitbar in
der Geschichte verschiedener Vélker nicht wenige Beispiele dafiir, dass jene Uberzeugung
von der Schuldhaftigkeit des judischen Volkes als solchen Christen dazu verleitete, die
Juden, mit denen sie zusammenlebten, als ein <gottesmoérderisches>, von Gott
verworfenes und verfluchtes Volk zu betrachten, sie so zu nennen und sie darum zu
verachten, ja sie zu verfolgen». Weder habe «das ganze judische Volk jener Zeit als
solches» gehandelt noch sei den heutigen Juden eine Schuld vorzuwerfen. «Gibt es denn
vielleicht irgendeinen Fall, wo wir einem anderen Volke zum Vorwurf machen, was seine
Vorfahren oder Vorsteher vor neunzehnhundert Jahren verlibt haben?»



http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93768

Offenkundig bedauert Kardinal Bea die Veranderung der entsprechenden Textpassagen.
Die Chance einer Distanzierung von diesem Vorwurf wurde vertan — auch im endgiiltigen
Text ist davon nicht mehr die Rede.

(emf; Augustin Bea: Die Kirche und das jidische Volk. Freiburg i.Br.: Herder, 1966, 148-
157)

19.4.2014 (Im Fokus des Konzils)

Entlastung der Opfer von Verleumdung

Die Meinungen in der Diskussion um die Verantwortung der Juden fir den Tod Jesu sind
durch unterschiedliche Faktoren bestimmt. Oesterreicher erzahlt rickblickend von einer
Begegnung mit einem Bischof, der ihm sagte: «Hoéren Sie, das geht doch nicht. Man kann
doch nicht offentlich erkléren, die Juden seien keine Gottesmoérder». Auf die Rlckfrage,
was dem entgegenstehe, habe der Bischof ihm geantwortet: «Einfach deshalb, weil es
beleidigend ist, das Wort auch nur in den Mund zu nehmen. Was wirden Sie sagen, wenn
jemand plétzlich in der Offentlichkeit erklarte, <der Oesterreicher ist kein Dieb>? Wie
wlrde Ihnen das gefallen?». Die Antwort Oesterreichers: «Exzellenz, das hangt von der
Situation ab. Wenn diese <Verteidigung> wie ein Blitz aus heiterem Himmel kdme, ware
ich natlrlich bestlirzt. Wenn ich aber jahrelang das Opfer einer Verleumdung gewesen
ware, wirde ich eine solche Entlastung als befreiend empfinden. Ja ich ware glicklich
darliber.» Der Bischof sei von dieser Argumentation beeindruckt gewesen. «Ich bin aber
nicht sicher, dass ich ihn in der Tiefe seines Herzens (iberzeugt habe».

(emf; Zitate aus dem Kommentar Oesterreichers zu NA in: LThK [2. Auflage[ 13,439)

20.4.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Lebendige Keime

Ende April verldngert Congar seinen Aufenthalt in Rom, um noch an der Weiterarbeit am
Schema XVII teilzunehmen. Am darauffolgenden Sonntag hatte er in Strasbourg predigen
sollen, und die Predigt sei auch schon vorbereitet gewesen (Co 2,68).

Dies veranlasst ihn, Uber die Mihe der Arbeit nachzudenken.

«Das Konzil ist unendlich nutzlich. Der Weg, den es =zuriickzulegen erlaubt, ist
fantastisch. Aber es muss zu Ende gehen!!l Ich kann nichts mehr machen und habe
zwischen den Aufenthalten in Rom gerade noch die Zeit, die Korrespondenz und die
kleineren Engagements auf dem Laufenden zu halten. Man mobilisiert eine Menge Leute,
zu hohen Kosten, man belastet Menschen, die schon Uberbelastet sind, fir ein ziemlich
mittelmassiges Resultat. Unsere Texte sind schlussendlich ziemlich banal. Soviel
Anstrengung, soviel investierte Zeit, um mittelmassige Erkldrungen zu erreichen».

Doch dann denkt Congar an das, was eben doch erreicht wird: Offnung zum Dialog,
wiedererlangte Freiheiten: das lohnt den Preis. Selbst banale Errungenschaften kénnen,
wenn sie ernst genommen werden, zu echten Fortschritten fihren. Und der Text Uber die
Kirchenkonstitution enthalt doch «VIEL sehr gutes: manchmal eine grosse Dichte des
dogmatischen Denkens und Uberall einige Offnungen, Keime.

Ich glaube an die Keime. Ich hére nicht auf zu sagen: [wenn ich wahlen misste]
zwischen 100 g lebendigem Weizen und 10 Tonnen totem Holz, wirde ich nicht zégern
..» (Co 2,72).

(emf)



21.4.2014 (Heute vor 50 Jahren)

«Gott, der sich selbst offenbart»

Nach der Osterpause (1964 fiel Ostern auf den 29. Marz) begann am Montag, dem 20.
April 1964 wieder die Sitzung der Theologischen Kommission in Rom. Es ging um die
Uberarbeitung des Schemas (iber die géttliche Offenbarung. Den Konzilsvitern war mit
Datum vom 22. April 1963 - also genau ein Jahr vorher - ein Entwurf «Uber die géttliche
Offenbarung» zugesandt worden, der wenig Begeisterung hervorrief. Bis zum 10. Juli
1964 gingen dazu 93 schriftliche Stellungnahmen mit zum Teil ausfihrlichen und
tiefgreifenden Anderungswiinschen ein. Die Uberarbeitung fiihrte dann zu einem neuen
Textentwurf, der am 3. Juli 1964 den Konzilsvatern zur Vorbereitung der dritten
Sitzungsperiode zugesandt wurde. Ein Konzilsvater, namlich Paul Léon Seitz
(Kontum/Vietnam), traf mit seinem Vorschlag ins Schwarze, dem Schema die Uberschrift
zu geben «Gott, der sich selbst offenbart». Dieser Grundgedanke wird dann im ersten
Kapitel der Offenbarungskonstitution entfaltet werden. Damit wird der urspriinglich
kontroverstheologisch - gegen die Reformation gerichtete - Hintergrund eines defensiv
argumentierenden Textes verlassen und ein neuer Horizont eréffnet. Doch eine lange und
muiuhsame Kleinarbeit stand noch bevor.

Der Jesuit und Konzilstheologe Otto Semmelroth schrieb hoffnungsvoll in sein Tagebuch:
«Gestern bin ich von Oberjoch [Erholungsort im Allgéu] nach Frankfurt zuriickgefahren,
und heute ging es mit einer grossen Disenmaschine der Lufthansa nach Rom zur Sitzung
der Subkommission De Revelatione. Nachmittags war gleich um halb 5 Uhr die erste
Sitzung. Zunéachst war die ganze Subkommission zusammen, um die Arbeitsmethode zu
besprechen. Dann gingen die beiden Unterkommissionen getrennt an die Arbeit. Wir
fingen gleich mit der Relation, die Grillmeier und ich Uber das zweite Kapitel gemacht
haben, an. Es war eine ziemlich lange Sitzung, fast drei Stunden. Aber es scheint, dass
sich die Arbeit gut anldsst und in unserer Unterkommission die Sache ganz gut
vorankommen wird.»

(Hanjo Sauer)

22.4.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Hunderte von Verbesserungsvorschliagen

Das Redigieren des Offenbarungsschemas ging weiter. Der Jesuit und Konzilstheologe
Otto Semmelroth notierte sich: «Heute Vormittag war keine Sitzung der gesamten
Subkommission. P. Grillmeier und ich trafen uns in der Anima mit Prof. Ratzinger, und
wir formulierten entsprechend den Emendationes Patrum [Verbesserungsvorschlagen]
einen neuen Textvorschlag flir das zweite Kapitel [Inspiration und Interpretation]. Wir
haben den ganzen Vormittag bis 12.30 Uhr gearbeitet und sind dann ganz schén
fertiggeworden. [...] Um vier Uhr war dann in Santa Marta Sitzung der Unterkommission.
Weil unser Textvorschlag erst fotokopiert werden sollte, begannen wir mit der
Besprechung des dritten Kapitels Uber das Alte Testament. Als das dann fertig war,
besprachen wir unseren neuen Text, der im Wesentlichen mit einigen Anderungen so
angenommen wurde, wie wir ihn formuliert hatten. Besonders angenehm war die
Beobachtung, dass die Tendenz bestand, in der Frage Schrift und Tradition, die ja auch in
Texten, die sich nicht unmittelbar damit befassen, doch &éfters anklingt, die Dinge so zu
formulieren, dass weder nach der einen noch nach der andern Seite Festlegungen
geschehen. Die Arbeit in dieser Gruppe ist recht angenehm. Und man hat den Eindruck,
dass wir recht zigig vorankommen. Nach der Sitzung gingen P. Rahner, P. Grillmeier,
Prof. Ratzinger und ich zusammen zu Abend essen. Es war ein schdnes Zusammensein.



Wir schrieben eine Karte an Bischof Volk.

Wir hatten in Frankfurt schon ziemlich flr die jetzige Arbeit hier vorgearbeitet. In der
Karwoche, in der ich in Godesberg war, um den Prafekten das Triduum zu geben, hatte
ich den ganzen Band der Emendationes Patrum zum Schema De Revelatione
durchgearbeitet - 220 Folioseiten - und die einschlagigen Texte zum 2. und 5. Kapitel auf
Zettel herausgeschrieben. Wahrend ich in Oberjoch war, hat P. Grillmeier sie dann auf
grosse Seiten nach Art einer Relation geschrieben. Nach diesen Vorarbeiten konnten wir
dann hier den neuen Textentwurf, flir die Kommission relativ leicht machen. Das Gleiche
muss nun noch fir das 5.Kapitel geschehen, zu dem wir die Relation ja auch fertig
haben.»

(Hanjo Sauer)

23.4.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Altes und Neues Testament

Naturgemadss muss ein lehramtlicher Text (ber die gottliche Offenbarung von der Heiligen
Schrift handeln. Auf den ersten Blick scheint vollkommen klar, was damit gemeint ist.
Doch die Probleme liegen im Detail. So stellten sich bei der Neuredigierung des Textes
Uber das Alte und Neue Testament viele Fragen grundsatzlicher Art. In welcher
Beziehung stehen die beiden Bicher zueinander? In welcher Weise kann eine
sachgerechte Interpretation sichergestellt werden, so dass dennoch genug Spielraum
bleibt, das Wort Gottes als kollektive Norm der ganzen Kirche, aber auch als individuelle
Norm persoénlicher Spiritualitét und Lebensfiihrung verstehen zu kénnen. Der Jesuit und
Konzilstheologe Otto Semmelroth schrieb am Mittwoch, dem 22. April in sein Tagebuch:
«Vormittags wurden die Emendationswinsche zum dritten und vierten Kapitel (Altes und
Neues Testament) besprochen. Es war eine sehr angenehme Atmosphare. Wenn es auch
Meinungsverschiedenheiten gab, so konnte man sich doch recht gut einigen. Immerhin
ist es wichtig, dass wir da sind. Manches an Formulierungen kann man vermeiden und
auch positiv vieles beitragen. Die Diskussion ist gut und leicht. Nachmittags haben P.
Grillmeier, Prof. Ratzinger und ich im Germanikum den endgiltigen Text zum zweiten
Kapitel mit der dazugehorigen Relation gemacht. In der gemeinsamen Sitzung der
ganzen Unterkommission wird der dann verabschiedet werden, wir hoffen ohne allzu
grosse Beanstandungen. Es war ein Tag sehr intensiver Arbeit.

Abends in der Rekreation gab es ein interessantes theologisches Gesprach Uber das
Verhaltnis von lehrender und hdrender Kirche.»

(Hanjo Sauer)

24.4.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Das Verhaltnis von Schrift und Tradition

Seit dem Konzil von Trient (1545-63) war es ein wichtiges Identitdtsmerkmal der
romisch-katholischen Kirche, nicht nur an der Heiligen Schrift als Quelle und Norm der
kirchlichen Lebens festzuhalten, sondern - im Gegensatz zu den Reformatoren - auch an
der Tradition. Dabei hatten die meisten Konzilsvater von Trient nur eine sehr vage und
ungenaue Vorstellung davon, was Tradition sei. Aber sie bestanden auf deren Bedeutung.
Nun fanden sich in den ersten Entwirfen zum Zweiten Vatikanischen Konzil Tendenzen,
die Tradition und das kirchliche Lehramt in der Linie des Konzils von Trient neu zu
gewichten. So sollte z.B. auch die theologische Position verurteilt werden, die der
Tubinger Theologe Geiselmann (1890-1970) vertreten hatte, dass die Tradition im



Wesentlichen der lebendige Umgang und die Auslegung, nicht aber eine inhaltliche
Ergénzung der Heiligen Schrift sei. Vor allem rdmische Theologen bestanden im
Gegensatz dazu darauf, dass ein katholischer Theologe an Glaubenswahrheiten
festzuhalten habe, die nur aus der Tradition und nicht aus der Heiligen Schrift zu eruieren
seien. Es gehdrte zur erklarten Absicht der meisten Vertreter der Theologischen
Kommission, dass das Konzil in dieser Frage keine Entscheidung treffen solle, damit sich
die theologische Forschung frei weiter entfalten kénne. So kann die Tradition als eine
Weise der Vergegenwartigung der Offenbarung verstanden werden.

Dieser Standpunkt wurde u.a. auch vom Konzilstheologen Otto Semmelroth vertreten.
Uber die Arbeit am Donnerstag, dem 23. April schreibt er in sein Tagebuch: «In der
zweiten Sektion der Unterkommission wurden heute Vormittag das Kapitel Gber das Alte
und das Neue Testament durchgesprochen. Es sind recht gute neue Texte entstanden. An
einigen Stell war es doch sehr wichtig, dass wir eingreifen konnten. So sollte z.B. ein
Text zur Verurteilung der Bultmann-Richtung aufgenommen werden, wogegen ich mich
sofort verwahrt habe: nicht als wenn sachlich Falsches gesagt worden ware, wohl aber
weil es in einem Ton geschehen sollte, der untragbar ware, und weil auch die
Ausdrucksweise zu sachlichen Missverstandnissen hatte flihren kdénnen. Es kam dann zu
einem recht guten, neuen Text. Nachmittags mussten P. Grillmeier, Prof. Ratzinger und
ich wieder einen neuen Text, diesmal zum 5. Kapitel [Die Heilige Schrift im Leben der
Kirche], ausarbeiten. Wir haben den ganzen Nachmittag bis abends 10 Uhr intensiv daran
gearbeitet.»

(Hanjo Sauer)

25.4.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Nicht «Quellen der Offenbarung», sondern «die Offenbarung selbst»

Das erste Schema Uber die goéttliche Offenbarung, das den Konzilsvatern als
Diskussionsgrundlage ausgeteilt worden war, datierte vom 10. November 1961 und trug
den Titel «Die Quellen der Offenbarung». Bereits der Titel macht deutlich, was die
Stossrichtung sein sollte: in einem gegenreformatorischen Geist gegenliber der Heiligen
Schrift die Tradition und das Lehramt der Kirche zur Geltung zu bringen. Zwischen
diesem ersten Entwurf und der schliesslich vom Konzil verabschiedeten
Offenbarungskonstitution liegen Welten. Der entscheidende redaktionelle Schritt lag
darin, dass das urspriingliche Vorwort zu einem eigenen entscheidenden ersten
Grundsatzkapitel «Uber die Offenbarung selbst» ausgebaut wurde. Damit zieht sich ein
roter Faden durch die grundlegenden Dokumente des Konzils, die inhaltlich alle einen
Bezug zueinander haben: Wie sich Gott dem Menschen erschliesst und an ihm handelt,
so ist es die Aufgabe der Kirche, sich zum Heil der Menschen einzusetzen. Der sich dem
Menschen offenbarende Gott vermittelt nicht Wahrheiten und Lehrsatze, sondern er teilt
sein eigenes Geheimnis mit.

Der Konzilstheologe Otto Semmelroth schrieb dazu in sein Tagebuch: «Vormittags war
Sitzung der gesamten Subkommission. Es sollen nun die Ergebnisse der beiden
Sektionen besprochen werden. Zunachst kamen Prooemium, erstes und zweites Kapitel
dran, das die erste Sektion bearbeitet hat. Hier ist sehr Gutes geleistet worden. Es gibt
jetzt ein Kapitel Uber die Revelatio - sie war friher Prooemium, ist jetzt ein eigenes
Kapitel. Und dann ein eigenes Kapitel Uber die Weitergabe der Revelatio, wo dann eines
Uber Schrift und eines Uber Tradition steht und das Verhaltnis beider zueinander in einer
beide Seiten offen lassenden Weise besprochen ist. Nachmittags musste unsere Sektion
friher kommen und zuerst noch einen Rest der eigenen Texte besprechen. Nachher kam



die ganze Subkommission zusammen, und schliesslich musste unsere Sektion noch
langer da bleiben, um das flinfte Kapitel - es ist jetzt das sechste geworden - vorlaufig
durchzusprechen. Nach den Sitzungen nimmt mich jetzt oft Bischof Pelletier von Kanada
mit bis zum Quirinal, von wo ich dann schnell im Germanikum bin. Das ist mir noch nicht
passiert, einen Bischof zum Chauffeur zu haben.»

(Hanjo Sauer)

26.4.2014 (Heute vor 50 Jahren)

«Eine Woche sehr fruchtbarer Arbeit»

Die Theologische Kommission hatte in der vergangenen Woche ein gutes Stick Arbeit
geleistet. Jetzt kam es darauf an, die Konzilsvater fir den neuen Text zu gewinnen. Der
Konzilstheologe Otto Semmelroth schrieb in sein Tagebuch: «Heute Vormittag war die
letzte Sitzung der. Unterkommission. Zuerst mussten Grillmeier, Ratzinger und ich
nebenan unseren Text korrigieren nach den Wiinschen von gestern Abend. Er wurde
dann gleich vervielfédltigt und in der zweiten Halfte der Sitzung durchgesprochen. Einige
Anderungen wurden gewiinscht, aber im Wesentlichen blieb er. Es gab ein Rencontre mit
P. Tromp, der das allgemeine Lob der Schriftlesung mit unmdglichen Argumenten
zurickweisen wollte. Ausserdem wollte er nicht einsehen, dass die Schrift in ganz
anderer Weise behandelt werden muss als die Tradition, wenn auch beide
zusammengehodren. Schliesslich ist die Tradition nicht Wort Gottes, sondern enthalt es
nur, wahrend die Schrift eben auch Wort Gottes ist. Aber das wollte er nicht einsehen
und zugeben. Aber er wurde doch Uberstimmt. Gegen mittags wurde dann von Bischof
Charue die diesmalige Sitzung der Subcommissio De revelatio abgeschlossen. Es war
eine Woche sehr fruchtbarer Arbeit, und das Ergebnis ist der Art, dass man doch recht
zufrieden sein kann. Auch P. Rahner, der doch sehr kritisch und nicht gleich zufrieden zu
stellen ist, zeigte sich zufrieden. Nachmittags ging ich noch einmal nach Sankt Peter, weil
ich die ganze Woche, obwohl wir direkt neben der Basilika tagten, keine Zeit hatte, dem
Petrusgrab einen Besuch abzustatten. Ich wollte doch nicht ohne das von Rom wieder
wegfahren. Ich betrachtete auch die neue Statue Pius' XII., die die von ihm kreierten
Kardindle gestiftet haben. Eine riesige Bronzestatue, die den Papst mit Mitra und
Chormantel mit dem Segensgestus darstellt. Abends waren P. Grillmeier, Prof. Ratzinger,
P. Gerhartz und ich zum Abendessen zusammen.» Am Sonntag, dem 26. April 1964 flog
P. Semmelroth dann, wie er sagt «bei schénstem Wetter» wieder nach Frankfurt zurick.
(Hanjo Sauer)

27.4.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Ein «kleiner Aufhanger» fiir die spatere Theologie

Die heutige Heiligsprechung des Konzilspapstes Johannes XXIII. erinnert an die Tragik
seiner Biografie, dass er das Konzil zwar einberufen hatte, seinen Abschluss aber nicht
mehr erlebte. Vor 50 Jahren, Ende April 1964 war gerade «Halbzeit» flr das Konzil. Von
der Art und Weise, wie es hinter den Kulissen des Konzils zuging, erzahlen in ganz
eigener und eindrucksvoller Weise die Briefe Rahners an Kardinal Kénig nach Wien oder
an seinen damaligen Mitarbeiter Herbert Vorgrimler nach Freiburg. Die Briefe Rahners
sind insofern ein lebendiger Beitrag zur Konzilsgeschichte, als sie aus der Optik eines
Mannes geschrieben sind, der die haufig recht dramatischen Diskussionen in der
romischen Konzilsaula oft nur aus der Ferne verfolgte, weil er zu sehr mit der Redaktion
der Konzilstexte und mit Vortragen, etc. beschaftigt war.



In einem seiner Briefe pragt Rahner das sprechende Bild vom «Aufhanger». Er schreibt
heute vor 50 Jahren, am 27. April 1964, an Vorgrimler: «Gestern bin ich von Rom
gekommen. Mide. Aber man kann dort doch immer wieder daflir sorgen, dass das
Schlimmste verhlitet und da und dort doch ein kleiner Aufhdnger in den Schemata
geboten wird flir eine spdtere Theologie. Das ist nicht viel und doch viel.»

Rahners Bild macht deutlich, worum es bis heute im Rezeptionsprozess des Konzils geht:
Die «kleinen Aufhanger» sind die Zukunftspotenziale in den Konzilsdokumenten, die erst
heute im Dialog zwischen unserer Zeitdiagnose, der theologischen Forschung und der
kirchlichen Rezeption des Konzils namhaft gemacht werden kénnen. Wenn man das
Konzil mit Rahner als einen gigantischen Lernprozess des Kirche versteht, der erst der
«Anfang des Anfangs» sein wollte, dann zeigt sich, so der Pariser Dogmatiker Christoph
Theobald, neben der oben genannten Offenbarungskonstitution vor allem die
Kirchenkonstitution «Lumen Gentium» als ein solcher «Aufhanger» im Sinne Rahners,
weil sie eine programmatische theologische Vision flir eine Kirche der Zukunft hatte und
noch immer hat.

(Christian Cebulj, vgl. Orientierung 48 (1984) 191; Christoph Theobald: Die
Kirchenkonstitution Lumen gentium. Programmatische Vision — Kompromisstext — Ansatz
fir einen Paradigmenwechsel. In: Jan-Heiner Tick (Hrsg.): Erinnerung an die Zukunft.
Das Zweite Vatikanische Konzil. Freiburg 2012, 221f)

28.4.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Warnung vor gefahrlichen Texten

Das Konzil ermahnt alle Glaubenden zu haufiger Lesung der Heiligen Schrift: «Sie sollen
[...] gern an den heiligen Text selbst herantreten» (DV 25). «Der Schatz der Offenbarung,
der Kirche anvertraut, erfiille mehr und mehr die Herzen der Menschen. Wie das Leben
der Kirche sich mehr durch die standige Teilnahme am eucharistischen Geheimnis, so
darf man neuen Antrieb fiir das geistliche Leben erhoffen aus der gesteigerten Verehrung
des Wortes Gottes» (DV 26).

Bereits gestern wurde erwahnt, dass P. Tromp «dieses allgemeine Lob der Schriftlesung
mit unmadglichen Argumenten zuriickweisen» wollte. Yves Congar notiert in seinem
Tagebuch: P. Tromp will, dass man hinsichtlich des Gebrauchs der Heiligen Schrift
vielféltige Warnungen anfligt. Die Bibel darf nicht allen in all ihren Teilen gegeben
werden. So halt er die Geschichte der Susanna (Dan 13) flir sehr gefahrlich. Ein Priester,
der im Beichtstuhl das Hohelied zitiere, sei der Verfiihrung verdachtig. Andererseits seien
die Reden der sieben (so die von Tromp genannte Zahl) Freunde Ijobs von keinem
Interesse. Die inspirierte Wahrheit dieser Texte liege allein darin, dass sie tatsachlich
gesprochen worden sind. — Von umso grdésserem Interesse ist fir Tromp die Tradition:
Sie ist Wort Gottes in gleicher Weise wie die Schrift. Aber: «Der arme P. Tromp hat nicht
viel Erfolg» (Co 2,69).

(emf)

29.4.2014 (Heute vor 50 Jahren)

«Kein diirftiger Kompromiss mehr...»

Die Jesuitenzeitschrift entschluss (Wien), deren Redaktionsmitglied ich einige Jahre war,
veroffentlichte 1988 einen von Prof. Herbert Vorgrimler (Minster) redigierten
Briefwechsel zwischen Karl Rahner und Kardinal Kénig aus der Konzilszeit. Ich habe
bereits mehrfach daraus zitiert und lasse heute nochmals einen Ausschnitt daraus zu



Wort kommen.

Ende April 1964 war die Redaktion des Offenbarungsschemas in vollem Gange. In dieser
Sache schreibt Karl Rahner am 29. April 1964 in einem Brief aus Miinchen an Kardinal
Kénig nach Wien: «Vergangenen Sonntag bin ich von Rom nach einer Woche von
Kommissionssitzungen wieder zurickgekommen. Es tagte eine kleine Kommission, um
das Schema Uuber die Offenbarung unter Vorsitz von Exzellenz Charue nach den
Verbesserungswiinschen, die in Rom unterdessen eingegangen waren, zu verbessern.
Wenn auch keine aufregenden Anderungen vorgenommen worden sind, so glaube ich
doch, dass das Thema erheblich gewonnen hat und nun nicht mehr den Eindruck eines
darftigen Kompromisses macht wie vorher. Wie Eminenz wissen, war ich auch Ende
Februar/Anfang Marz bei den Kommissionssitzungen der theologischen Plenarkommission
dabei».

Es gehort sicher nicht zu den lichtvollsten Kapiteln der Konzilsgeschichte, dass die
neuscholastische Schultheologie in der Tradition des I. Vatikanums noch zu Beginn des
Konzils versucht hatte, eine offensive Begegnung mit den neuzeitlichen
Vernunftkonzeptionen der Moderne zu verhindern. Da so mancher Kompromiss bis heute
im Endtext der Offenbarungskonstitution «Dei Verbum» ihre umstrittene Vorgeschichte
durchscheinen lasst, kdnnen die in Rahners Brief erwdhnten Bemihungen um die
Ausraumung maoglichst vieler sonst noch bestehender Kompromisse nicht hoch genug
gewlrdigt werden.

(Christian Cebulj, vgl. entschluss Nr. 43 [6/1988], 36)

30.4.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Theologie, die dem Lehramt vorausgeht

Die Theologie hat sich an das Lehramt zu halten. Diese Sicht ist bis heute vertraut. Das
Konzil hat sie jedoch eigentlich revidiert. Dies kommt ausdricklich zuerst im April 1964 in
der Instruktion Sancta Mater Ecclesia zur Sprache.

Im Streit um die moderne Bibelexegese stand auch das Verhaltnis zwischen Exegese und
Lehramt zur Debatte. Die Ablehnung der Exegese war durch die Sorge einer Abweichung
der Exegese von lehramtlichen Positionen motiviert, und noch in der vorsichtigen Offnung
vor dem Konzil wurde betont, dass die Exegese sich an die lehramtlichen Aussagen (ber
Glaube und Moral zu halten habe.

Trotzdem enthalt bereits die Enzyklika Divino Afflante Spiritu 1943 die Aussage: «Daher
bleiben viele, und zwar ganz wichtige Fragen, bei deren Erérterung und Erklarung die
katholischen Exegeten ihren Scharfblick und ihr Talent in voller Freiheit betatigen kénnen
und miussen, auf dass ein jeder nach Krdften beitrage zum allgemeinen Nutzen, zu immer
wachsendem Fortschritt der kirchlichen Wissenschaft und zur Verteidigung und Ehre der
Kirche».

Die Instruktion Sancta Mater Ecclesia, die von Papst Paul VI. am 21. April 1964
unterzeichnet wurde, geht noch einen Schritt weiter. Sie flgt in einen Absatz, der fast
wortlich den eben zitierten Text Ubernimmt, noch einen Teilsatz ein, namlich den
Hinweis, dass die Exegeten ausserdem das Urteil des Lehramtes der Kirche vorbereiten
und unterstlitzen sollen. Damit hat sich wegweisend die Reihenfolge zwischen Theologie
und Lehramt verandert. Statt dem Lehramt nur zu folgen, geht die Theologie nach dieser
Sicht dem Lehramt immer wieder auch voraus. DV 12 wird diese Sicht aufgreifen, wenn
es dort heisst: «Aufgabe der Exegeten ist es, nach diesen Regeln auf eine tiefere
Erfassung und Auslegung des Sinnes der Heiligen Schrift hinzuarbeiten, damit so
gleichsam auf Grund wissenschaftlicher Vorarbeit das Urteil der Kirche reift». Papst



Franziskus bezieht sich in seinem Apostolischen Schreiben Evangelii Gaudium (Nr. 40)
auf DV 12 mit der Erwartung: «Die Aufgabe der Exegeten und der Theologen tragt dazu
bei, dass <das Urteil der Kirche reift>».

(emf; vgl. Karim Schelkens: From Providentissimus Deus to Dei Verbum. The Catholic
Biblical Movement and the Council Reconsidered. In: RoTh 49-67)

1.5.2014 (Aktuelle Bezlige)

Franziskus iiber die heiligen Pdpste Johannes XXIII. und Johannes Paul II.

Am letzten Sonntag, dem 27. April 2014, fand eine zweifellos historisch bedeutsame
Heiligsprechungsfeier statt. In Anwesenheit von Papst Benedikt XVI., der wohl seine
Amtspflichten niedergelegt, aber nicht auf den Titel Papst verzichtet hat, nahm
Franziskus die Papste Johannes XXIII. und Johannes Paul II. in den Heiligenkalender auf.
Dies wurde mdglich, weil bei beiden Prozessen Ausnahmen gemacht wurde: Papst
Franziskus sprach Johannes XXIII. heilig, ohne dass daflir der sonst Ubliche Nachweis
eines Wunders erbracht werden musste. Und Benedikt XVI. ermdglichte die so schnelle
Selig- und Heiligsprechung seines Vorganger Johannes Paul II., weil er die flinfjahrige
Prozesssperre unmittelbar nach dessen Tod aufhob.

Aber héren wir Franziskus selbst, wie er sich in seiner Predigt am vergangenen Sonntag
Uber Johannes XXIII. und Johannes Paul II. geadussert hat: «Im Mittelpunkt dieses
Sonntags, der die Osteroktav beschliesst und den der heilige Johannes Paul II. der
Gottlichen  Barmherzigkeit geweiht hat, stehen die glorreichen Wunden des
auferstandenen Jesus. (...) Der heilige Johannes XXIII. und der heilige Johannes Paul II.
hatten den Mut, die Wundmale Jesu anzuschauen, seine verwundeten Hande und seine
durchbohrte Seite zu berlihren. (...) Sie waren zwei mutige Manner, erfillt vom Freimut
des Heiligen Geistes, und haben der Kirche und der Welt Zeugnis gegeben von der Giite
Gottes und von seiner Barmherzigkeit. (...) In diesen beiden Mannern, die in der
Betrachtung der Wunden Christi lebten und Zeugen seiner Barmherzigkeit waren, wohnte
<eine lebendige Hoffnung> vereint mit <unsagbarer, von himmlischer Herrlichkeit
verklarter Freude> (1 Petr 1,3.8) - die Hoffnung und die Freude, die der auferstandene
Christus seinen Jiingern schenkt und die nichts und niemand ihnen nehmen kann. (...)
Das sind die Hoffnung und die Freude, mit denen die beiden heiligen Pdpste vom
auferstandenen Herrn beschenkt wurden und die sie ihrerseits in Fille an das Volk Gottes
verschenkt haben, wofir sie ewigen Dank empfangen. (...) Und das ist das Bild der
Kirche, das dem Zweiten Vatikanischen Konzil vorschwebte. Johannes XXIII. und
Johannes Paul II. haben mit dem Heiligen Geist zusammengearbeitet, um die Kirche
entsprechend ihrer urspriinglichen Gestalt wiederherzustellen und zu aktualisieren,
entsprechend der Gestalt, die ihr im Laufe der Jahrhunderte die Heiligen verliehen haben.
(...) In der Einberufung des Konzils hat der heilige Johannes XXIII. eine feinflihlige
Folgsamkeit gegeniiber dem Heiligen Geist bewiesen, hat sich fihren lassen und war fir
die Kirche ein Hirte, ein geflhrter Flhrer, gefihrt vom Heiligen Geist. Das war sein
groBer Dienst an der Kirche; darum denke ich gerne an ihn als den Papst der Folgsamkeit
gegeniliber dem Heiligen Geist.»

(ufw; vgl. www.vatican.va)

2.5.2014
~Mit Hochachtung betrachtet die Kirche auch die Muslim"
Wahrend der Intersession 1964 rickte die Frage des Islam immer starker ins Blickfeld



der Konzilsarbeiten. P. Georges Anawati OP vom Institut dominicain d’Etudes orientales
in Kairo (IDEO, vgl. http://www.ideo-cairo.org/) versuchte bereits Ende 1963, Johannes
Willebrands von der Notwendigkeit zu liberzeugen, neben dem Judentum auch vom Islam
zu sprechen. Wie so oft bei neuen oder neu auftretenden Fragen, deren grundséatzliche
Tragweite von vielen Konzilsakteuren ebenso bewusst wie unbewusst erfasst wurde, galt
es in einem umfassenden Prozess zu klaren, an welcher Stelle und auf welche Weise
davon zu handeln war.

Im Frihjahr 1964 arbeitete Anawati dann mit anderen Mitgliedern des IDEO in einer
eigens eingerichteten Unterkommission mit, die ihr Entstehen u.a. Amleto Kardinal
Cicognani zu verdanken hat. In einem von dieser Kommission erarbeiteten Text heisst
es: «Durch diese Liebe zu unseren Bridern angetrieben betrachten wir mit grossem
Respekt die Meinungen und Lehren, die, trotzdem sie von den unseren in nicht wenigen
Punkten verschieden sind, oft einen Strahl dieser Wahrheit widerspiegeln, die jeden
Menschen erleuchtet, der in diese Welt kommt. So verstehen wir auch und zuerst die
Muslim, die den alleinigen, persdnlichen und gitigen Gott anbeten, und die uns durch
den religiosen Sinn und durch zahlreiche Austausche der menschlichen Kultur ndher
sind.»

Nach - wie koénnte es anders sein - zahlreichen redaktionellen Wegstationen konnte
darauf aufbauend Nostra Aetate 3 formulieren: «Mit Hochachtung betrachtet die Kirche
auch die Muslim, die den alleinigen Gott anbeten, den lebendigen und in sich seienden,
barmherzigen und allmachtigen, den Schépfer Himmels und der Erde, der zu den
Menschen gesprochen hat.» Wie Nostra Aetate fortfahrt, erfahren Sie hier:
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html

(mgq,; vgl. Dominique Avon, Les Freres précheurs en Orient. Les dominicains du Caire
[années 1910-années 1960]. Paris 2006, 788ff.)

3.5.2014

Unermiidliche Geduld - P. Georges Anawati OP

Unermidliche Glaubensgeduld zeichnet Leben und Denken des &gyptischen Theologen
Georges Chehata Anawati OP (1905-1994) aus. Geboren in Alexandrien, studierte er
zunachst Pharmazie in Beirut und Lyon, bevor er 1934 dem Dominikanerorden beitrat
und in Le Saulchoir Theologie und Philosophie studierte. Neben Marie-Dominique Chenu
OP, der die Bedeutung des Islam in Geschichte und Gegenwart erkannte, pragten
Anawati besonders Jacques Maritain und Louis Massignon. Gemeinsam mit seinen
Ordensbriidern Serge de Beaureceuil OP und Jacques Jomier OP griindete er 1953 das
Institut dominicain d’Etudes orientales in Kairo (www.ideo-caire.org/).

An der Redaktion der Konzilsaussagen zum Islam in Nostra Aetate 3 und Lumen Gentium
16 war er massgeblich beteiligt. In seinem Kommentar zu Nostra Aetate 3 behandelt er
drei Fragen: «1. Bedeutet (der Text) einen Wandel in der Haltung der Kirche zum Islam?
2. In welchem Umfang stellt er substantiell eine kurze Zusammenfassung der Lehre des
Islam dar? 3. Welche Basis bietet er flir einen Dialog zwischen Islam und Christentum?»
(LThK.E 2, 485). Seine Antworten sind von ebenjenem Geist der tatigen Geduld gepragt
und zeigen auf, dass der theologische Dialog mit dem Konzil erst begonnen hat: z.T.
gravierende Schwierigkeiten und grundlegende Herausforderungen verschweigt er
keineswegs.

Umso bedeutender erscheint, was er zum dritten Fragekreis schreibt: «Der letzte
Abschnitt der Erklarung antwortet auf die gestellte Frage sehr genau und gibt den zu



http://www.ideo-cairo.org/
http://www.ideo-caire.org/

verfolgenden Weg an. Man kénnte sagen, darin liege der eigentlich konstruktive Teil der
Erklarung im Hinblick auf den Islam. Dieser Teil muss die Zustimmung aller Menschen
guten Willens erlangen.» Der genannte ,letzte Abschnitt" von Nostra Aetate 3 lautet
Ubrigens: «Da es jedoch im Lauf der Jahrhunderte zu manchen Zwistigkeiten und
Feindschaften zwischen Christen und Muslim kam, ermahnt die Heilige Synode alle, das
Vergangene beiseite zu lassen, sich aufrichtig um gegenseitiges Verstehen zu bemihen
und gemeinsam einzutreten fir Schutz und Férderung der sozialen Gerechtigkeit, der
sittlichen Guter und nicht zuletzt des Friedens und der Freiheit fiir alle Menschen.»

(mq ; vgl. auch D. Avon, Les Fréres précheurs en Orient. Les dominicains du Caire
[années 1910- années 1960], Paris 2005; J.-]. Pérennes, Georges Anawati [1905-1994].
Ein dgyptischer Christ und das Geheimnis des Islam, Freiburg 2010 [frz. 2008]).

4.5.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Notwendiger Abschied von einer sklerotisierten Tradition

Am 3. Mai 1964 notiert der eifrige Tagebuchschreiber Yves Congar: «Der Papst hat sich
auf eine erstaunlich starke und entschlossene Weise Uber die Notwendigkeit gedussert,
eine sklerotische Tradition zu Uberwinden; alles muss neu begonnen werden, so als ob
wir in den ersten Jahrhunderten der Kirche waren.» Wir dirfen nach Einschatzung von
Michael Quisinsky davon ausgehen, dass eine solche klare Aussage Pauls VI. Congar sehr
beeindruckt hat. Die energische Aussage von Paul VI. ist umso gewichtiger, weil der
Montini-Papst sich im allgemeinen zaudernd und zdgerlich verhielt.

Ohne hier das Umfeld der Papstaussage noch weiter ausfiihren zu wollen, sei im
Zusammenhang mit den Konzilstageblichern von Yves Congar aus aktuellem Anlass
darauf hingewiesen, dass Congar schon als Knabe ein Tagebuch gefiihrt und seine
Kriegserlebnisse in Sedan festgehalten hat. Er erlebte als Zehnjahriger, wie seine
Heimatstadt im August 1914 von deutschen Truppen erobert wurde und bis zum
Waffenstillstand 1918 besetzt blieb. Wahrend des Krieges wurde sein Vater als
Zwangsarbeiter nach Deutschland deportiert. Die Kriegsnotizen Congars sind Inhalt der
mehrteiligen Sendung «14 - Tageblicher des Ersten Weltkriegs» die jeweils am
Dienstagabend zur Hauptsendezeit auf «Arte» ausgestrahlt wird.

(ufw; Co II/77; Mg 284; www.arte.tv)

5.5.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Rahner: «Ich diktiere wie ein Verriickter an meinen Vorlesungen>»

Mitten in die Konzilszeit fallt fir Karl Rahner der Umzug von Innsbruck nach Minchen. Im
Dezember 1963 war er als Nachfolger von Romano Guardini auf dessen Lehrstuhl fir
Christliche Weltanschauung und Religionsphilosophie berufen worden. Damit gab er
offiziell die Dogmatik auf und wechselte zur Religionsphilosophie lber. Aber er vollzog
nicht nur eine fachliche Veranderung. Vom Wechsel an eine deutsche Universitat
versprach sich Rahner - angesichts der der Solidaritdtsbekundungen aus dem Kreis der
Naturwissenschaftler der Paulus-Gesellschaft — auch einen grésseren Schutz gegen die
romischen Zensurmassnahmen als an der Innsbrucker Fakultat. Anfang Mai 1964 halt
Rahner mit Beginn des Sommersemesters seine ersten Vorlesungen an der Universitat
Minchen und schreibt vor diesem Hintergrund am 5. Mai 1964 an Vorgrimler nach
Freiburg:

«Ich habe immer so viel Post, habe die Fahnen sehr rasch und genau so wie bisher
durchgeschaut, und vor allem, ich diktiere wie ein Verriickter an meinen Vorlesungen. Ich



hab schon 120 Seiten a 40 Zeilen. Das ist ein netter Anfang, aber eben nur ein Anfang
[...]. Was ich da diktiere, scheint mir nicht schlecht zu sein. Aber ich bin sehr im Zweifel,
ob es nicht fur die faktischen Hoérer zu abstrakt und langweilig wird. Es ist mir aber im
letzten gleich. Denn das Buch, das daraus herauskommen kann, ist eben doch noch
wichtiger, auch wenn es mehr gelehrte Theologie werden wird.»

Was Rahner hier diktierte, war Ubrigens die erste Fassung seines Standardwerks
«Grundkurs des Glaubens", das allerdings erst zwoIf Jahre spater, 1976, erschien.
(Christian Cebulj, vgl. Herbert Vorgrimler: Karl Rahner: Kleine Brieffolge aus der
Konzilszeit [1V]. In: Orientierung 48 [1984] 187-191, hier: 191)

6.5.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Bei den Dominikanern in Ziirich

Auf der Rickreise von Rom Ende April 1964 macht Yves Congar in Zirich Halt. Der
franzosische Dominikaner wird dort von seinem ehemaligen Schiler Pater Ambrosius
Eichenberger, der inzwischen Provinzial der Dominikaner in der Schweiz geworden war,
empfangen. Zu dieser Zeit sind - gemadss der Schilderung Congars - sechs Dominikaner
in Zarich. Drei von ihnen residieren im Augustinerhof und bieten Raumlichkeiten flr
Schiiler und Studierende an. Drei weitere Dominikaner wohnen anderswo. Yves Congar
freut sich: «Beginn einer neuen dominikanischen Griindung 730 Jahre nach der ersten
(durch einen Pater von Strasbourg, im Jahr 1229)». Gegeniber dem Haus der
Dominikaner nimmt Congar das Presbyterium und die Pfarreigebaude der
Christkatholiken wahr, zusammen mit der schonen, seit 1873 christkatholischen
Augustinerkirche, die Congar offenkundig lieber als Kirche der Dominikaner gesehen
hatte ...

(emf; Co 2,76)

7.5.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Ansprache Pauls VI. an die italienischen Bischofe

Mitte April 1964 hielt Papst Paul VI. vor der italienischen Bischofskonferenz eine lange
Rede, die in deutscher Ubersetzung am 7. Mai 1964 in der «Schweizerischen
Kirchenzeitung» SKZ abgedruckt wurde. Darin betont Paul VI. die Bedeutung der
Bischofskonferenz und legt die Probleme dar, die ihr gestellt sind: «die Ubergrosse Zahl
der Bistimer; die Erhaltung des Glaubens im Volk, der durch die Entwicklung des
modernen Lebens, besonders durch den Laizismus und Kommunismus bedroht ist; die
Probleme der Seminare und Berufe, der religiosen Unterweisung, der christlichen
Gesellschaftsordnung, der katholischen Presse, der Kultur und unserer Schulen usw., die
alle einer Loésung harren.»

Paul VI. betont, dass diese Probleme nicht von der Zeit gel6st werden, auch nicht von der
Vorsehung, und auch nicht durch jeden Bischof allein. «Mit einem Wort: wir missen
gemeinsam vorgehen. Der Zeitpunkt ist da (und sollten wir uns dariiber beklagen?), wo
wir uns selbst und dem kirchlichen Leben Italiens einen starken, erneuerten
Gemeinschaftsgeist mitgeben muissen.»

Im zweiten Teil der Ansprache betont Paul VI. die Wichtigkeit des Konzils. «Es ist eine
Gnade, die der Herr seiner Kirche erweist.» Es sei ein Héhepunkt briderlicher Liebe unter
der Hierarchie. «Es ist ein Aufruf an alle inneren Krafte der Kirche, ihre geistigen
Energien zu entfalten, sich auf das Echteste in ihren Grundlagen, auf die Fruchtbarkeit
ihres je eigenen Geistesgutes zu besinnen.» Paul VI. ermutigt die italienischen Bischofe



zu Hochherzigkeit und zu voller Zustimmung zum Konzil. Die Arbeit soll nicht angstlich,
unentschlossen, spitzfindig und polemisch, sondern offen, edel, wohlerfahren und
fordernd sein.

(ufw; Ansprache Pauls VI. an den italienischen Episkopat, in: SKZ 132[1964], Nr. 18,
1249-251; Nr. 19, 262-264.)

8.5.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Von der agrarischen Religiositit zu einer «Religion der Techniker»

Der Jesuitenpater Klemens Brockmoéller legt in seinem Buch «Industriekultur und
Religion», das in der SKZ-Ausgabe 16/1964, 233 f., angezeigt wurde, dar, dass «die
aussere Montur der Kirche in mancher Hinsicht auf die feudalistisch-agrarwirtschaftliche
Gesellschaft des Mittelalters zugeschnitten» ist. Nachdem die Subsidiaritat mit Pius XII.
in der Kirche eingefiihrt worden sei und Johannes XXIII. ein umfassendes Mitsprache-
und Mitbestimmungsrecht in politischer Hinsicht beflirwortet habe, seien analoge
Zielsetzungen im kirchlichen Bereich kaum diskussionslos abzuweisen. Es sei denkbar,
dass altertimliche Symbole, Kleider, Utensilien sowie Segnungen, Prozessionen und
anachronistische Brauche, die nicht notwendigerweise zum Glauben und zur Sitte
gehoéren, umgestaltet oder verabschiedet werden. «Auch Zeremonien, die an ein
herrschaftliches Hofzeremoniell erinnern, konnten ohne Schaden flir die Kirche
wegfallen.» Brockmoller pladiert nicht einfach flir einige Modifikationen, sondern fiir eine
zeitlose positive Akkomodation der religiosen Formen an das zeitlos glltige religitse
Bediirfnis, so dass die Substanz des Religiésen besser zur Geltung kommt.

Solche Gedanken vertiefte Peter Hersche kirzlich in einer Publikation, in der die
Religiositat in Appenzell Innerrhoden und in Obwalden genauer untersucht wird (vgl, die
Besprechung von Iso Baumer in der SKZ:
www.kath.ch/skz/index.php?&na=0,1,0,0.d,,,,&kz=4535). Die Gedanken Brockmollers
haben nichts an Aktualitat verloren, wir verdanken Peter Hersche dazu wichtige Anstésse
auch fur die Schweiz.

(ufw; Josef Bless: Von der «Bauernreligion» zu einer Religion der Techniker?, in: SKZ
132 [1964], Nr. 20, 275-277; Peter Hersche: Agrarische Religiositédt. Landbevélkerung
und traditionaler Katholizismus in der voralpinen Schweiz 1945-1960. Baden 2013.)

9.5.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Einsetzung der padpstlichen Kommission fiir die publizistischen Mittel

Am 2. April 1964 setzte Papst Paul VI. durch ein Motu proprio die eigenstandige
Kommission flr die publizistischen Mittel ein, welche eine von Johannes XXIII.
eingesetzte, dem Staatssekretariat unterstellte Kommission mit kleinerem Aufgabenkreis
ablosen sollte. Die Einsetzung dieser eigenstandigen Kommission belegt, dass Paul VI.
sich der Bedeutung der Kommunikation und der Kommunikationsmittel bewusst war.
Wichtig ist nicht der Inhalt des Dekrets Uber die sozialen Kommunikationsmittel «Inter
mirifica» und des hier erwdhnten Motu proprio, sondern die Tatsache, dass sich die
Kirche der Bedeutung der Kommunikation besser bewusst wurde, was als ein Zeichen der
Offnung auf die Welt hin gesehen werden kann.

(ufw; Einsetzung der pépstlichen Kommission fiir die publizistischen Mittel.Motu proprio
«in fructibus» Papst Pauls VI., in: SKZ 132[1964], Nr. 16, 1249-251; Nr. 19, 225 f.)


http://www.kath.ch/skz/index.php?&na=0,1,0,0,d,,,,&kz=4535

10.5.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Gebet fiir das Konzil und Bericht iiber das erste Kirchengesangbuch fiir ganze
Schweiz

Ende April 1964 rief Papst Paul VI. fiir die Pfingsttage zum Gebet flir das Konzil auf. Der
entsprechende Apostolische Brief wurde Mitte Mai 1964 in der «Schweizerischen
Kirchenzeitung» publiziert, womit der papstliche Aufruf und dessen Begriindung auch der
deutschsprachigen Leserschaft erschlossen wurde. Gleich wie Johannes XXIII.
betrachtete auch Paul VI. das Konzil als neues Pfingstfest. «Ein Ereignis von solcher
Bedeutung bedarf zweifellos Gberreicher Hilfe des Heiligen Geistes, die den Verstand mit
seinem Lichte erfiillen und die Herzen bestdrken muss, damit sie neue Wege einschlagen
und die Anstrengungen, welche die Umstande unserer Zeit nahelegen, auf sich nehmen.
Er mdge die gemeinsame Arbeit leiten und zu einem guten Ende fiihren.» Deshalb bat
Paul VI. um eifrigstes Gebet. Der Papst betonte im Riickblick auf seine Heilig-Land-Reise
von Anfang 1964, dass sich «unser Geist» auch Uber die Grenzen der christlichen
Religion hinaus all denen zuwenden muss, die den einen Gott verehren - eine deutliche
Betonung der interreligiésen Aufgaben der rémisch-katholischen Kirche.

Paul VI. geht danach in seinem Schreiben vertieft auf das Konzil ein, wo er die
Bedeutung der Konzilsvater, aber auch der Sachverstidndigen hervorhebt. Und er bat
Klerus und Laien, ihre Wirde zu erkennen, damit die Kirche mdglichst ohne Fehl und
Makel ist.

In der gleichen SKZ-Ausgabe verdffentlichte der in meinem Heimatort Welschenrohr
aufgewachsene Kaplan Paul Schwaller einen Bericht unter dem Titel «Wann kommt das
Kirchengesangbuch?». Angesichts der Reformen im liturgischen Bereich ging der
Verantwortliche fur die Herausgabe des ersten diézesanlbergreifenden
Kirchengesangbuchs in der Schweiz davon aus, dass die Einfihrung eines definitiven
Kirchengesangbuchs Jahre dauern dirfte, weshalb er fiir eine Interimslésung votierte.
Das KGB erschien trotzdem relativ rasch, namlich 1966, aber nicht als Interimslésung,
sondern als unentbehrliches Instrument bis zur Einfiihrung des heute noch
gebrauchlichen Kirchengesangbuchs KG im Jahre 1998.

(ufw; Papst Paul VI. ruft flir die Pfingsttage zum Gebet flr das Konzil auf, in: SKZ
132[1964], Nr. 19, 261 f.; Paul Schwaller: Wann kommt das neue Kirchengesangbuch?,
in: Ebd., 266-268.)

11.5.2014 (Rezeption)

Von der Gefahr menschlicher (kirchlicher) Klugheit

In einem Gesprdach mit einem Journalisten sagte Dom Helder Camara einmal: «Wie ich ...
schon sagte, zeigen wir erst heute einen gewissen Mut zur Anwendung von Reformen.
Wir berihren da etwas, was bekanntlich leider eine der menschlichen Schwachen der
Kirche ist: die Verwechslung zwischen der Klugheit des Heiligen Geistes und der des
Fleisches, der menschlichen Klugheit. Unter dem Wehen des Heiligen Geistes bringen wir
bemerkenswerten Mut zu schénen Texten und groBen Konklusionen auf. Danach aber
kommt die Versuchung zur <Klugheit>: <Man muss Geduld haben ...> Und wahrend sich
die rémischen Kommissionen mit der Reglementierung und Kanalisierung des Lebens
beschaftigen, sehen wir, wie die jungen Seminaristen, die jungen Priester, die Laien, das
Volk, die christlichen Gemeinschaften vorwarts und viel weiter gehen. Ach, wenn doch
diejenigen, die Geduld und Klugheit predigen, eine Reise durch die Welt machen wirden!
Wie gross wére ihre Uberraschung! Man kann den Heiligen Geist eben nicht
konditionieren!"



(Giancarlo Collet)

12.5.2014 (Rezeption)

Volk Gottes auf dem Weg wohin?

Fir den damals noch jungen Weihbischof von Léopoldville und spateren Erzbischof von
Kinshasa, Joseph Albert Malula, wurde auf dem Konzil die Sicht der Kirche als Volk Gottes
zur grundlegenden Inspiration seines Denkens und Handelns. So schreibt Malula: «Als
wahrend der Diskussion des Konzils die Versammlung sich auf eine Beschreibung des
Volkes Gottes hinbewegte, hat mich die Anwendung dieses alten biblischen Bildes auf die
Kirche, auch auf die Kirche in Zaire (heute Demokratische Republik Kongo), begeistert.
Es schien mir, als sdhe ich, wie die Kirche, das Volk Gottes, auf ihrem Weg dem von der
Kolonisation befreiten Volk Zaires entgegenging, und als wiirde diese Kirche meinem Volk
sagen: <Steh auf! Du bist frei und von Neuem Herr deiner Geschichte; komm also,
entscheide dich fir Gott, werde sein Volk, werde zum Zeichen des Heils flir die zairische
Nation.> [...] In dieser Kirche, dem Volk Gottes, sah ich den Bischof, die Priester, die
Ordensmanner und Ordensfrauen, aber ich sah auch die Laien, die zairischen Laien, in
voller Verantwortung und Beteiligung. Denn ein Volk ist ein organisches Ganzes, geformt
von allen seinen Mitgliedern.»

(Giancarlo Collet)

13.5.2014 (Rezeption)

Auf der Suche nach einer zeitgemassen Spiritualitait

Joseph Kardinal Malula, Erzbischof von Kinshasa, skizzierte einmal den spirituellen Weg
des Volkes Gottes in Zaire riickblickend u.a mit folgenden Worten. «Unter allem, was das
Zweite Vatikanische Konzil Gutes bewirkt hat, sind die Wiederentdeckung des Wortes
Gottes durch die katholischen Christen, die Gestaltung der Liturgie in der jeweiligen
Landessprache und auch die veranderte Einstellung zur Welt besonders hervorzuheben.
Dank diesem Konzil des Aggiornamento kdnnen die Katholiken, die so lange vom Tisch
des Wortes Gottes ferngehalten wurden, nunmehr teilhaben an der vollen
Tischgemeinschaft sowohl des Brotes wie auch des Wortes Gottes. Seit den grossen
Veranderungen nicht nur in der Weise des Betens der katholischen Christen, sondern
auch in ihrem moralischen Verhalten, wird der briderlichen Liebe und den karitativen
Werken zugunsten der Benachteiligten vermehrte Aufmerksamkeit geschenkt, und das
wegweisende Wort der Bischofe <Solidaritat und Teilen> wird mit viel Grossmut in die
Praxis umgesetzt [...] Es ist gewiss, dass die Spiritualitét, eben weil sie lebendig ist,
immer in der Entwicklung begriffen und Verédnderungen unterworfen ist. So ist auch klar,
dass unsere Spiritualitdt heute nicht dieselbe sein kann wie gestern und vorgestern. Aber
hat sie sich nicht allzu schnell einiger giiltiger Elemente der Vergangenheit entledigt?
<Prasenz in der Welt>, <Dienst>, <Engagement>, <Solidaritat> usw., das sind die Leitworte
von heute. Unser Reden Uber den Glauben heute wendet sich an die Intelligenz und den
Dynamismus des Menschen unserer Tage. Was aber tun wir, um auf die Bedlrfnisse des
Herzens und des Geflihls der Mdnner und Frauen von heute zu antworten? ... Dlrfen wir
verkennen und ablehnen, was man <Volksreligion> genannt hat? Hiesse das nicht, die
Erwartungen eines grossen Teiles unseres Volkes enttduschen und die Gefahr eines
elitédren Sektierertums heraufbeschwoéren? ... Es ist an der Zeit, die Dinge zu Uberprifen,
um all das wiederzufinden, was zur Bildung einer Spiritualitdt beitragen kann, die den
Menschen unserer Tage hilft, eine bessere, gerechtere und briuderlichere Welt



aufzubauen, eine Spiritualitat, die zugleich ihre Herzen anspricht (Hos 2,16).»
(Giancarlo Collet)

14.5.2014 (Rezeption)

Kirche in indischer Sicht (1/2)

Der indische Theologe Felix Wilfred, der sich eingehend mit Fragen der Inkulturation des
Evangeliums im indischen Kontext beschéftigt, geht in seinen Uberlegungen stark von
den Traditionen und Einsichten der unteren Kasten und Kastenlosen, den Dalits, aus,
welche die grosse Mehrheit der Christen dieser Kirche bilden. Dabei verbindet Wilfred die
konziliare Sicht von Kirche mit indischer Wirklichkeitserfahrung. So schreibt er mit Blick
auf seinen Kontext:

«Angefangen bei der Architektur der Kirchenbauten, von denen einige schlecht gemachte
Nachahmungen der einen oder anderen grossen Kathedrale in Europa sind, scheint alles
stark an die Gestalt der Kirche im Westen zu erinnern. Statuen portugiesischer,
spanischer und italienischer Madonnen und Heiligen zieren die Kirchen selbst abgelegener
Dorfer. Die Spuren von 500 Jahren Missionsarbeit und der entsprechenden Theologie sind
der indischen Kirche trotz der vom Zweiten Vatikanischen Konzil ausgerufenen
Erneuerungen deutlich ins Gesicht geschrieben. Diese Geschichte kann nicht Gber Nacht
durch einen Federstrich geléscht werden! [...]»

(Giancarlo Collet)

15.5.2014 (Rezeption)

Kirche in indischer Sicht (2/2)

Zum Rahmen einer indischen Sicht auf Kirche fiihrt Felix Wilfred aus: «Mit dem Zweiten
Vatikanischen Konzil wurde der Geheimnischarakter der Kirche wieder ins Bewusstsein
gerlickt, der ein vornehmlich juristisches Verstdndnis von Kirche Ubersteigt. Die
Vorstellung von Kirche als Gemeinschaft, ihr Bezug zum trinitarischen Geheimnis, ihre
enge Beziehung zur jesuanischen Botschaft des Reiches Gottes, die Wirklichkeit des
Volkes Gottes, die eschatologische Ausrichtung von Kirche - all dies macht uns die innere
Wirklichkeit der Kirche deutlich. Dieser innere Charakter von Kirche wird noch deutlicher,
wenn wir ihn in indischer Sicht betrachten.

In der indischen Tradition gab es immer das Anliegen, die dusserlichen Aspekte der
Wirklichkeit zu Gbersteigen und eine innere und letzte Realitdt zu begreifen, auf die die
Ausserlichkeiten verweisen. In diesem Sinn ist das ganze Universum ein Symbol der
letzten Wirklichkeit oder des letzten Geheimnisses. Die spirituelle Entwicklung einer
Person beinhaltet danach, dass sie zu einer wird, die durch das Bewusstwerden des
letzten Geheimnisses von innen her erleuchtet ist. Wir kénnen uns selbst, die Welt und
das goéttliche Geheimnis durch die Veranderung unseres Bewusstseins auf neue Weise
erfahren. So gesehen ware die Kirche die Gemeinschaft all derer, die innerlich
transformiert und erleuchtet sind [...]

Soll die innere Erleuchtung nicht individualistisch verstanden werden oder eine
Angelegenheit der <spirituellen Eliten> bleiben, muss sie sich (aber) in der
gemeinschaftlichen Erfahrung der Marginalisierten zeigen. Wenn innere Wandlung und
die Solidaritdt der Marginalisierten sich begegnen, kénnte daraus ein interpretativer
Rahmen zum Verstandnis des Mysteriums der Kirche in Indien entstehen.»

(Giancarlo Collet)



16.5.2014 (Rezeption)

Moderne oder ungerechte Welt?

Der aus Sri Lanka stammende und dem Jesuitenorden angehdrende Aloysius Pieris
bemerkte vor Jahren einmal: «Das Zweite Vatikanische Konzil ist die in jingerer Zeit
zweifellos bedeutendste Leistung des westlichen Patriarchats, sein Leben innerhalb seiner
eigenen Tradition kritisch zu Uberprifen. Es versuchte, von einer legalistischen zu einer
liberalen Sicht zu kommen; von einem <Slindenfall>-Pessimismus zu einer Theologie der
Hoffnung; von einem Kkirchlichen Narzissmus zu einem kihnen Sich-Einlassen auf die
Macht. Das am meisten <konziliare> Dokument, Gaudium et spes (das vom Konzil selbst
angeregt und vorbereitet wurde), enthadlt wertvolle neue Perspektiven und hat einen
weitreichenden Dialog mit der modernen Welt eingeleitet. Diese moderne Welt scheint
jedoch bei nédherer Betrachtung vor allem die Erste, die westliche technokratische Welt zu
sein, die ihre Greifarme Uber den ganzen Globus ausstreckt - nicht die ungerechte Welt,
die mit dem Aufbau eben jener <modernen> Welt geschaffen wurde! ... Die weitverbreitete
Uberreaktion der westlichen Kirche sowohl «fiir> als auch <gegen> die Enzyklika Humanae
Vitae von Paul VI. und ihre relative Gleichgiltigkeit gegenlber Populorum progressio des
gleichen Papstes ist ein deutlicher Hinweis auf diese Situation. Der Grund daflr ist der,
dass sich die westliche Kirche auf <liberalistische> Weise mit der individuellen moralischen
Freiheit beschaftigt und nicht hinreichend verwurzelt ist im <befreienden> Eifer fir die
ganzheitliche menschliche Befreiung der unterdriickten Vélker.»

(Giancarlo Collet)

17.5.2014 (Rezeption)

«Ein neues Bewusstsein von Kirche»

Nach Einschdtzung des mexikanischen Jesuiten, Roberto Oliveros, aus dessen Feder eine
eingehende Untersuchung der Anfange lateinamerikanischer Befreiungstheologie stammt,
hat das Zweite Vatikanische Konzil «mit seiner Forderung und praktischen Umsetzung
der Offnung zur Welt, in der die Kirche Sakrament des Heils sein soll» zum kirchlichen
und theologischen Aufbruch im sidlichen Halbkontinent beigetragen. «Das II. Vaticanum
hat die objektiven und subjektiven Mauern niedergerissen, die uns von der Welt trennten
und unser Bild von ihr entstellten. Wenn wir ... in Lateinamerika in die Welt der
Bevdlkerungsmehrheit eintreten und die Augen fir sie 6ffnen, blicken wir der uralten und
institutionalisierten Ungerechtigkeit ins Angesicht, die Millionen und Abermillionen von
Menschen unmenschlicher Armut unterwirft. Auf Schritt und Tritt mit dieser
Ungerechtigkeit konfrontiert zu sein, das hat die Gemdiiter aufrechter Christen schwer
erschttert. Diese Erfahrung hat uns, ungeachtet des zeitlichen Abstands, der Erfahrung
des Mose angesichts der Lage seiner israelitischen Brider und Schwestern
ndahergebracht: Diese Knechtschaft konnte nicht der Wille Gottes sein! ... Die brutale
Tatsache der Knechtschaft und Armut lateinamerikanischer Mehrheiten war der
entscheidende Anstoss, sie im Lichte des Gottes Jesu Christi zu reflektieren und unsere
eigene Sendung neu zu begreifen. Die Gute Nachricht vom Gottesreich zu verkiinden und
zu leben schloss den Erwerb eines neuen Bewusstseins von Dasein und Aufgabe der
Kirche ein.»

(Giancarlo Collet)

18.5.2015 (Rezeption)



Afrikanischer Totenkult - eine «Gabe des Herrn»?

Die Kirchenkonstitution erklarte, dass das Gottesvolk die unterschiedlichen Gaben der
Voélker, Brauchtum, Tradition und Sitten, soweit sie gut sind, férdert. Denn diese
«Eigenschaft der Weltweite, die das Gottesvolk auszeichnet, ist Gabe des Herrn selbst. In
ihr strebt die katholische Kirche mit Tatkraft und Stetigkeit danach, die ganze Menschheit
mit all ihren Gltern unter dem einen Haupt Christus zusammenzufassen in der Einheit
seines Geistes» (LG 13; vgl. AG 22). Daraus soll alles entlehnt werden, was dazu
beitragt, «das Christenleben recht zu gestalten» (AG 22).

In vielen Gesellschaften Schwarzafrikas werden die Toten (ber die Begrabniszeremonien
hinaus verehrt und der Totenkult stellt einen zentralen Aspekt ihrer Kultur dar. Von
jemandem zu sagen, er oder sie sei tot, ist eher ungewdhnlich. Vielmehr wird gesagt, er
oder sie sei fortgegangen oder habe uns verlassen. Die Furcht vor dem Tod besteht hier
vor allem darin, dass man niemanden hinterldsst, der ohne Gemeinschaft bleibt. Dies
zeigt die grundlegende Bedeutung, welche der Familie in dieser Kultur zukommt. Die
Verstorbenen bleiben mit ihren Familien verbunden, um die Lebenden zu beschitzen,
sich um sie zu sorgen und als Vermittler tatig zu sein. Umgekehrt finden die
Verstorbenen Zuwendung seitens der Lebenden, was die Verbundenheit untereinander
fordert. Der Glaube an die Ahnen ist so wichtig, weil die Toten zur Familie gehéren.
«Ahnenkult» hat nichts mit deren Anbetung zu tun. «Wenn also - so urteilt der
verstorbene Jean-Marc Ela aus Kamerun - die Beziehung zu den Ahnen in dem Glauben
besteht, dass die zwischen den Mitgliedern einer Familie gewachsenen tiefen Bindungen
durch den Tod nicht zerrissen werden, sondern trotz des Todes und Uber ihn hinaus
weiterbestehen, so muss man zugestehen, dass es in dieser Auffassung nichts gibt, das
dem christlichen Glauben widersprache.» Die Frage ist dann allerdings, wie dieser
afrikanisch-kulturellen Tradition auch liturgisch Rechnung getragen werden kann.
(Giancarlo Collet)

19.5.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Anregungen des Papstes

Uber die Kollegialitdt war Ende Oktober 1963 in der Konzilsaula mit eindeutigem Ergebnis
abgestimmt worden. Den in der Intersessio fortgeschriebenen Konzilstext De Ecclesia
hatte die Vollversammlung der Theologischen Kommission bereits approbiert. In dem
Moment, als die Arbeit eigentlich getan ist, lasst Papst Paul VI. am 19. Mai 1964 der
Theologischen Kommission «Anregungen» zukommen, die sich auf die Kollegialitat
beziehen. Dazu gehért der Vorschlag, die Kollegialitét allein auf das Okumenische Konzil
zu beschranken, und Vorschlage, die papstliche Vollmacht unabhdngig von den Bischoéfen
zu konturieren.

Papst Paul VI. macht sich so zum Sprecher der Minderheit. Der belgische Theologe
Prignon berichtet an Kardinal Suenens, durch vertrauliche Mitteilungen von Msgr.
Colombo und Msgr. Philips sowie Msgr. Charue sei offenbar geworden, dass der Papst
«einem enormen Druck seitens der extremen Rechten» ausgesetzt sei. «Es scheint, dass
man so weit gegangen ist, damit zu drohen, das ganze Konzil platzen zu lassen fir den
Fall, dass der Text Uber die Kollegialitat bei der Abstimmung angenommen wird. Man hat
ihn angeklagt wie einen Privatgelehrten, der Haresie zu verfallen» (A 4,73 Anm. 214).
Allerdings erhebt der Papst keinen Einspruch gegen die erarbeitete Position, sondern
bittet nur um strengere Prifung einiger Formulierungen. Zu diesem Zweck solle die
Bibelkommission in die Beratung einbezogen werden. Zudem, so kommuniziert Ottaviani,
habe der Papst ausdrilicklich erklart, «dass die Kommission vollkommen frei sei, zu



entscheiden».
(emf; vgl. A 3,488-490)

20.5.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Zeit- und Arbeitsdruck

Am 24. April 1964 verschickte Julius Kardinal Dopfner an die deutschsprachigen und
skandinavischen Konzilsvater eine Einladung flr das Treffen, das vom 19. Bis zum 22.
Mai 1964 im Priesterseminar Innsbruck stattfand. Ziel des Treffens war einerseits die
Weitergabe von Informationen Uber die noch anstehenden Konzilsschemata und die
Erarbeitung von gemeinsamen Verbesserungsvorschldgen. Diejenigen Bischéfe, die
Mitglieder einer Konzilskommission waren, sollten zusammen mit ihren Periti
entsprechende Entwiirfe vorbereiten.

Da sich die Zusendung der Schemata aus Rom jedoch verzdgerte, rechnete Ddpfner
damit, dass die Vorbereitungen fiir das Treffen in Innsbruck sehr kurzfristig erfolgen
miussten. Die Einladung Dopfners verdeutlichte, dass die Arbeit der deutschsprachigen
Bischéfe auch auf das Interesse anderssprachiger Bischoéfe stiess, denen man die
Resultate des Innsbrucker Treffens weitergeben wollte.

Die Einladung Do6pfners verdeutlicht jedenfalls, dass unter einem grossen zeitlichen Druck
gearbeitet wurde, die deutschsprachigen Konzilsvdter aber um der Sache willen bereit
waren, diesen Druck auf sich zu nehmen. Der ebenfalls angeschriebene Kardinal Bea
verdankte die Einladung und die Arbeit Dopfners; sein Dankesschreiben belegt, wie
einflussreich offensichtlich die deutschsprachigen Konzilsvater waren: «Ich freue mich
sehr, dass diese Konferenz abgehalten wird, denn mir scheint, je mehr die Konzilsvadter
deutscher Sprache einig sind, desto schneller kédnnen auch die Fragen im Konzil erledigt
werden.»

(ufw; D6 585-595.)

21.05.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Osterreichisches

Wahrend der zweiten Intersession fand vom 19. bis 21. Mai 1964 ein Treffen der
deutschsprachigen Bischofe statt. Der Strassburger Bischofskoadjutor Léon-Arthur
Elchinger, der als Verbindungsmann zwischen den Deutsch- und Franzdsischsprachigen
fungierte, verfasste ein flir den kinftigen Kardinal Roger Etchegaray, Sekretar des
franzdsischen Episkopats, bestimmtes Protokoll.

Darin ist zu lesen, dass «ungefahr siebzig Konzilsvdter anwesend waren, von denen
sechs Bischdéfe jenseits des Eisernen Vorhangs wirken». Letztere konnten an dem Treffen
teilnehmen, da es auf Osterreichischem und somit neutralem Boden abgehalten wurde.
Die Teilnehmer hatten zur Vorbereitung Gutachten (ber einige Schemata zugeschickt
bekommen.

Unter der Leitung des Minchener Erzbischofs Julius Kardinal Dépfner besprachen die
Konzilsvater diese Gutachten und einigten sich auf einige grundlegende Optionen. Am
meisten war dabei das Schema VIII Uber die Priester Gegenstand von Anmerkungen,
wenngleich sich die Versammlung «ziemlich zufrieden» Uber es dusserte: so wurde v.a.
vorgeschlagen, die Verbindung des Priesters mit dem ganzen Volk Gottes zu betonen,
ebenso sollten «das gemeinschaftliche Leben und der dem Bischof geschuldete
Gehorsam» empfohlen werden.

Hinsichtlich des Kapitels des Kirchenschemas, das dem universalen Ruf zur Heiligkeit



gewidmet ist, winschten sich die deutschsprachigen Bischtéfe, dass in diesem
Zusammenhang auch von den Ordensleuten die Rede sein solle. Hier allerdings sollte der
endglltige Text von Lumen gentium einen anderen Weg gehen, indem er ein eigenes
Kapitel den Ordensleuten widmete, die nicht einmal in der Aufzahlung der «zahlreichen
Ubungen der Heiligkeit» genannt sind.

Hingegen stimmten die deutschsprachigen Bischéfe dem heftig umstrittenen Kapitel De
Beata Maria Virgine zu, und zwar v.a. aufgrund seiner biblischen Grundlegung, «die bei
den Protestanten auf weniger Schwierigkeiten stossen wird.»

(mq; Bernard Xibaut)

22.5.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Eine angefochtene Zeitschrift

Die entstehende Zeitschrift Concilium beunruhigt die Kurie. Yves Congar unterhalt sich
dariber Pfingsten (17.5.) 1964 mit dem Sekretar der Zeitschrift P. Vanhengel. Da die
Zeitschrift sich nicht zuletzt an Bischiéfe wenden wollte und um 200 Theologen als
Mitarbeiter hatte, hatte man es flr noétig gehalten, den Papst (Uber die Planungen zu
informieren. Daraufhin, so hért Congar, habe Mgr Colombo, allerdings nicht im Namen
des Papstes, mehrere Bedingungen formuliert. So solle Hans King aus dem
Leitungsgremium entfernt werden; es solle ein Aufsichtsgremium von Bischéfen
eingerichtet werden, und es sollten Reprasentanten rémischer Theologie einbezogen
werden, auch in das Leitungsgremium. Dafir sei zuerst P. Bali¢ benannt worden, dann P.
Gagnebet oder Mgr. Garofalo. «Wenn man diesen Bedingungen nicht gehorchen wiirde,
wirde Rom das Unternehmen nicht nur nicht billigen, sondern eine konkurrierende
internationale Zeitschrift katholischer Theologie schaffen, welche seiner Theologie
entsprechen wirde» (Co 2,80). Ursprung dieses Gegenwindes scheint die Sorge der Kurie
zu sein, dass jene Theologie, die sich nun im Konzil Gehdr verschafft, auch nach dem
Konzil ihre Wirkung entfalten wirde. Die Bischdfe wirden damit auch nach dem Konzil im
Sinne einer offenen Theologie beeinflusst, «dass heisst, in einem Sinne, die das Ende
ihrer [der Kurie] Herrschaft ware» (Co 2,81).

Konkret scheint P. Daniélou Drahtzieher der Schwierigkeiten zu sein, die man der neuen
Zeitschrift in den Weg legen méchte.

Congar rat P. Vanhengel, dass man auf die Bedingungen mit einem Zeichen,
gewissermassen einem Unterpfand eingehen soll, ohne aber die Freiheit aufzugeben -
wohl wissend, dass dies sehr schwierig ist: «Doch wie soll man ein Unterpfand geben und
seine Freiheit wahren, und nicht durch die Logik des Systems vereinnahmt werden?» (Co
2,81).

(emf)

23.5.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Der Papst spricht zu Ordensleuten

Wohin mit dem heiligmassigen Leben in der Kirche? Die Gewohnheit, hier zunachst auf
die Ordensleute zu schauen und auf ihren Stand der Heiligkeit, wollte das Konzil nicht
fortsetzen. Alle Getauften waren zur Heiligkeit berufen. Entsprechend gehérte das
Heiligkeitsthema in die Behandlung der Kirchenthematik. Fir die Ordensleute konnte es
nun aber so aussehen, als werde die Bedeutung ihres Standes durch die
«Verallgemeinerung» der Heiligkeit reduziert.

Papst Paul VI. wandte sich am 23. Mai 1964 selbst an die Ordensleute und gab



Entwarnung. Das veranderte Bewusstsein Uber die Bedeutung der Berufung aller zur
Heiligkeit meine keineswegs eine Herabstufung der «besonderen Funktion und
unwandelbaren Bedeutung des Ordensstandes in der Kirche».

Die Rede des Papstes, die auch auf zahlreiche konkrete Herausforderungen flr die
Ordensleute hinwies, die vom Konzil noch bearbeitet werden mussten, wurde vom
Sekretariat der Bischdfe dankbar aufgegriffen. Sie bot passendes Zitatmaterial, um die
Betonung der allgemeinen Berufung zur Heiligkeit in der Kirche prominent darzustellen
und doch auch die Ordensleute mit einzuschliessen.

(ab; A 4,55f)

24.5.2014 (Rezeption)

TheologInnen - Geschichtenerzdhler der romischen Kurie?

Jean-Marc Ela (1936-2008), ein fuhrender afrikanischer Theologe aus Kamerun, sah sich
durch «Geist und Wort» ermutigt, GUber den Glauben eigenstdndig in seinem Kontext
nachzudenken und sich auch von der «kolonialen theologischen Hypothek» zu befreien.
«Zur Zeit des Zweiten Vatikanischen Konzils schien es, als kdnnten die katholischen
Theologen und Theologinnen endlich in einer Atmosphare der Gelassenheit und Freiheit
arbeiten. Schon bei der Eréffnung des Konzils beruhigte Johannes XXIII. die Teilnehmer
mit den Worten: <Denn die Glaubenshinterlage selbst, das heisst die
Glaubenswahrheiten, darf nicht verwechselt werden mit ihrer Aussageweise, auch wenn
diese immer denselben Sinn und Inhalt meint.> In einer Sprache, die mit den Methoden
des Heiligen Offiziums bricht, erkennen die Konzilsvater die Notwendigkeit an, <die von
Gott geoffenbarten Taten und Worte, die in der Heiligen Schrift aufgezeichnet sind und
von Kirchenvatern und Lehramt erlautert werden, aufs neue zu durchforschen> (AG 22).
Ganz offensichtlich macht das Zweite Vatikanische Konzil den Weg frei flr den
Pluralismus in der <theologischen Besinnung>, die <in jedem soziokulturellen Grossraum
angespornt> werden soll .. Wenn die Theologen und Theologinnen ... keine
Geschichtenerzahler der rémischen Kurie und Kommentatoren der papstlichen Enzykliken
sind, dann verpflichtet sie die Ausibung ihres Berufs dazu, die Risiken eines freien
Denkens auf sich zu nehmen, das die Furcht vertreibt und auf den Heiligen Geist
vertraut.»

(Giancarlo Collet)

25.5.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Fatima-Wallfahrt im Zeichen der Okumene

Dass Okumene nicht zuletzt Begegnung ist, zeigt Kardinal Beas Terminkalender des
Jahres 1964. Im Marz reiste er nach Kdéln, um an der «Woche der Briderlichkeit»
teilzunehmen, im April traf er in Mailand mit Vertretern des Okumenischen Rates der
Kirchen zusammen und hielt an der Universitat einen Vortrag mit dem Titel «Was die
Einheit der Christen von den Laien erwartet». Sein Sekretar und Biograph Stjepan
Schmidt schreibt Gber das Reiseprogramm des Monats Mai: «Eine besonders heikle Sache
war fir den Prasidenten des Sekretariats flir die Einheit der Christen die Teilnahme an
der Wallfahrt nach Fatima Mitte Mai. Tatsachlich hat er diese Einladung erst nach langen
Uberlegungen angenommen. Er tat es schliesslich, weil in jenem Jahr die Wallfahrt dem
Gebet und der Busse fir das Konzil, fir die Einheit der Christen und flir den Frieden
gewidmet war. Ausserdem bot ihm diese Teilnahme eine Gelegenheit, eine ganz
christozentrische Marienverehrung zu empfehlen».



(mq,; vgl. Schmidt, 552f.)

26.5.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Monarchisch-autoritar

Wie sprechen zwei Franzosen, wenn sie unter sich sind, Uber die Deutsche
Bischofskonferenz? Am 26. Mai 1964 sieht P. Yves Congar OP Bischof Léon-Arthur
Elchinger (Strasbourg), der an der Versammlung der Deutschen Bischofskonferenz
teilgenommen hatte (wir berichteten am 21.5.2014:
http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m115723).

Als erstes stellt Congar fest, dass die deutschsprachigen Bischofe besser lber die
Schemata informiert sind als die franzdsischen Bischofe, die bisher keine Vorlagen
erhalten haben. Bemerkenswert scheint ihm, dass zu dieser Konferenz in Innsbruck
Bischdéfe aus der DDR gekommen sind. Rickblickend wird registriert, dass sie sich
wahrend der zweiten Konzilssession wenig zu Wort gemeldet haben. «Mgr. Elchinger
denkt, dass dies mit Absicht geschah» (Co 2,83).

Elchinger und Congar tauschen sich dann Uber die Meinungen der deutschsprachigen
Bischéfe zu den Konzilsvorlagen aus: ihre Position zu Lumen Gentium und insbesondere
dem Kapitel Uber die Heiligkeit, ihre Unzufriedenheit hinsichtlich des Schemas lber die
Priester, ihre Uneinigkeit tiber die Mischehen usw.

Das Gesamturteil fallt ambivalent aus: «Mgr. Elchinger denkt auch dieses Mal, dass die
Versammlung der deutschen Bischofe sehr gut organisiert und vorbereitet ist, aber dass
die Versammlung selbst und als solche wenig interessant ist. Es ist ziemlich monarchisch-
autoritar» (Co 2,83).

(emf)

27.5.2014 (Aktuelle Bezlige)

Heute Abend: Geburtstagsfeier fiir Kardinal Bea in Riedbdohringen

Heute Abend um 19.30 Uhr wird im Kardinal-Bea-Museum in Blumberg-Riedbdhringen,
dem nahe der schweizerischen Grenze gelegenen Heimatort Augustin Beas, aus Anlass
des morgigen 133. Geburtstages des Kardinals ein Gedenkgottesdienst gefeiert. Zu
einem solchen Gottesdienst laden bereits seit einiger Zeit die Riedbdhringer Pfarrei St.
Genesius und der Kardinal-Bea-Férderverein jedes Jahr an Beas Geburtstag ein.
Wenngleich sich das Leben des Jesuiten weitgehend fern seiner stidbadischen Heimat
abspielte, blieb der Bibelwissenschaftler, der als erster Prasident des Sekretariats zur
Férderung der Einheit der Christen zu einem zentralen Akteur und zu einem Symbol des
Konzils wurde, Riedbdhringen zeitlebens verbunden. Wahrend des Konzils trugen die
Heimatbesuche des Kardinals in der Erzdidzese Freiburg i.Br. (und daridber hinaus) zu
einer regelrechten «Bea-Euphorie» bei, die fiir die Konzilswahrnehmung eine wichtige
Rolle spielte.

In der Riedbdhringer Pfarrkirche St. Genesius befindet sich heute das Grab des Kardinals.
In seinem Geburtshaus wurde 1993 anlasslich seines 25. Todestages in Anwesenheit von
Johannes Kardinal Willebrands, Beas Mitarbeiter und Nachfolger im Sekretariat zur
Férderung der Einheit der Christen, das Kardinal-Bea-Museum erdéffnet, flr das der
Kardinal-Bea-Fdrderverein verantwortlich zeichnet (www.kardinal-bea-museum.de).

(mq,; zur «Bea-Euphorie» s. Stefanie Schneider, Interkonfessionelle Begegnungen und
Okumene, in: Heribert Smolinsky (Hg.), Geschichte der Erzdiézese Freiburg. Band 1: Von
der Grindung bis 1918, Freiburg 2008, 623-644, 632; Michael Quisinsky, Freiburger



http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m115723
http://www.kardinal-bea-museum.de/

Konzilsvater auf dem II. Vaticanum. Konzilsbeteiligung und Konzilshermeneutik von
Erzbischof Hermann Schéufele und Weihbischof Karl Gnéddinger, in: Freiburger Diézesan-
Archiv 129 (2009), 181-289, 182)

28.5.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Geburtstagsgeschenk in Harvard

Kardinal Bea setzte kurz nach seinem 83. Geburtstag, den er am 28. Mai 1964 begehen
konnte, seine Reisen in Sachen Okumene und Konzil fort. Anfang Juni reiste er in die
Vereinigten Staaten. «Es handelte sich nicht wie im Vorjahr um Vortrage und
Ansprachen, sondern einfach darum, an der Harvard-Universitdt die Ehrendoktorwirde in
Rechtswissenschaft personlich entgegenzunehmen, die gewissermassen die Frucht der
Vortrage des vorhergehenden Jahres war. Das Ereignis war in dkumenischer Hinsicht
sehr bedeutsam, weil die Zeremonie vor 12.000 Studenten stattfand (...). Die offizielle
Begriindung fir die Ehrung lautete: <Inmitten der Uneinigkeiten der Menschheit sucht
dieser ehrwiirdige Gelehrte den briuderlichen Dialog, indem er die Eintracht in der
Christenheit beschwért.>» Ubrigens wurde zugleich auch der deutsche Bundeskanzler
Ludwig Erhard, der «Vater des Wirtschaftswunders» nach dem Zweiten Weltkrieg, mit der
Ehrendoktorwiirde ausgezeichnet.

Anlasslich dieses Besuches teilte der Prasident der Universitat Beas Sekretar Schmidt
«vertraulich seine eigene Uberzeugung mit, die sowohl die Einladung des Vorjahres als
auch die jetzige Ehrung erklart: <Sehen Sie, wir wissen, dass heute der Geist Gottes in
besonderer Weise in der Kirche wirkt, und Bea ist sein Werkzeug. Deshalb verehren wir
ihn.»

(mgq; vgl. Schmidt, 553).

29.5.2014 (Personen)

Briickenbauer im Heiligen Land

Wahrend der Reise von Papst Franziskus ins Heilige Land zeigte sich immer wieder, wie
sehr das II. Vaticanum in vielerlei Hinsicht Perspektiven erdffnet hat. Nicht zuletzt die
Konzilsteilnehmer aus der Region mit ihrer komplizierten religiésen, politischen und
sozialen Gemengelage haben daran ihren Anteil. Einer von ihnen war der 1908 in Tantah
(Agypten) geborene melkitische Christ Georges Hakim. Nach dem Schulbesuch bei den
Weissen Vatern und den Jesuiten studierte er im Séminaire Sainte-Anne und empfing
1930 die Priesterweihe. Nach diversen Tatigkeiten in Kairo wurde er 1943 Bischof von
Akka und ganz Galilda, 1964 Erzbischof ebenda und ibte von 1967-2000 als Maximos V.
das Amt des melkitischen Patriarchen von Antiochia aus. Der Okumene und dem
interreligiésen Dialog galt sein Augenmerk ebenso wie der Gruppe der ,Kirche der
Armen" um den franzdsischen Priester Paul Gauthier. Seine in franzdsischer Sprache
gehaltenen Konzilsinterventionen reflektieren vor dem Horizont melkitischer Tradition
und Erfahrung Leben und Lehre der Kirche. 2001 starb Hakim in Beirut.

(mgq, vgl. PersLex 125)

30.5.2014
(Personen)
Die Berufenen rufen



Henri de Lubac SJ gehdrte zu den Konzilstheologen, die einerseits mit ihrer Meinung nicht
hinter dem Berg hielten, andererseits aber nicht ungefragt alles kommentieren wollten.
Es bedurfte immer wieder sensibler Konzilsvater, die Theologen wie de Lubac
ermunterten, ihre bereichernde Meinung in das Gesamt der Diskussion einzubringen und
diese so voranzubringen. Anfang Juni 1964 - de Lubac nahm in Rom an der mehrtagigen
Sitzung der Theologischen Kommission teil — wollte Erzbischof McGrath (Panama) wissen,
was de Lubac vom Textentwurf der kiinftigen Pastoralkonstitution hielt. «Ich sagte ihm,
dass ich mit der guten Intention von P. Haring einverstanden bin, und dass mich deren
Durchfihrung wenig begeistert.» McGrath schlug daraufhin vor, in der Sitzung der
Theologischen Kommission einen Redebeitrag de Lubacs zu ermdglichen. Der Plan des
Bischofs war, wahrend der Sitzung eine (in diesem Fall vorbereitete) Anfrage an den
Theologen zu richten. Nachdem Henri de Lubac diesen Vorschlag ablehnte, bat ihn
McGrath, einen kleinen Text zu verfassen, in dem er seine Sicht der Dinge darlegen
sollte. «Dies tat ich heute morgen, bevor ich in den Vatikan ging. Ich gebe ihm (McGrath)
meinen Text am Beginn der Sitzung, er kann darlber frei verfiigen.»

(mq; Vgl. Lu I1,82)

31.5.2014

(Heute vor 50 Jahren)

Nachster Punkt, bitte!

Am 31. Mai 1964 reiste Henri de Lubac Uber Turin nach Rom, wo er an dem am 1. Juni
beginnenden, mehrtdgigen Treffen der Theologischen Kommission teilnahm. Sein
ausfiihrlicher Bericht Uber die wahrend der Arbeitssitzungen geflihrten Diskussionen
enthalt relativ wenige personliche Einschatzungen und Bewertungen. Manchmal kann sich
der Jesuit aber eines spitzen Kommentars nicht erwehren. Nachdem etwa am 4. Juni die
Sitzung just unterbrochen wurde, als Erzbischof Henriquez die Meinung von Karl Rahner
und Yves Congar einholen wollte und nach Wiederaufnahme der Sitzung die Bitte
Kardinal Kénigs um Anhdrung Rahners lberhért wurde, bemerkt de Lubac: «Wir sagen
unter uns im Scherz, dass man nun ein gutes Mittel gefunden habe, die Arbeit der
Kommission zu beschleunigen: wenn der Name Rahner oder Congar fallt, ruft Kardinal
Ottaviani den nachsten Punkt auf.»

(mq; Lu II,80)

1.6.2014 (Heute vor 50 Jahren)

«Wir sind eine Kommission des Konzils»

Wie Henri de Lubac (siehe gestrigen Eintrag) reist auch Yves Congar flr die Sitzungen
der Theologischen Kommission Anfang Juni 1964 nach Rom. Er steht am 1. Juni um 4
Uhr auf, arbeitet noch drei Stunden und geht nach 8 Uhr auf die Reise. Das Reisebliro hat
ihm falsche Angaben gemacht - der Fahrplan hat am 1. Juni gewechselt, so dass er in
Basel fast seinen Anschluss nach Zirich und damit auch seinen Flug verpasst hatte. Im
vollen Flugzeug kann er sein Bein um keinen Zentimeter bewegen.

Um 16 Uhr beginnt im Vatikan die erste Sitzung mit der Ankliindigung der Traktanden der
Sitzungen. Darunter zahlt das Schema XVII, inzwischen (das spatere Konstitution
Gaudium et spes). Doch der Sekretar P. Sebastian Tromp hat einen eigenen Namen fur
diese Konzilsvorlage: «Tromp sagt jeweils: <famosum illud schema [jenes berihmte /
beriihmt-berichtigte Schema>» (Co 2,84). In Italien, so vermerkt Congar, ist die Zahl 13
eine Gllckszahl.



Das erste Thema ist das Kapitel Uber Maria in Lumen Gentium. Wieder einmal wird
versucht, den neuen Titel «Mater Ecclesiae» einzufligen. Mehrere Personen intervenieren
im Namen der Tradition, um einen neuen Titel zu vermeiden. Das Votum von Kardinal
Ottaviani, dieser Titel sei der Wunsch des Papstes, verfangt nicht. Congar hebt
demgegeniber die Wortmeldung von Abtprases Christopher Butler OSB hervor. «Wir
haben nicht die Aufgabe, Echo der Worte des Papstes zu sein, flir das <habet curiam
suam [hat er seine Kurie]>. Wir sind eine Kommission des Konzils» (Co 2,85).

(emf)

2.6.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Neue Chancen fiir die Beziehungen mit den Orthodoxen

In Rom sichtet Yves Congar die «Anregungen», die Papst Paul VI. der Theologischen
Kommission bezlglich der Ausfiihrungen Uber die Kollegialitdt gegeben hatte (siehe
Konzilsblog-Beitrag vom 19.5.2014:
http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m115574). Sehr koharent sei der Sinn
dieser Anregungen bzw. Korrekturen: «Sie zielen darauf, den Papst nicht in die Kirche,
sondern Uber die Kirche zu stellen ... Das ist die Ekklesiologie, welche die Vereinigung mit
den Orthodoxen definitiv unmaoglich machen wiirde» (Co 2,86).

Dies ist umso problematischer, als zur selben Zeit ein neuer Ton in die Beziehungen
zwischen Papst Paul VI. und Patriarch Athenagoras einkehren. Wie Congar ebenfalls am
2. Juni 1964 erfahrt, hat der Papst eine &sterliche Botschaft an Patriarch Athenagoras
und die anderen orthodoxen Patriarchen gesandt. Im Brief an Patriarch Athenagoras habe
der Papst eigenhandig einen Satz ergdnzt, der die anerkennende Formulierung «der Teil
der Herde Christi, welchen Sie leiten» enthalt (Co 2,89). Patriarch Athenagoras habe die
Idee, selbst nach Rom zu kommen, zusammen mit anderen Patriarchen, im Rahmen des
Konzils «was seinem Besuch beim Papst den Charakter eines Besuchs allein beim Papst
als solchen nehmen wiirde». «Das ware VORTREFFLICH» (Co 2,89).

Die Erneuerung der Beziehungen wird aber nicht bedingungslos angestrebt. Der Patriarch
von Moskau, so vernimmt Congar, habe gesagt: «Wir wollen den Dialog, aber wir warten
bis zum Ende des Konzils, um ihn zu beginnen, damit wir ihn nur dann beginnen, wenn
es Chance auf einen Erfolg gibt. Denn ein Scheitern ware schlimmer als alles andere» (Co
2,94). Umso mehr Aufmerksamkeit ist den Aussagen Uber das Verhaltnis zwischen Papst
und Bischéfen/Bischofskollegium und Uber das Verhaltnis zwischen dem mystischen Leib
Christi und der rémischen Kirche in Lumen gentium zu schenken. Yves Congar formuliert
pointiert: «Es brauchte eine Ekklesiologie der Kirche als Gemeinschaft von Kirchen» (Co
2,99).

(emf)

3.6.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Entspannung durch Coca-Cola

«Wie nicht sprechen», mit dieser Frage setzte sich der franzdsische Philosoph Jacques
Derrida (in Auseinandersetzung mit theologischen Traditionen der Negativen Theologie)
in einem gleichnamigen Buch auseinander. Dieselbe Herausforderung stellt sich am 3.
Juni 1964 auch der Theologischen Kommission, als sie sich mit dem Text Uber die
Offenbarung und speziell dem Verhaltnis von Schrift und Tradition befasst. Denn fir die
Neuerarbeitung dieses Konzilsdokumentes ist das Votum der Konzilsvdter bindend, keine
Stellungnahme zu den beiden Richtungen, die es zu diesem Thema in der Theologie gibt,



abzugeben. Darum muss eine Aussage lber den Inhalt der Tradition in ihrem Verhaltnis
zur Schrift vermieden werden.

Trotzdem melden sich in der Kommission Stimmen, die im Text festgehalten wissen
wollen, dass in der Tradition neue Elemente des Glaubens zu finden sind. Schrift und
Tradition sollen als «zwei Quellen» unterschieden werden. Auf der anderen Seite wird
protestiert. Abtprases Butler ruft aus, er beklage es ausserordentlich («vehementissime
doleo»), dass diese Frage erneut thematisiert wird. Wenn es etwas gebe, das absolut
sicher sei, dann dass man sich darliber nicht werde einigen kénnen. Man solle deswegen
daruber schweigen.

«Konfuse Diskussion, in der mehrere auf einmal sprechen. Man macht eine
Unterbrechung, um eine Coca-Cola trinken zu gehen» (Lu 2,74).

Nach der Pause lenkt Ottaviani ein, schlagt jedoch noch vor, dass in der Konzilsaula zwei
verschiedene Positionen prasentiert wiirden. Daflr findet sich jedoch keine Mehrheit.

Wie Henri de Lubac fir sich notiert, habe niemand von jenen, die beziglich des
Verhaltnisses von Schrift und Tradition der Meinung sind, dass die Tradition nicht Gber
die Schrift hinausgeht, diese Position vertreten. Man habe sich nur dagegen gewandt,
dass die andere Position sich artikuliert, statt das Nicht-Sprechen einzuhalten.
Schlussendlich entsteht noch ein ganz anderer Verdacht, namlich dass die Diskussion
verlangert wird, um nicht Gber das Thema Kollegialitdt zu sprechen, bis einige Bischofe,
die vorzeitig abreisen missen, nicht mehr an den Sitzungen teilnehmen kénnen (vgl. Lu
2,75).

(emf)

4.6.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Veritatem in caritate (Eph 4,15)

Am 4. Juni 1964 ernannte Papst Paul VI. den wichtigsten Mitarbeiter Augustin Kardinal
Beas im Sekretariat zur Férderung der Einheit der Christen, den niederlandischen Priester
Johannes Willebrands, zum Titularbischof von Mauriana. Willebrands, dessen
Bischofsdevise Veritatem in caritate (Eph 4,15) als geistliche Zusammenfassung seines
Lebenswerks gelten kann, gehorte bereits vor dem Konzil zu den bedeutenden rémisch-
katholischen Okumenikern. Die massgeblich auf seinen Einfluss zuriickgehende
Katholische Konferenz fiir Okumenische Fragen nahm im August 1952 unter dem
Protektorat von Bischof Francois Charriére in Freiburg i.U. ihre Arbeit auf.
Vorausgegangen waren Kontaktgesprache im Vatikan - u.a. mit den spater auf dem
Konzil einflussreichen Jesuiten Sebastiaan Tromp und Augustin Bea - und in
verschiedenen europdischen Einrichtungen, die sich der Einheit der Christen verschrieben
hatten. Zu letzteren gehdren etwa das Johann-Adam-Mdéhler-Institut in Paderborn und
das dominikanische Studienzentrum Istina in Paris.

Dass der Generalsekretidr des in Genf ansdssigen ORK, Willem Adolf Visser't Hooft,
ebenfalls ein Niederlander war, mag die frihe gute Zusammenarbeit mit Willebrands
beglnstigt haben: Noch im Jahr der Grindung der Katholischen Konferenz fir
Okumenische Fragen hielt Willebrands als erster Katholik Vorlesungen am Okumenischen
Institut in Bossey bei Genf.

Obwohl durch die Bischofsweihe nun selbst Konzilsvater, blieb Willebrands in erster Linie
der aufopferungsvolle Arbeiter im Hintergrund. Lediglich am 7. Dezember 1965 trug er
die Gemeinsame Erklarung von Paul VI. und Patriarch Athenagoras zur Aufhebung der
1054 erfolgten gegenseitigen Exkommunikation - in franzdsischer Sprache - vor. Nach
dem Konzil wirkte Willebrands, nunmehr Kardinal, von 1969-1989 als Nachfolger



Augustin Beas im Amt des Prasidenten des Einheitssekretariates, 1975-1983 war er
zudem Erzbischof von Utrecht.

Die Bischofsweihe empfing Willebrands wenige Wochen nach seiner Ernennung am 28.
Juni 1964 - 50 Jahre und einen Tag vor dem in diesen Tagen vom Domkapitel gewahlten
und Papst Franziskus ernannten klinftigen Erzbischof von Freiburg i.Br., Stephan Burger,
der Ubrigens ganz in der Nahe der Heimat Kardinal Beas unweit der schweizerischen
Grenze aufwuchs und dem Uber den Rhein hinweg herzliche Gliick- und Segenswiinsche
gelten.

(mq; zu Willebrands vgl. Karim Schelkens, Art. Willebrands, in: BBKL 32 [2011], 1530-
1548)

5.6.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Unausstehliches

Sind die «Anregungen» von Paul VI. «Anregungen» oder Weisungen? Fir die Mitglieder
der Theologischen Kommission ist dies am 5. Juni 1964 eine zentrale Frage. Kardinal
Ottaviani, der ebenso wie sein Mitarbeiter Parente auch selbst von diesen Korrektur- bzw.
Veranderungsvorschlagen Pauls VI. Uberrascht zu sein scheint (vgl. Co 2,95), klart, dass
gemass seiner Rlckfrage beim Papst die 13 Punkte ausdriicklich der freien Diskussion
Uberlassen werden. Parente, dessen eigener Text von diesen Korrekturvorschlagen
betroffen ist («sum in causa»: Lu 2,85), beruhigt zwar, dass bei Annahme der
Veranderungen der Text «substantiell» derselbe bliebe. Trotzdem ist er betroffen, dass
ein unter seiner Leitung entstandener Text angefeindet wird, und versucht, einen
konzilianten Weg zwischen Bericksichtigung und Zurickweisung der Anregungen
vorzuschlagen (vgl. Lu 2,85f).

Congar nutzt anlasslich der 13 Korrekturvorschlage die Chance, in einem Text fiir eine
Formulierung zu werben, die den Orthodoxen nicht das Kirchesein und die Authentizitat
der Amter bestreitet. Daraufhin bezeichnet Heribert Schauf die Orthodoxen als
Schismatiker, die eigentlich weder Lehramt noch Jurisdiktion kennen. «Flr ihn haben die
orthodoxen Kirchen nicht die wahre Qualitat von Kirche. Und er tragt dies mit solch einer
Sicherheit, Genugtuung vor!!!» (Co 2,103). Ahnlich referiert Henri de Lubac: «Gemaéss
seinem Vortrag gabe es nichts Giiltiges bei den Orthodoxen, weder Lehre, noch Messe,
noch Sakramente», und Lubac merkt an: «Er erscheint derart unausstehlich [odieux],
dass mehrere [Personen] Zeichen von Verbliffung erkennen lassen» (Lu 2,88).

Am Folgetag notiert Congar, Bischof Ancel habe Kardinal Browne gesagt: «Wenn
Patriarch Athenagoras vernehmen wiirde, dass wir die Kollegialitdt wieder in Frage
stellen, wiirde er sofort kehrt [machine arriére] machen!» (Co 2,105).

(emf)

6.6.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Ambivalente Wiederholungen

Wie oft muss man den Papst erwahnen, um ihm hinreichend zu wirdigen? Oder tragt die
haufige Nennung sogar im Gegenteil dazu bei, ihn auf blosse juridische Funktionen zu
reduzieren? Wecken Wiederholungen erst den Verdacht, dass der Papst nicht ernst
genommen wird? (vgl. z.B. Lu 2,95).

In der Auseinandersetzung um die 13 Korrekturvorschldge von Paul VI. beklagen einige
der Bischdéfe und Theologen der Kommission die unsinnige Vervielfdltigung der
Bezugnahmen auf den Papst, obwohl doch eigentlich vom Bischofskollegium die Rede



sein sollte. Auch Parente merkt an, es sei, da der Text von den Bischdfen handle, nicht
notwendig, an jeder Stelle vom Papst zu sprechen (vgl. Lu 2,86).

In diesem Zusammenhang fllstert Albert Prignon, Rektor des Collége belge, Henri de
Lubac ins Ohr: «Man muss diese Art von Wiederholungen, obwohl sie unnitz und
lacherlich sind, akzeptieren; denn der Papst ist unter Druck; er muss, und die Bischotfe
mit ihm, einige Zugestandnisse machen; Sie kdnnen sich nicht vorstellen, was vorgeht:
alles ist vorbereitet, um das Konzil zu torpedieren» (Lu 2,92).

Trotzdem kann nicht alles hingenommen werden. Eine Formulierung, dass der Papst
allein dem Herrn verpflichtet sei, wird zurlickgewiesen. Philips weist darauf hin, dass der
Papst der Offenbarung, der Grundstruktur der Kirche, den Sakramenten, den Aussagen
friherer Konzilien verpflichtet sei. «Dies war eine héfliche Korrektur eines entlarvenden
Missgriffs in der Theologie» (OM 202).

(emf)

7.6.2014

Ein «neues Pfingsten» - oder: pneumatologische Initialziindung des Konzils

Das II. Vaticanum war zuallererst und in vielerlei Hinsicht ein geistliches Ereignis. Ein
«neues Pfingsten» sollte es ja dem Wunsch zufolge werden, den Papst Johannes XXIII. in
seiner Ansprache zur Eréffnung des Konzils ausserte. Dazu gehérte auch, dass im Laufe
der Konzilsarbeiten das Bewusstsein fir die notwendige Aufmerksamkeit flir das Wirken
des Heiligen Geistes in Kirche und Theologie wuchs.

Dies war u.a. ein Verdienst des griechisch-orthdoxen «nichtkatholischen Beobachters»
Nikos Nissiotis: er mahnte immer wieder an, in den werdenden Konzilstexten die
pneumatologische Dimension gebihrend zu berlicksichtigen. Wohl auch aufgrund solcher
okumenischen Konzilserfahrungen veroffentlichte Yves Congar 1967 in der Revue des
Sciences philosophiques et théologiques (www.rspt.fr) einen Artikel Uber die
Pneumatologie in der katholischen Theologie. Er liest sich wie ein immenses
konzilsinspiriertes Arbeitsprogramm und ist Initialzindung fir das, was in sein Alterswerk
Je crois en I'Esprit saint (1979) / Der Heilige Geist (1982) mundet.

(mq, vgl. Ansprache von Papst Johannes XXIII. zur Eréffnung des Zweiten Vatikanischen
Konzils [11. Oktober 1962], in: Ludwig Kaufmann, Nikolaus Klein, Johannes XXIII. Pro-
phetie im Vermdéchtnis, Fribourg/Brig 1990, 116-150, 129; zur pneumatologischen
Sensibilisierung durch Nissiotis s. Lukas Vischer, Grenzgédnger zwischen Ost und West, in:
Marina Nissiotis [Hg.], Nicos Nissiotis. Religion, Philosophy and Sport in Dialogue. In
Memoriam, Athen 1994, 349-353, 352; Yves Congar, La pneumatologie dans la théologie
catholique, in: RSPT 51 [1967], 250-258 sowie ders., Je crois en I’Esprit Saint, Paris
1979 bzw. die deutsche Ubersetzung ders., Der Heilige Geist, Freiburg i.Br. 1982)

8.6.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Dialog mit anderen Religionen

Programmatisch am Pfingstfest 1964 (damals der 17. Mai) rief Papst Paul VI. das
Sekretariat fur die Nichtchristen ins Leben. Das Sekretariat sollte, analog zum Sekretariat
zur Férderung der Einheit der Christen, dem Dialog mit den anderen Religionen dienen.
Es wurde der Leitung von Kardinal Paolo Marella anvertraut, der dazu durch seine
Auslandserfahrung und Kontakte mit Nichtchristen in Japan dazu besonders geeignet
schien.


http://www.rspt.fr/

Das Sekretariat hatte dann eine wechselvolle Geschichte. 1988 wandelte es Papst
Johannes Paul II. zum Papstlichen Rat fir den Interreligidsen Dialog um. Papst Benedikt
XVI. fasste diesen Rat 2006 mit dem Papstlichen Rat flir Kultur zusammen. Dieser Schritt
wurde 2007 wieder riickgdngig gemacht, nachdem im Gefolge der Regensburger Rede
2006 von Papst Benedikt XVI. der Gesprachsbedarf vor allem mit den Muslimen enorm
gestiegen war.

50 Jahre nach Grindung des Sekretariates fir die Nichtchristen findet heute, Pfingsten
2014, im Vatikan ein Friedensgebet statt, bei dem Papst Franziskus gemeinsam mit
Patriarch Bartholomaios die Prasidenten Israels und Paldstinas empfangt. Mit den
Teilnehmenden begegnen sich auch drei Religionen. Jean-Louis Kardinal Tauran, der
heutige Prasident des Papstlichen Rates flir den Interreligiosen Dialog, hatte Papst
Franziskus auf der Pilgerreise im Mai 2014, wahrend derer Papst Franziskus seine
Einladung aussprach, begleitet.

Den Verlauf des Friedensgebetes erlautert Pater Pierbattista Pizzaballa, Franziskaner-
Kustos im Heiligen Land, auf der Internetseite von Radio Vatikan (wo auch eine
Livelibertragung abrufbar sein wird) wie folgt:

«Das Gebet hat denselben Ablauf fiir alle drei Religionen. Das erste ist das Lob Gottes fir
die Schopfung; Gott hat uns alle geschaffen, und so sind wir alle Geschwister. Zweiter
Moment: Eine Gewissenserforschung. Obwohl wir alle Geschdpfe Gottes sind, sind wir alle
Siinder, wir haben gegen die gemeinsame Berufung gefehlt und bitten um Vergebung.
Der dritte Moment ist eine Flrbitte an Gott, damit er uns alle in die Lage versetzt, den
Frieden zu bauen, jeden im eigenen Umfeld. Es ist ein Gebet in Form einer Flrbitte. Eine
Anrufung um Hilfe, damit wir alle Architekten des Friedens werden kénnen».

(emf; vgl. PersLex 184f;

http://de.radiovaticana.va/news/2014/06/06/details zum pfingstlichen friedenstreffen i
m_vatikan/ted-805124)

9.6.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Yves Congar und Papst Paul VI.

Bereits seit einigen Tagen erwartet und erhofft P. Yves Congar OP eine Audienz bei Papst
Paul VI. Zunachst auf den 6. Juni geplant, erfahrt Congar am selben Vormittag, dass sie
verschoben werden muss, doch einige Tage spater kommt es dann zu einer Begegnung.
Doch vor seiner Abreise wird er doch noch empfangen.

Congar legt dem Papst, insbesondere im Blick auf die orthodoxen Kirchen, eine noch
nicht erarbeitete Communio-Ekklesiologie ans Herz. Paul VI. fragt ihn, was er damit
sagen will: eine Kirche, die doch eine Vielfalt von Riten und Gewohnheiten kennt. Dieser
Teil des Gesprachs dirfte der Grund sein, warum Congar im Ruckblick Paul VI. als sehr
aufmerksam charakterisiert, in ekklesiologischen Fragen aber die Vision vermisst, die es
eigentlich brauchte.

Congar regt an, wie zuvor beim 4. Laterankonzil und beim Konzil von Trient ein
konziliares Glaubensbekenntnis zu verfassen - und erhadlt von Paul VI. sogleich den
Auftrag, einen Entwurf dazu vorzulegen.

Weitere Gesprachsthemen sind die Zeitschrift Concilium sowie der Projekt, in Jerusalem
ein 6kumenisches Institut einzurichten. Die Rede kommt ausserdem auf den Laien-
Auditor Jean Guitton, was Yves Congar in Verlegenheit bringt. Die Meinung Pauls VI.,
dass der franzdsische Philosoph die Laien gut reprdsentiere, teilt Congar nicht, wagt dies
aber nicht zu sagen. Im Riickblick wirft Congar sich Feigheit vor ...

(emf; vgl. Co 2, 115-118)


http://de.radiovaticana.va/news/2014/06/06/details_zum_pfingstlichen_friedenstreffen_im_vatikan/ted-805124
http://de.radiovaticana.va/news/2014/06/06/details_zum_pfingstlichen_friedenstreffen_im_vatikan/ted-805124

10.6.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Die Bibel, die Theologie und Karl Rahner

Weil die Heiligen Schriften wahrhaft das Wort Gottes enthalten und sind, ist das Studium
des heiligen Buches gleichsam «die Seele der Theologie», so formuliert die
Offenbarungskonstitution Dei Verbum 24.

Als dieser Text in der Theologischen Kommission diskutiert wird, meldet sich Karl Rahner
zu Wort und wendet ein, dass das Studium von Schrift und Tradition nicht nur die Seele
der Theologie ist, sondern die ganze Theologie schlechthin. Philips und andere wenden
sich gegen diese These, und Daniélou meint, dass Rahner nun doch etwas Ubertreibe.
Lubac stimmt ihm zu und ergdnzt in seinem Tagebuch: «und ich kann schlecht erkennen,
wie sich das mit der tatsdchlichen Theologie von Rahner in Ubereinstimmung bringen
lasst» (Lu 2,81; vgl. auch Lu 2,83f).

(emf)

11.6.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Ist die Liebe fiir die Ehe wesentlich?

Wenn im Herbst 2014 die Bischofssynode zum Thema Ehe und Familie zusammentritt, tut
sie dies auf der Basis des Eheverstandnisses, wie es das II. Vatikanum in Gaudium et
spes (Nr. 47-52) formuliert hat.

Dass es sich um einen hart umkampften Text hat, zeigt sich am 6. Juni 1964, als
nachmittags das Schema XIII, und zwar der Abschnitt Gber die Wiirde von Ehe und
Familie, beraten wird. Die Diskussion beginnt mit einer Attacke von Bischof Frane Franic
gegen Bernhard Haring: Dieser wolle seine eigene Sicht durch das Konzil «kanonisieren»
lassen - namlich jene Position, der gemass die Liebe das Wesentliche der Ehe ist.
Tatsachlich hatte das vorkonziliare Schema Uber Keuschheit, Jungfraulichkeit, Ehe und
Familie formuliert: «Verboten ist zu behaupten, in der Ehe sei die Liebe wesentlich».
Ebenfalls kritisiert wird die Auffassung, dass die Ehe nicht ein blosses Instrument der
Fruchtbarkeit ist. Andere Mitglieder der Kommission, die den beratenen Text vorbereitet
hat, stellen sich hinter Bernhard Haring, der keineswegs allein verantwortlich flr den
vorgelegten Text sei. Yves Congar notiert, die Attacke von Frani¢ sei so grob gewesen,
dass sie Haring einige Sympathien verschafft habe (vgl. Co 2,110).

Der Konzilstext wird in GS 48 den Ehebund auf die «innige Gemeinschaft des Lebens und
der Liebe in der Ehe beziehen» und - wie spater noch ausfihrlicher zu zeigen ist — «eine
grundlegende Revision» der traditionellen Ehelehre vornehmen sowie «historisch
bedingte Engfiihrungen und Irrtimer» Uberwinden (Lintner, Morallehre 109).

(emf; vgl. Martin M. Lintner: Die Morallehre des Konzils. Kontinuitdt und Diskontinuitét
am Beispiel der Lehre (iber Ehe und Familie. In: Jbrg Ernesti u.a. (Hrsg.):
Selbstbesinnung und Offnung fiir die Moderne. 50 Jahre Zweites Vatikanisches Konzil.
Paderborn: Schéningh, 2013, 95-122)

12.6.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Menschliche Schwiachen

Immer kommen dieselben zu spat ... im Fall der Theologischen Kommission ist es P.
Fernandez (vgl. Co 2,90). Nur als die Sitzung einmal 10 Minuten verspatet beginnt, ist er
fr einmal punktlich (vgl. Co 2,100).



Auch solche menschlichen Schwdchen lernen die Mitglieder der Theologischen
Kommission wahrend der tage- und wochenlangen Zusammenarbeit kennen.

Bei anderen ist die Art aufzutreten, die Wiedererkennungseffekt hat. P. Bernhard Haring
prasentiert Anfang Juni seinen Text, den er fiir die spatere Konstitution Gaudium et spes
verfasst hat. Henri de Lubac kommentiert das in seinem Tagebuch: «Haring verteidigt
seinen Text mit einer gewissen Starrkopfigkeit, wie es seine Gewohnheit ist (sein Kopf
hat nicht die Grésse seines Herzens)» (Lu 2,78).

Weil man sich so gut kennt, weiss man, wer mit wem meist Gbereinstimmt und wer nicht.
Als einmal Karl Rahner und Franic Uberraschenderweise derselben Meinung sind, notiert
Lubac, er werde Franic damit aufziehen (Lu 2,80).

Auch die kleinen Eitelkeiten werden durchschaut. Als Sebastian Tromp darauf drangt, die
Enzyklika Mystici Corporis zu zitieren, flistert jemand: «Immer seine Enzyklika! Er sollte
ein bisschen bescheidener sein» (Lu 2,66). Es ist bekannt, dass diese Enzyklika von P.
Tromp geschrieben worden war. Dieser soll sogar einmal gesagt haben: «Wie ich in
meiner Enzyklika geschrieben habe ...».

(emf)

13.6.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Unzufriedenheiten

«Beklagenswerte Atmosphare. Unordnung, Durcheinander, kleine Intrigen, Parteilichkeit
des Prasidenten (der schlecht sieht und nicht sieht, was er nicht sehen will)», so notiert
Henri de Lubac wahrend der Junisitzung 1964 in sein Tagebuch (Lu 2,64). P. Piet
Smulders habe mehrmals das Wort verlangt, aber der Sekretar habe es dem
Vorsitzenden nicht angezeigt, und er wird Gibergangen.

Ein konkretes Detail halt P. Yves Congar OP in seinem Tagebuch fest: der Vorsitzende der
Theologischen Kommission, Kardinal Ottaviani, gibt an einer Stelle der Diskussion einem
Berater seines Vertrauens P. Mario Luigi Ciappi OP das Wort. Man muss ihn darauf
hinweisen, dass Ciappi noch gar nicht da ist. «Es war also IM VORHINEIN ausgemacht,
dass Ciappi intervenieren sollte!!l!» (Co 2,87). Etwas anders gibt Lubac diese (oder eine
andere?) Szene wieder: Ottaviani habe Ciappi das Wort gegeben, und dieser habe
gesagt: «Jetzt noch nicht». Jedenfalls flistert Lubacs Sitznachbar diesem ebenfalls ins
Ohr: «Sie haben sich also vorher verstandigt» (Lu 2,66).

Am 3. Juni 1964 entscheidet Ottaviani, dass die Experten nur noch sprechen dirfen,
wenn sie gefragt werden. Karl Rahner vergeht vor Ungeduld und raunt Congar zu. «Was
machen wir hier?» (Co 2,95).

Angesichts solcher Beobachtungen wird die Atmosphdre gegeniber der Sitzung der
Theologischen Kommission im Marz, wo es ein Klima der Kooperation und des Vertrauens
gegeben hatte, als deutlich verschlechter eingeschatzt. «Heute sind wir zu den
schlechten Tagen des Misstrauen und des Kampfes zurlickgekehrt. Das kommt von der
Offensive, die gegen die Kollegialitat geftihrt wird» (Co 2,109).

(emf)

14.6.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Abzug der franzésischen Truppen aus Algerien

«Schliesslich bemerken wir in unseren Tagen, dass die ganze Menschheitsfamilie im
sozialen wie im politischen Leben eine vdllig neue Gestalt angenommen hat. Da namlich
alle Volker fir sich Freiheit beanspruchen oder beanspruchen werden, wird es bald keine



Voélker mehr geben, die Gber andere herrschen, noch solche, die unter fremder Herrschaft
stehen». Mit diesen Worten beschreibt Papst Johannes XXIII. in seiner Enzyklika Pacem
in terris vom 11. April 1963 (Nr. 23) eines der «Zeichen der Zeit».

Am 15. Juni 1964 verlassen die letzten franzésischen Truppen mit Ausnahme eines
letzten Flottenstitzpunktes Algerien. Die ehemalige franzdsische Kolonie hatte zwei Jahre
zuvor, am 5. Juli 1962, die Unabhangigkeit erklart.

Wie weit der Weg zu Frieden, Menschenwiirde und Freiheit sein wiirde, war damals noch
nicht absehbar.

(emf)

15.5.2014 (Personen)

Okumene in Freiburg

Am 15. Juni 1920 wurde in Luzern Heinrich Stirnimann geboren, der wenige Tage vor
seinem Geburtstag am 9. Juni 2005 in Illanz verstarb. Nach Studienaufenthalten und
Lehrtatigkeiten in der Schweiz, Italien und in Irland wirkte der Dominikaner von 1952 bis
1982 als Professor flir Fundamentaltheologie an der Universitat Freiburg, deren Rektor er
1968 bis 1971 war. Wahrend des II. Vaticanums diente er als Berater von Bischof
Francois Charriére (Lausanne-Genf-Freiburg). Zu seinen besonderen Verdiensten gehort
die Grindung des Freiburger Institutum Studiorum Oecumenicorum (ISO), das nunmehr
seinen 50. Geburtstag feiern kann.

Uber die Zeit der Griindung des ISO schreibt Heinrich Stirnimann OP: «Als es schon dem
Konzil entgegenging, kam ein Kollege zu mir und sagte: <Wir missen in Freiburg etwas
tun in Sachen Okumene>. Aufgrund dieser Anregung entstanden die jeweils wahrend der
Gebetsoktav fiir die Einheit der Christen (18.-25. Januar) an der Universitat
durchgefiihrten Kundgebungen. » In der bis auf den letzten Platz besetzten Aula maxima
sprachen u.a. Jean-Jacques von Allmen und Jean-Louis Leuba (beide Neuenburg), Oscar
Cullmann (Basel) und Lukas Vischer (Genf), aber auch Okumeniker aus verschiedenen
Landern Europas wie Peter Meinhold (Kiel), Marc Boegner (Paris), Max Thurian (Taizé)
und Nikos Nissiotis (Genf/Athen). «Durch diese Veranstaltungen, verbunden mit der
Ausstrahlung des Konzils, verbreitete und vertiefte sich von Jahr zu Jahr in und an der
Universitat sowie unter den Freunden der Hochschule der Schweizer Katholiken (wie eine
damals gepragte Formulierung lautete) eine flr den Okumenischen Gedanken
aussergewdhnlich offene Atmosphdre und - als engste Folge davon - ein dezidiertes
6kumenisches Engagement.»

Gleichsam als Geburtstagsgeschenk fiir Stirnimann wurden schliesslich am 19. Juni 1964
die Statuten des Instituts von der Theologischen Fakultdt verabschiedet und am
darauffolgenden 21. Juli vom Freiburger Staatsrat genehmigt.

(mq, zur Biographie s. http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10030.php, fiir die Zitate s.
Heinrich Stirnimann, Zu den Anfdngen des Instituts, in: Iso Baumer, Guido Vergauwen
[Hg.], Okumene. Das eine Ziel - die vielen Wege. Oecuménisme. Un seul but - plusieurs
chemins.  Festschrift zum  30jéhrigen Bestehen des Institutum  Studiuorum
Oecumenicorum der Universitdt Freiburg [Schweiz] [Okumenische Beihefte 28], Fribourg
1995, 17-20, 17).

16.6.2014 (Aktuelle Bezige)
Theologie wie das Rennen von Le Mans


http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10030.php

Bilder flir das Theologietreiben mag es viele geben. Anlasslich des Rennens von Le Mans,
das in diesem Jahr am 14./15. Juni stattfand, liegt es nahe, ein Bild zu erinnern, das
Yves Congar wahrend der Konzilsarbeit im Herbst 1963 verwendete.

Wieder einmal tut er sich etwas schwer mit der Art, wie Rahner sich in Sitzungen und
Gesprache einbringt, wenngleich er Respekt vor seiner Theologie hat. Nach einer
Zusammenkunft notiert er:

«Rahner reisst wieder einmal das Wort an sich. An einer Stelle scholastisches Duell
Iamera-Urresti, dann Iamera-Rahner. Dieser Iamera ist ein Scholastiker in Reinform: er
kénnte wahrend dreissig Tagen und dreissig Nachten ununterbrochen unterscheiden,
gegen-unterscheiden, zurickweisen und beweisen. Das ist wie ein Sport: etwas wie die
Sechstagerennen oder die 24 Stunden von Le Mans» (Co 1,496).

(emf)

17.6.2014 (Im Fokus des Konzils)

15 (Wieder)Entdeckungen liber die Kirche (I)

In seinem Riickblick nach der zweiten Session fasst Hans Kiing 15 (Wieder)Entdeckungen
des Konzils Uber die Kirche zusammen. Er blindelt die bisherigen Diskussionen und
Redebeitrage, deren Themen noch kaum ihren eigentlichen Abschluss wahrend des
Konzils gefunden haben. Dennoch wird in der Blindelung deutlich, was «in der Luft lag»
und was vom Konzil zu erwarten war. Nicht zuletzt wird hier auch die mitlaufende
Rezeption in der weltweiten Offentlichkeit sichtbar, die ihrerseits auf das Konzil und seine
Beschlussfassungen eingewirkt haben dirfte. Das Konzil war eine Sache der weltweiten
(nicht nur) kirchlichen Offentlichkeit geworden. Kiing nennt die folgenden
ekklesiologischen (Wieder)Entdeckungen:

«1. die Kirche als das neutestamentliche eschatologische Volk Gottes, zu dem alle, Laien
und Amtstrdager, gehoren;

2. die Verkiindigung des Wortes Gottes und die Feier von Taufe und Eucharistie als
Konstitutive der Kirche, die so wesentlich als Ortskirche, als Gemeinde existiert;

3. die Sundhaftigkeit der Kirche in dieser Welt und so ihr dauerndes Angewiesensein auf
Gottes Vergebung;

4. die charismatisch-pneumatische Struktur der Kirche des Neuen Testaments, die nicht
nur auf die Apostel, sondern auch auf die Propheten gebaut ist, in der allen glaubenden
Christen der Heilige Geist geschenkt ist und jedem einzelnen Christen seine besondere
Geistesgabe, sein besonderes Charisma zur Erbauung der Gemeinde;

5. die Teilnahme jedes einzelnen Christen am allgemeinen Priestertum der Glaubigen, die
alle zusammen ein kdénigliches, prophetisches und priesterliches Volk bilden und alle ohne
Ausnahme zur evangelischen Vollkommenheit und Heiligkeit berufen sind;...»
(Fortsetzung folgt morgen;

ab; Ki 233f)

18.6.2014 (Im Fokus des Konzils)

15 (Wieder)Entdeckungen iiber die Kirche (II)

Im Rulckblick kann die hier dokumentierte Ergebnisblindelung von Hans Kiing als prazise
und weitsichtige Zusammenfassung zentraler ekklesiologischer Orientierungslinien des
Konzils gewertet werden: Hier nun die restlichen 10 (Wieder)Entdeckungen des Konzils
Uber die Kirche in Klings Zusammenschau:

«[...] .6. die Funktion des kirchlichen Amtes als selbstloser briiderlicher Dienst am



einzelnen Christen und am ganzen grossen Gottesvolk, in dem alle Briider unter einem
Herrn sind;

7. die besondere Bedeutung der Propheten und Lehrer (Theologen) neben den Aposteln
und ihren Nachfolgern;

8. die briderliche Gemeinschaft der Bischofe, die als ein Kollegium, als eine Kdrperschaft
zusammen mit dem Papst die gemeinsame Verantwortung fir die Gesamtkirche haben;
9. die theologische Bedeutung der sakramentalen Bischofsweihe, durch welche der
einzelne in das Bischofskollegium aufgenommen wird und seine pastorale
Leitungsvollmacht von Christus erhalt;

10. die Wichtigkeit des Presbyteriums und das Zusammengehéren von Bischéfen und
Priestern im einen kirchlichen Dienst;

11. die Wiederherstellung des standigen Diakonenamtes nach dem Vorbild der Urkirche;
12. die Notwendigkeit der Vielfalt und Freiheit in der einen Kirche und der Sinn der
verschiedenen Traditionen, insbesondere der westlichen und der d&stlichen, als
Manifestation der Katholizitat der Kirche;

13. die missionarische Struktur nicht nur der Missionskirchen, sondern der Gesamtkirche,
und das besondere Dasein der Kirche fiir die Armen;

14. der Dienst der Kirche an der Welt, und die Achtung der Menschen anderer Religion
und anderer Rasse;

15. der positive Sinn einer <Trennung> von Kirche und Staat.»

(ab; Kii 234)

19.6.2014 (Im Fokus des Konzils)

Bischofliche Kollegialitat

Am 11. Juni 1964 verodffentlichte der Redaktionsleiter der «Schweizerischen
Kirchenzeitung», der Luzerner Kirchengeschichtsprofessor Johann Baptist Villiger, die
wesentlichen Teile eines Vortrags, den Bernard Jan Kardinal Alfrink auf Einladung von
Franz Kardinal Kénig in Wien gehalten hatte.

Gemass Alfrink war die zweite Session des Zweiten Vatikanischen Konzils durch zwei
Charakteristiken gekennzeichnet: durch die Kollegialitat der Bischéfe und durch den
okumenischen Gedanken. Die bischofliche Kollegialitat habe besonders unter denjenigen,
welche die FUhrung der Kirche fast ausschliesslich durch den Papst und durch die
romische Kurie verkérpert sahen, zu Verwirrung gefihrt, weil sie diese als Angriff auf die
zentrale Fihrung empfunden haben. Bei der bischéflichen Kollegialitét gehe es aber nicht
um die Autoritatsstellung des einzelnen Bischofs, sondern des ganzen Bischofskollegiums.
Und man dirfe nicht darauf schliessen, dass jeder Bischof die gleiche Autoritdt habe wie
ein Apostel. Und - das Wichtigste - die Gemeinschaft der Bischodfe setzt voraus, dass
darin der Papst eingeschlossen ist.

Regelméssiges Zusammenkommen oder Einsetzung eines Bischofsausschusses?

Die moderne Welt machte bereits in den 1960er-Jahren ein schnelles Zusammenkommen
moglich, so dass der Ruf nach regelmadassigen Konzilien auftauchte. Eine andere Variante
ware die Bildung eines bischéflichen «Kronrats», durch den die Stimme der ganzen
Weltkirche im Zentrum gehdrt werden kdnnte. Die Idee eines solchen Kronrats wurde
1964 als sehr wichtig eingeschatzt. — Es sollten noch fast 50 Jahre vergehen, bis diese
Idee schliesslich mit der Einsetzung der K8 im Jahre 2013 durch Franziskus umgesetzt
werden sollte. Beim Durchlesen des hochinteressanten Vortrags von Kardina Alfrink in
der SKZ kann man nur sagen: «pazienza»!



(ufw; Fihrung und Einheit der Kirche. Die Kollegialitdt der Bischéfe und der 6kumenische
Gedanke, in: SKZ 132[1964], Nr. 23, 309-311.)

20.6.2014 (Im Fokus des Konzils)

Konzil und Armut

In der gleichen Ausgabe der der «Schweizerischen Kirchenzeitung», die gestern im
Konzilsblog erwahnt wurde, wird ein drittes grundlegendes Konzilsthema angeschnitten:
die Frage der Armut. Sowohl die beiden Konzilspapste Johannes XXIII. wie auch Paul VI.
betonten mit vielen Konzilsvatern die grosse Bedeutung der Armut, was auch von
Theologen und Laien aufgegriffen wurde. Konzilsvdater machten im Hinblick auf die
Kirchenkonstitution in der zweiten Konzilssession Vorschldage, damit die Kirche als die
arme Braut des armen Christus erscheint.

Diese Gedanken flossen schliesslich in das wichtige 8. Kapitel von «Lumen gentium» ein:
«Wie aber Christus das Werk der Erldsung in Armut und Verfolgung vollbrachte, so ist
auch die Kirche berufen, denselben Weg einzuschlagen, um den Menschen die Friichte
des Heiles mitzuteilen. Christus Jesus >hat, obwohl er in Gottesgestalt war, (...) sich
selbst entdussert, indem er Knechtsgestalt annahmc«< [Phil 2,6], und ist unsertwegen >arm
geworden, obwohl er reich war< [2 Kor 8,9]: So ist die Kirche, auch wenn sie zur
Erflllung ihrer Sendung menschlicher Mittel bedarf, nicht errichtet, um irdische Ehre zu
suchen, sondern um Demut und Selbstverleugnung auch durch ihr Beispiel
auszubreiten.»

(ufw; LG 8, Die Bedeutung der Armut flr Kirche und Welt, in: SKZ 132[1964], Nr. 23,
311°f1.)

21.6.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Eine Wortmeldung von Arbeiterpriestern

Im Juni 1964 schreibt eine Gruppe von Arbeiterpriestern, die ihren Weg mitten im
Arbeitsleben nicht aufgegeben hatten, einen 12seitigen Brief an die Konzilsvater. Sie
wollen von ihren Erfahrungen aus darlegen, welches die Griinde fir die Entfremdung der
Arbeiterschaft von der Kirche sind.

«Die Kirche zeigt sich ihm [dem Arbeiter] zunachst als eine wirtschaftliche, politische und
kulturelle Macht, der es im Kapitalismus wohl ergeht. [...] Sie versteht sich gut mit den
kapitalistischen und sogar faschistischen Staaten, und die Vorsteher der Kirche lassen
sich von diesen gerne wie die Grossen der Welt behandeln». Die Ausdrucksformen
christlicher Spiritualitat - als Milde, Verzeihung der Ungerechtigkeiten, gleiches
Wohlwollen fir alle, Almosen — werden als zu wenig politisch bedeutsam kritisiert. «Kurz,
man lehre sie hauptsachlich ein Evangelium, das in der individuellen menschlichen
Beziehung gelebt wird, ohne besonders die wirtschaftliche und politische Umgebung in
Frage zu stellen, in der die Menschen leben».

Der evangelische Rat der Armut bedeute nicht nur, «den Schein des Reichtums
aufzugeben», sondern «wirklich die Armut der Mittel zu wollen. Alles, was aus der Kirche
eine Macht macht, flihrt uns einen Schritt ndher zum Atheismus».

(emf; Zitate aus Sauer, Hanjo: Die Kirche als das pilgernde Volk Gottes. Zur Entstehung
und Bedeutung der dogmatischen Konstitution Lumen gentium. In: ders;, Haunerland,
Winfried: Liturgie — Spiegel des Kirchenbildes. Wer das Volk Gottes ist und wie es feiert.
Graz: Styria premium, 2013 [Kardinal Kénig Bibliothek 3], 10-62, 53f).



22.6.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Ordensbischofe in eigener Sache

Wo bleiben die Ordensleute in der Kirche, wenn die Heiligkeit allgemeine Berufung aller
Glieder der Kirche sind? Diese Frage beschaftigt die Konzilsvater seit der zweiten
Konzilssession. Vor allem Ordensangehdrige unter den Bischdfen sind dafir, dass in der
Konstitution Uber die Kirche ein eigenes Kapitel lber die Orden vorgesehen wird. Sie
haben Sorge, dass die Wertschatzung des Ordenslebens sonst schwinden kénnte. Andere
finden, dass die Meinung, Heiligkeit sei den Ordensleuten vorbehalten, besser
iberwunden werden kdnnte, wenn von den Ordensleuten im Rahmen des Kapitels Uber
die Berufung aller zur Heiligkeit gesprochen wird.

Die Ordensangehdrigen unter den Bischéfen schliessen sich zur besseren Koordination in
einem eigenen Sekretariat zusammen. Am 22. Juni 1964 verschickt es einen Brief an
Uber 800 Konzilsvater, der Veranderungsvorschldage im Sinne der Ordensleute beliebt
machen will. In der Folge wird eine Gruppe von einigen hundert Bischofen eine
entsprechende Eingabe machen.

(emf; vgl. A 4,56).

23.6.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Neue Attacken und neue Milde

Fir manche Theologen muss die Zeit Anfang Juni 1964 wie ein Wechselbad gewesen
sein. Nachrichten und Erfahrungen sehr unterschiedlicher Art durchmischen sich.

Am 2. Juni 1964 fragt Yves Congar René Laurentin, warum er sich in der Kommission
nicht zu Wort meldet. Dieser antwortet, er sei jedes Mal dem Heiligen Offizium angezeigt
worden. Zudem wird ihm vorgeworfen, dass er Informationen Uber die Arbeit der
Theologischen Kommission verbreitet — und derselbe Vorwurf, so erfahrt Congar, werde
auch ihm selbst gemacht. «Und das, obwohl mir in Frankreich alle mein absolutes
Schweigen vorwerfen!» (Co 2,89; vgl. zu Laurentin auch Lu 2,79).

Am 3. Juni 1964 wird am Biblicum bekannt, dass die Patres Lyonnet und Zerwick die
Lehre wieder aufnehmen dirfen. «Das ist ein Sieg Pauls VI.», notiert Henri de Lubac (Lu
2,71; vgl. Co 2,95).

Henri de Lubac selbst indes erhalt Kenntnis von einem Brief, den Ottaviani an den Bischof
von Assisi geschrieben hat. Die Zeitschrift Rocca hatte eine Wirdigung von de Lubac
publiziert. Ottaviani kritisiert dies, weil man eine solche Wirdigung nicht (iber einen
Autor schreiben dlrfe, gegen den ausdriickliche Bedenken bestehen (ohne zu erldutern,
worin diese bestehen) (Co 2,111). Der Bischof von Assisi wird angewiesen, einen Zensor
fir die besagte Zeitschrift zu bestellen. Er habe aber, so hért Henri de Lubac, ganz
einfach geantwortet, er sehe den Nutzen eines solchen Zensors nicht, da er volles
Vertrauen in die Redaktion der Zeitschrift habe (vgl. Lu 2,82).

Aufsehenerregend ist, dass Parente gedussert haben soll: «Ich verstehe jetzt, dass das
Heilige Offizium die Autoren anhdren sollte, bevor es sie verurteilt» (Co 2,109).

In den Bereich des Amiusanten stellt Congar eine Begegnung mit Marcel Lefebvre, von
dem er weiss, dass er in seiner Eingabe vor dem Konzil verlangt hatte, die Irrtimer des
Yves Congar zu verurteilen (vgl. Co 2,99).

(emf)



24.6.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Folgen des anfanglichen «Komplotts»

«Anfang mit spektakularer Unterbrechung», so kann die erste Konzilssitzung vom 12.
Oktober 1962 http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/dat/2012-10-01
eingeschatzt werden. In der Konzilsliteratur wird dieser Tag, an dem die Wahlen zu den
Kommissionen vertagt wurden, als eine der entscheidenden Wenden des Konazils
eingeschatzt. Dass dies nicht nur eine nachtragliche Einschatzung ist, belegt eine von
Yves Congar festgehaltene Bemerkung Kardinal Alfredo Ottavianis zu Gérard Philips vom
Juni 1964. Anlasslich der mihseligen Diskussion Uber die Tradition seufzt Ottaviani: «All
dieses Ubel kommt vom Komplott, durch den man anlésslich der Bildung der
Kommissionen in die Theologische Kommission eine Gruppe von Belgiern, Franzosen,
Deutschen und Hollandern eingeschleust hat». Congars Kommentar dazu: «Ein
befremdliches und entlarvendes Wort. Es lasst gut erkennen, dass die Kurie (und das
Heilige Offizium) einen Plan hatte und dass sie damit rechnete, dem Konzil mit blossen
Detailkorrekturen sein Raster und seine Texte aufoktroyieren zu kdénnen. Die freie Wahl
der Kommission war ein entscheidender Gewinn. Sie hat es erlaubt, dass auf dem Konzil,
mihsam, in einer langsamen, aber fortschreitenden Eroberung, die Ecclesia [Kirche] lber
die Kurie Oberhand gewinnt» (Co 2,98).

(emf)

25.6.2014 (Weiteres)

Miihsame Textarbeit

Konzilstexte sind Texte, die von Menschen verfasst werden und darum genauso auf
Fehler und Schwachen untersucht, auf bessere Stringenz und Klarheit weiterentwickelt
werden missen wie andere Texte auch. Umso sorgsamer arbeiten Bischéfe und
Theologen in der Entstehungsgeschichte an den Dokumenten.

Yves Congar notiert wahrend der mihseligen Textarbeit der zweiten Intersessio eine
Erfahrung, die all jene kennen, die Texte verfassen und mit Texten arbeiten:

«Die GANZE Unterkommission ist versammelt, und wir gehen die Texte, die durch die
beiden Unter-Unter-Kommission revidiert worden sind, nochmals durch. Heute morgen
die ersten zwei Kapitel. Es ist unglaublich, man wirde es nicht meinen, aber es ist so und
ich habe diese Erfahrung zwanzigmal gemacht: in einem Text, den man zehnmal gelesen,
Wort flr Wort diskutiert hat, findet man immer noch etwas zu verdndern und zu
verbessern, manchmal Fehler oder Zweideutigkeiten, die korrigiert werden muissen. Man
bemerkt die Schwdachen eines Textes erst dann, wenn man aus diesem Text
HERAUSGEGANGEN ist» (Co 2,69).

(emf)

26.6.2014 (Im Fokus des Konzils)

Schweigende Mehrheiten

Ein Beispiel flir schweigende Mehrheiten auf dem Konzil fuhrt Hans Kiing in seinem
Rickblick auf die Diskussionen um die «gemeinsame, kollegiale Verantwortung der
Bischéfe zusammen mit dem Papst flir die Gesamtkirche» auf: «Gegen eine von der
Schrift und der gegenwartigen Situation der Kirche her dringend geforderte bessere
Ausbalancierung der Primatsdefinition des Vaticanums I wandten sich starke kuriale
Krafte, die sogar hinter das vorbereitete zweite Schema zurickgehen wollten.
BeflUrworter und Gegner der Kollegialitdt des Episkopats hielten sich in der Debatte


http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/dat/2012-10-01

beinahe die Waage. In der historischen Probeabstimmung aber vom 30. Oktober 1963
(man hat sie die friedliche <Oktoberrevolution> der katholischen Kirche genannt) wurde
folgende Frage mit 1808 gegen 336 Stimmen bejaht: <Wilnschen die Vater, dass das
Schema so gefasst wird, dass gesagt wird, das Corpus oder Kollegium der Bischéfe sei im
Amt der Verklndigung, der Heiligung und im Hirtenamt Nachfolger des Apostelkollegiums
und dass es zusammen mit seinem Haupt, dem rdémischen Papst, und niemals ohne
dieses Haupt (dessen Primat gegeniber allen Hirten und Glaubigen ungeschmalert
bleibt), mit voller und héchster Vollmacht fiir die Gesamtkirche ausgestattet sei?>»

(ab; Ki 234 f.)

27.6.2014 (Im Fokus des Konzils)

Die Zeit der Gegenreformation ist vorbei, endgiiltig

Hans King beginnt frih, schon 1964, mit Einordnungen des Konzils in grdssere
Zusammenhange. Er schaut auf die vorangegangenen Leistungen vor allem der
wissenschaftlichen Theologie — aber er wagt auch einen Ausblick in die Zukunft.

«Die ganze Konzilsdebatte Uber die Kirche zeigte, dass die in friheren Jahren oft
verkannte und verketzerte Arbeit der Theologen, der Exegeten, Historiker und
Systematiker auf dem <marschierenden Fligel> der Kirche in den letzten Jahren und
Jahrzehnten nicht umsonst war, sondern, endlich hundertfache Frucht getragen hat.
Zweifellos sind neben den aufgeschlossenen Stimmen auch viele Stimmen laut geworden,
die einfachhin den Status quo verteidigten; aber reprasentativ flir die grosse
Konzilsmehrheit waren sie nicht. Zweifellos wird vieles, was in dieser Diskussion gesagt
wurde, schon in zehn Jahren als ein recht bescheidener Anfang dastehen. Zweifellos wird
auch manches in der heutigen wissenschaftlichen katholischen Theologie gesagt, was in
der Konzilsdiskussion noch nicht zur Aussage kam.

Aber wenn nur die Halfte von all dem, was in der Aula von den Bischéfen positiv und
konstruktiv gesagt wurde, von der zustandigen theologischen Kommission im neuen
Schema Uber die Kirche fruchtbar gemacht wird, so wird die katholische Ekklesiologie
einen gewaltigen Schritt vorwarts gemacht haben. Das jedenfalls ist mit dem zweiten
Vatikanischen Konzil deutlich geworden: auch in der Ekklesiologie ist die Zeit der
Gegenreformation vorbei, und endgiiltig vorbei.»

(ab; Kii 235.)

28.6.2014 (Weiteres)

28. Juni 1914: Das Attentat in Sarajevo als Schock - wie 9/11

Die Ermordung des habsburgischen Thronfolgers Franz Ferdinand und dessen Gattin in
Sarajevo durch den serbischen Gymnasiasten Gavrilo Princip war nicht die Ursache,
sondern nur Ausléser fir den Ersten Weltkrieg, dessen Folgen nicht unerheblich waren
fir den noch schlimmeren Zweiten Weltkrieg. An dieser «Urkatastrophe», dem ersten
industrialisierten Krieg, waren viele schuld, wie der australische Historiker Christopher
Clark pointiert feststellt: Die Entscheidungstrager der europadischen Grossmachte waren
«Schlafwandler, wachsam, aber blind, von Albtraumen geplagt, aber unféhig, die Realitat
der Greuel zu erkennen, die sie in Kirze in die Welt setzen sollten» - und auch
sogenannt katholische Staaten begingen Kriegsverbrechen unvorstellbaren Ausmasses.
Das Attentat vor 100 Jahren machte den Weg frei fir vorher undenkbare Grausamkeiten,
Menschenleid und unvorstellbare Menschenverluste (ca. 8'900'000 Soldaten und etwa 6,5
Mio. zivile Opfer). Das Attentat traf nicht nur die Habsburger Staatsidee, denn Franz



Ferdinand héatte wohl sein Reich zu den Vereinigten Staaten von Osterreich umgewandelt,
sondern der Erste Weltkrieg ist bis heute spilirbar. Die baltischen Staaten wurden erst
nach dem Ersten Weltkrieg geschaffen, auch die Ukraine ist gewissermassen ein Geschaft
dieses Krieges, ebenso die Strukturen und Konflikte im Nahen Osten.

Der Erste und Zweite Weltkrieg hatte auch auf die katholische Kirche grosse
Auswirkungen. Viele Diskussion am Konzil waren ohne die beiden Weltkriege wohl anders
gelaufen, als dies tatsachlich der Fall war — wir werden mit mehreren Beitragen darauf
zurliickkommen.

(ufw; Neue Ziircher Zeitung Fokus Nr. 56: Schwerpunkt-Dossier Erster Weltkrieg. Die
grosse Katastrophe und ihre Folgen. NZZ 2014; Christopher Clark: Die Schlafwandler.
Wie Europa in den Ersten Weltkrieg zog. Miinchen 1°2013.)

29.6.2014 (Weiteres)

Verstiandnisschwierigkeiten

«Wenn es so weiter geht, kdnnen wir zusammenpacken und nach Hause gehen», so soll
Kardinal Richard James Cushing mitten in der zweiten Konzilssession ausgerufen haben.
Es geht das Gerlicht, er habe angeboten, die Anlage fiir eine Simultanibersetzung zu
bezahlen. Tatsache ist, dass er wahrend der zweiten Sitzungsperiode nach Boston
heimreist und erst zur dritten Session wieder zurtickkehren wird (vgl. Ry 206).

Dom Helder Camara schreibt schon am 13. Oktober 1963, es werde eine
Simultanibersetzung in der Konzilsaula installiert. «Die Verpflichtung, Latein zu
sprechen, wird aufrechterhalten. Aber jeder Bischof wird zwischen eine von finf
lebendigen Sprachen wahlen kdénnen, in der er das Gesprochene zu hoéren wiinscht.
Transistorapparate. Installation auf Kosten des Kardinal Cushing, von Boston» (CalLe
1,217). Auch andere haben davon gehdrt. Am Vortag notiert Yves Congar, dies werde ab
dem 4. November 1963 flir 800 Konzilsvater mdglich werden.

Nicht nur die zweite Konzilssitzung, sondern das Konzil insgesamt wird voribergehen,
ohne dass eine SimultanUbersetzung realisiert werden kann. FUr viele Konzilsvater ist es
kein Problem, Latein zu verstehen und sich lateinisch auszudriicken, doch fir manche ist
die Sprache eine hohe Schwelle fir den Zugang zum Konzilsgeschehen. Dabei geht es
nicht nur um das Latein als solches, sondern auch um die verschiedenen Weisen der
Aussprache. Ein amerikanischer Konzilstheologe notiert, er habe bei der Ankiindigung
einer Rede den Namen des Bischofs nicht verstehen kénnen, habe dann aber die Stimme
wiedererkannt: «Es war unser eigener Bischof Primeau von Manchester, New Hampshire.
Es war richtig erfrischend, ein gutes, raues amerikanisches Latein zu hoéren» (A 3,74
Anm. 248).

(emf)

30.6.2014 (Weiteres)

Latein auf dem Konzil

Der Moderator Kardinal Léon-Joseph Suenens bemerkt im Riickblick auf die lateinische
Sprache: «Das Latein, offizielle Konzilssprache, stellt zugleich eine Notwendigkeit und ein
Handicap dar. Eine gewisse Zeit lang haben wir versucht, ein System von
Simultanibersetzung zu organisieren, aber der technische Service verlangte, dass die
Redetexte flinf Tage vorher abgegeben werden musste, was nicht realisierbar war.

Ich persdnlich habe ein System entwickelt, um mich trotz des Lateins verstandlich zu



machen. Erfreut habe ich eines Tages von einem amerikanischen Bischof gehoért: <Wenn
Sie lateinisch sprechen, verstehe ich Sie immer>. Hier ist das Geheimnis dazu: Ich habe
meinen Text franzdsisch geschrieben, man hat ihn mir in gutes Latein Ubersetzt, und
danach habe ich den Text erneut lberarbeitet, um ihn in schlechtes Latein zu Ubertragen
- moge Cicero mir verzeihen! - damit ich auf Anhieb verstanden wiirde. Letztes Element
des Rezeptes: ich habe es immer so eingerichtet, dass ich in den lateinischen Text eine
kleine bissige franzdésische Wendung habe einfliessen lassen. Sie weckte brisk die
Aufmerksamkeit und straffte die Botschaft meiner Rede» (Su 125).

Suenens gibt zwei Beispiele. Wahrend der Diskussion um die Altersbeschrankung der
Bischdéfe wendete er gegen die Argumentation, ein Bischof mlsse seinem Bistum treu
sein bis zum Tod, in franzdsischer Sprache ein: «N'employez plus cet argument, cette
basilique est pleine d'évéques ayant divorcé!» Als verlangt wurde, dass man kein
prazises Alter vorgeben solle, habe er franzdsisch geantwortet, dann werde der Text ein
Schlag ins Wasser sein: «Si I'on n'indique pas un chiffre précis, notre texte restera ... un
coup d'épée dans l'eau!» (Su 125).

(emf)

1.7.2014 (Personen)

Das Leben: Chance - Schatz - Aufgabe

Als unermiudlicher Prediger bekannt war der Jesuit Prosper Monier (1886-1977) in den
frankophonen Léndern und dariiber hinaus - bis nach Agypten. In seiner rastlosen
Tatigkeit verklindete der Prediger, der in dem an den Kanton Genf grenzenden
Département Ain (das kirchlich dem Bistum Belley-Ars entspricht) geboren wurde,
ausgehend von den paulinischen Schriften die Frohe Botschaft der «in Jesus offenbarten
Liebe Gottes» und kampfte dabei gegen Dogmatismus, Moralismus und Konformismus
an, wie er sie nur allzuoft in der Kirche anfand.

Im elsassischen Saverne bildete sich um ihn eine Gemeinschaft christlicher Frauen, die
zwar keine Gellibde ablegen, die aber mit P. Monier eine grosse Zahl prophetischer
~Kleiner Gemeinschaften™ ins Leben rufen, um in aller Einfachheit Zeugnis vom Ideal des
Evangeliums abzulegen. Zwischen allen Konzilssessionen traf sich der Strassburger
Bischofskoadjutor Léon-Arthur Elchinger (1908-1998), dessen Todestag (27. Juni) und
Geburtstag (2. Juli) sich in diesen Tagen jahren, mit P. Monier, der auf ihn einen grossen
geistlichen Einfluss auslUbte. Der Bischof erkundigte sich beim Jesuiten, wie das Konzil
fern von Rom wahrgenommen wird und legte ihm das ein oder andere Projekt fur
anfallende Konzilsreden (Interventionen) vor.

In der Tat ist in mehreren dieser Interventionen Bischof Elchingers der Einfluss P.
Moniers zu beobachten, beginnend mit der Rede vom 17. Oktober 1963, in der der
Bischof sich gegen den Individualismus wendet, in dem er eines der gréssten Ubel der
Zeit ausmachte, und in der er zur Bildung «kleiner apostolischer Gemeinschaften»
aufrief.

Wahrend der dritten Sitzungsperiode macht sich Bischof Elchinger ebenfalls Gedanken
Moniers zu eigen, ndherhin in der Diskussion des Schemas XIII, aus der die
Pastoralkonstitution Gaudium et spes hervorging. Das Thema der Intervention kénnte
grundsatzlicher nicht sein, handelt es doch vom Leben als solches, das es als Geschenk
Gottes zu verstehen gilt - ein Geschenk, das es vor allem zu bewahren gilt, das es
gefahrdet, ein Geschenk, das es an dem auszurichten gilt, was es wachsen lasst.

In seiner letzten Predigt sollte Bischof Elchinger auf diese Gedanken P. Moniers
zurickkommen: «Das Leben ist fir den Menschen eine ungeheure Chance. Es ist unser



grosster Schatz. Es ist auch unsere grésste Aufgabe.»
(Bernard Xibaut; eine P. Monier gewidmete Dokumentation in Text und Bild findet sich
unter http://peremonier.wordpress.com/)

2.7.2014 (Weiteres)

Die Zufdlle des Konzils

Konzilstexte sind relativ, sie sind historisch kontingent. Darauf verweist Hans King -
schon bevor der grdsste Teil der Texte des Konzils verabschiedet sein wird. Leser und
Leserinnen des Konzilsblogs werden Kiing gut verstehen: Die Konzilsgeschichte ist auch
eine Geschichte der Zufalle, der Augenblicke und der glinstigen oder weniger ginstigen
Gelegenheiten.

«Dass auch Konzilsdekrete nicht vom Himmel fallen, dass auch die Dekrete der im
Heiligen Geist versammelten 6kumenischen Kirchenversammlung Menschenwerk sind,
war in der Kirche von jeher bekannt.»Wer das Konzil direkt erlebte, wusste um die
historische Kontingenz: Wer «dabei ist, erfahrt konkret, was fiur ein Dekret und seine
einzelnen Formulierungen die tausend <Zufalligkeiten> des Konzilsalltags bedeuten: also
nicht nur, dass gerade diese Kommission mit gerade diesem Prasidenten und gerade
diesem Sekretar das Dekret vorbereitete, dass vor dem Plenum gerade diese und nicht
eine andere Einflihrung in die Debatte gegeben wurde, [...] sondern auch, dass in jener
Stunde nicht der Prasident, sondern der Vizeprasident den Vorsitz flihrte, dass bei einem
der ungezahlten <ricevimenti> jener protestantische Beobachter gerade diesen Bischof
oder Theologen auf ein bestimmtes Problem aufmerksam machen konnte, dass die dritte
Frage der Moderatoren fiir die Probeabstimmung gerade diesen und nicht jenen Terminus
gebrauchte, [...] dass dieser Bischof oder Peritus auf Grund seiner guten oder
mangelhaften Lateinkenntnisse lberzeugen konnte oder schweigen musste, [...] usw.
[...] Es ist oft beinahe erschreckend, festzustellen, wie in dem ungeheuren Betrieb der
gegen 3000 Teilnehmer am Vatikanum II es oft an einem einzigen Mann hangen kann, ob
dieses oder jenes wichtige Anliegen im Konzil zur Sprache kommt oder nicht, ob es
folglich im Dekret zu finden sein wird, oder nicht.»

(ab; Ku 245 ff.)

3.7.2014 (Weiteres)

Unfehlbare Bruchstiickhaftigkeit

Historische Zufalle bestimmen das Konzil. Hans Kiing tduscht seine Leser und Leserinnen
nicht Gber die Kontingenz des Zustandekommens von Konzilstexten hinweg. «Schlimm
ware nur das eine, wenn man spater vergessen hatte, wie menschlich es nun einmal auf
einem Konzil aus Menschen selbst bei den flr Jahrhunderte bestimmten Dekreten zuging;
wenn man dort alles zu finden meinen sollte, wo in jedem Fall nichtalles zu finden sein
wird.» King lasst es nicht darauf beruhen. Er sieht in den Zufdllen und in der
Bruchstickhaftigkeit des Konzils gerade auch seine Chance:

«Wird der unvollkommene, unvollendete, ratselhafte, teilweise, bruchstiickhafte
Charakter all unserer Glaubensformulierungen auch im Zusammenhang mit dem
Vatikanum II ernstgenommen, besteht keine Gefahr, dass die Dekrete wegen ihrer von
vorneherein zu erwartenden Mangelhaftigkeit den 6kumenischen Dialog statt férdern,
hindern oder beengen.

Dass nach allem Anschein Konzil und Papst gewillt sind, auf neue unfehlbare Dogmen
zugunsten von <Erklarungen> zu verzichten, zeigt deutlich, dass man sich auf dem


http://peremonier.wordpress.com/

Vatikanum II mehr als auf dem Vatikanum I der uniberwindbaren Bruchstiickhaftigkeit
aller Konzilsdekrete bewusst ist. Auf diese Weise dirften keine hoffnungsvollen Wege
grundsatzlich versperrt werden, sondern vielmehr alle Tore flir neue Erkenntnisse und
Fortschritte offengehalten werden.

Und wer weiss, vielleicht kommt einmal die Zeit, da man im Bewusstsein der Tatsache,
dass das Wort <Unfehlbarkeit> zwar die Verbindlichkeit, nicht aber die
Bruchstickhaftigkeit kirchlicher Glaubensformulierungen ausdriickt, einen Begriff finden
wird, der besser als das Wort <Unfehlbarkeit> den streng verbindlichen und zugleich den
zutiefst bruchstlickhaften Charakter in ihrem respektiven wahren, bleibenden Gehalt
umfassend und ausgeglichen umschreibt!»

(ab; Kii 247)

4.7.2014 (Personen)

Von der Vorsehung geschickt

In der dritten Konzilssession wird — am 21. November 1964 - die Konstitution Uber die
Kirche verabschiedet. Sie ist einer grossen Arbeit von Gérard Philips zu verdanken, der in
diesem Blog schon mehrfach gewlirdigt wurde. Als Kardinal Suenens ihm hinter den
Kulissen den Auftrag gab, einen Alternativtext zum vorbereiteten Dokument zu
verfassen, konnte das nicht lange verborgen bleiben. Entsprechend wurde Philips
wahrend der ersten Session angefeindet (vgl. Phi 85f). Im Laufe der Zeit setzte sich der
Entwurf von Philips durch, konnte er das Vertrauen sogar von Kardinal Ottaviani
gewinnen, und Philips wurde so zur =zentralen Figur der Vorbereitung der
Kirchenkonstitution.

In diesem Sinne sagt Yves Congar uber Philips: «Dieser Mann war von der Vorsehung
geschickt» (Co 1,549). Er habe zwar nicht alle Gaben: Seine Texte seien etwas fade,
aber er habe die erstaunliche Gabe, jeden Gegner ganz friedlich zu entwaffnen. «Er allein
konnte machen, was er gemacht hat, namlich dem offiziellen Text durch einen neuen
Text ersetzen, ohne Kampf und Krise» (Co 1,567).

(emf)

5.7.2014 (Personen)

Vom Verrater zum Hauptmitarbeiter

Wahrend einer Retraite im Jahr 1963 hélt Gérard Philips Rickschau und fasst dabei die
geistliche Bedeutung dieser Erinnerungen zusammen:

«Es ist ja doch seltsam, wdhrend einer geistlichen Retraite Erinnerungen an das Konzil zu
schreiben. Aber mir scheint das nicht eine Abweichung zu sein (doch mache ich mir
vielleicht Illusionen), denn in dieser Geschichte ist es Gott, der den Weg angibt: einen
aussergewodhnlichen und manchmal unerklarbaren Weg. Wie ist es méglich, dass ich, der
Uberldufer und Verrater, ein Mitarbeiter, sogar der hauptsachliche Mitarbeiter geworden
bin? Ich habe nichts daflir getan, so wie ich auch nichts getan hatte, weswegen ich als
Uberldufer stigmatisiert werden kénnte, selbst wenn ich zugebe, dass meine Stellung
wahrend der ersten Konzilssession bizarr und vielleicht zweideutig erscheinen konnte.
Aber wie dem auch sei, meine Mitarbeit konnte scheinbar dazu dienen, einen
Kompromiss zu ermoglichen» (Phi 94f).

Er nimmt sich vor, auf Christus zu schauen, «ohne Bedingungen zu stellen, ganz einfach,
also ohne Hintergedanken von Eitelkeit oder Demut, sondern nur mit dem aufrechten
Willen, die eigene Intelligenz einzusetzen und keine Arbeit zu sparen, und vielleicht



zuerst, empfanglich und geduldig zu sein, ohne Verkrampfung» (Phi 95).
(emf)

6.7.2014 (Personen)

Der Diplomat

In den Erinnerungen von Gérard Philips kommt zum Ausdruck, wie sehr er sich bemiiht,
allen Mitgliedern der Kommission freundlich zu begegnen und geduldig mit den Einwirfen
umzugehen.

Zwar riskiert er als «Mann der Mitte» Unzufriedenheit auf beiden Seiten (Phi 95). Auf der
einen Seite flurchtet man, dass er zu viele Konzessionen macht; auf der anderen Seite
zeigt man Misstrauen gegenlber seiner Theologie. Doch seine friedfertige Art beruhigt. Er
ist sich bewusst, dass er in dem Moment, wo er selbst die Eitelkeit von jemandem
verletzen wirde, an Terrain verlieren wirde (vgl. Phi 99).

Philips schreibt seinen Erfolg seinem guten Latein zu, wie auch seinem Talent fir die
Debatte, erlernt in seiner parlamentarischen Vorgeschichte (als belgischer Senator
zwischen 1953 und 1968). «Mgr Parente wird spater, in einer privaten Unterredung, von
<meiner signorilité [Vornehmheit]> sprechen: er hat das italienische Wort franzosisiert.
Aber seine Glickwiinsche sind aufrichtig, und in den Diskussionen hat er sich oft
konziliant gezeigt. Er hat in einer Unterredung mit Rahner gesagt: <Sie sind die lebendige
Theologie, ich bin die tote Theologie>. Ich weiss nicht, in welchem Mass er dies ernsthaft
meinte. Er will auf gar keinen Fall als Integrist gelten» (Phi 101).

Als Philips Ende 1963 zum «secretarius adiunctus» der Theologischen Kommission
gewadhlt wird, sieht er mit gemischten Gefiihlen, dass er der Kandidat einer Partei ist (die
Abstimmung war mit 16:6 Stimmen ausgegangen). Er hofft aber, dass er nach allen
Seiten offen bleiben wird - er habe sich immer dafiir eingesetzt, eine Ubereinkunft zu
erreichen, und bedauert, dass manche den Kampf suchen. Als Parlamentarier bemerkt er
aber auch, wie unvorstellbar es in einem Parlament ware, dass eine Minoritat derart eine
Position der Starke einnimmt und ausspielt (vgl. Phi 116).

(emf)

7.7.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Spate Audienz

Sehr diskret — ohne Mitteilung im Osservatore Romano - empfangt Papst Paul VI. am 7.
Juli 1964 Gérard Philips. Nattrlich ist er informiert tber die bedeutsame Rolle, die dem
belgischen Theologen im Werdegang der Kirchenkonstitution Lumen gentium
zugewachsen war. Im Gesprach zwischen Papst Paul VI. und Yves Congar am 8. Juni
1964 kommt die Rede auf Philips, von dem Papst Paul VI. sagt, er kenne ihn nicht, doch
er warte darauf, ihn einzuladen, wolle ihm im Moment aber alle Freiheit lassen (Co
2,117). Ahnlich notiert Gérard Philips: «Er wollte mir nicht frilher begegnen, um mir in
der Kommissionsarbeit volle Freiheit zu garantieren» (Phi 121).

Im Juli 1964 findet die Audienz nun aber auf den Wunsch von Paul VI. statt. Bei Philips
weckt dies Erinnerungen an eine sehr unglicklich verlaufene Audienz bei Papst Pius XI.
(der die Gruppe der Katholischen Aktion, welche Gérard Philips begleitet hatte, mit einer
nationalistischen Bewegung verwechselt und ihr zu Unrecht harsche Vorwiirfe gemacht
hatte; vgl. Phi 163 Anm. 134).

Diesmal spricht der Papst Philips einen Uberschwanglichen Dank aus und bringt seine
Wertschatzung flr die konziliante Arbeit des Theologen zum Ausdruck (vgl. Phi 121.125).



Im Juni 1964 hatte Philips - anlasslich der 13 «Anregungen» von Paul VI. - den Eindruck
erhalten, dass der Papst hinsichtlich der Kollegialitat noch zdgerlich agiert und nicht
ganzlich Gberzeugt ist. Vor allem scheint er gegentliber der Minoritat entgegenkommen zu
wollen, um weitere Diskussionen zu vermeiden (vgl. Phi 120). Nach der Audienz notiert
Philips: Ich habe den Eindruck, dass ich den Papst in dem einen oder anderen Punkt
bestarken konnte (Phi 122).

(emf)

8.7.2014 (Weiteres)

Anmut streitender Theologen

Es ist, als hatte P. Henri de Lubac SJ schon im Mdrz 1962 gewusst, was ihn am Konzil
alles erwartet. Als Lektlre flir die Reise an einer der vorbereitenden Sitzungen hatte er
sich Stendhals Promenades dans Rome mitgenommen. Darin stdsst er auf dessen
Bemerkung: «Dieser grosse Mensch [Raffael] versteht es, sogar Theologen, die
miteinander disputieren, eine gewisse Anmut zu verleihen» («Ce grand homme [Raphaél]
sait donner de la grace méme a des théologiens qui disputent») (Lu 1,75). Ob Henri de
Lubac noch manchmal an dieses Gemalde gedacht hat?

(emf)

9.7.2014 (Weiteres)

Verschliisselte Botschaften

Der Papst will, dass man die Irrtimer der Moderne verurteilt, so unterstreicht P.
Sebastian Tromp wdahrend einer Kommissionssitzung im Herbst 1963. Dabei hat sich in
der Konzilsaula am 4. Oktober 1963 nur Kardinal Micara dafiir stark gemacht.

Im Hinausgehen erféahrt Yves Congar von Mgr. Prignon, was dahinter steht: Der
betreffende Kardinal Micara habe dem Papst sein Anliegen schriftlich mitgeteilt. Dieser
habe auf die Blatter geschrieben, man soll dies aufmerksam berlcksichtigen «attente
considerandum». Kardinal Suenens habe den Papst gefragt, was diese Notiz bedeute. Der
Papst habe gesagt: «ein héfliches Zeichen, dass ich diese Sache gesehen habe» (Co
1,492).

(emf)

10.7.2014 (Weiteres)

Ich habe gesprochen

«Dixi»: Mit diesem «Ich habe gesprochen» enden die meisten Konzilsreden. Kardinal
Suenens hebt in seinen Erinnerungen hervor, dass der bayrische Benediktinerobere,
nachdem er fir die Wiederherstellung der Patriarchate in der Kirche gesprochen habe,
seine Rede mit den Worten beschlossen habe: «Dixi et salvavi animam meam»: «Ich
habe gesprochen und meine Seele gerettet», oder freier: Ich habe gesagt, was ich vor
meinem Gewissen sagen musste, ganz gleich, was nun daraus wird, ungeachtet dessen,
dass es vielleicht kein Gehor finden wird.

Suenens wirdigt diesen Redeabschluss, der bedeutet habe, dass diese Rede nicht auf
eine Wirkung bereits morgen und Ubermorgen zielte, aber gleichwohl versuchte, durch all
das, was einen Gedanken in der Gegenwart geradezu unméglich scheinen lasse, eine
Schneise zu schlagen.

Es handelt sich um die Rede des Abtprases der bayrischen Benediktinerkongregation



Johannes Hoeck am 19. Oktober 1964, die einige Aufmerksamkeit auf sich zog.
(emf; vgl. Su 172f; Lu 2,224f)

11.7.2014 (Personen)

Letzter deutscher Konzilsvater Johannes Jobst gestorben

Heute, am 11. Juli 2014, findet in der Stiftskirche Wilten in Innsbruck, die Abschieds- und
Dankesmesse fiir den verstorbenen Missionsbischof Johannes Jobst statt (vgl. Meldung
http://religion.orf.at/stories/2656531/). Johannes Jobst wurde am 5. Juli 1920 in
Frankenberg bei Regensburg geboren. In den Pallottinerorden eingetreten wurde er nach
Australien gesandt. 1959 wurde er Bischof des riesigen, aber bevdlkerungsarmen
Kimberly-Distriktes (er verlegte den Bischofssitz von Beagle-Bay nach Broome).

Auf der Internetseite der Pallottiner wurden anldsslich der Einladung des ehemaligen
Konzilsvaters nach Rom einige Reminiszenzen publiziert:

«Mit sichtlicher Freude erzahlt der 92-]Jahrige von den Debatten des Konzils. Die
<missionarische Dimension> der Kirche habe ganz im Vordergrund gestanden. Dass jeder
Getaufte Missionar ist, das freute ihn, eben nicht allein Ordensleute und Priester. Darum
habe er auch wie viele andere zwei Mal den Entwurf des Dekretes Uber die Mission
abgelehnt und erst der Neufassung zugestimmt. Unvergesslich ist ihm, wie sehr das
Konzil die Stellung der Ortskirche und des Ortsbischofs hervorgehoben habe. Das habe
ihn fir seine Arbeit im fernen Broome sehr ermutigt. Er trdumte damals von
Kirchenregionen».
(http://www.pallottiner.org/aktuell/meldung/1175/Der-einzige-noch-lebende-deutsche-
Konzilsvater-Pallottiner-Bischof-Johannes-Jobst-ueber-die-letzte-Reihe-in-der-
Konzilsaula-und-seinen-Erstkontakt/ Dank fiir den Hinweis von Assoc. Prof. Dr. Christoph
Wagener; emf)

12.7.2014 (Im Fokus des Konzils)

Eine eigene konziliare Missionserkldarung - ja oder doch besser nicht?

Nach einem im Frihjahr 1964 getroffenen Beschluss der Zentral- und
Koordinierungskommission sollten alle in der Konzilsaula noch nicht diskutierten Entwiirfe
in wenige Leitsatze (sog. Propositiones) zusammengefasst und im Plenum der
Generalkongregationen auf der dritten Session dann ohne lange Diskussion zur
Abstimmung vorgelegt werden. Dazu gehdrten auch die «Leitsdtze Uber die
missionarische Tatigkeit der Kirche» (vgl. Konzilsblog vom 25.9.2013).

Der zur selben Zeit als Peritus in die «Missionskommission» berufene Minsteraner
Missionswissenschaftler, Prof. Dr. Josef Glazik, beschreibt in seinen persdnlichen
Erinnerungen die damalige allgemeine Stimmung als «nicht glinstig». «Es war sozusagen
offenes Geheimnis, dass die Leitsdtze in der Konzilsaula nicht die notwendige Mehrheit
bekommen wirden. Sie sahen zu sehr nach Rezepten aus und waren doch nur
Gemeinplatze, die der wirklichen Missionssituation in den verschiedenen Kontinenten
niemals gerecht werden konnten. Von nicht wenigen Konzilsvatern wurde erwogen, ob es
nicht ratsam sei, sich mit den missionarischen Aussagen der bereits verabschiedeten
Konzilsdokumente zu begniigen und auf ein eigenes Missionsdokument zu verzichten.
Allerdings wiinschten die Missionsbischodfe als Ersatz daflir eine feierliche und engagierte
Erklarung des Konzils Uber die Notwendigkeit und aktuelle Dringlichkeit der
Missionstatigkeit. Manche von ihnen fiirchteten namlich, die Aussage des Konzils Uber
den Okumenismus und Uber den Dialog mit den nichtchristlichen Religionen sowie die


http://www.pallottiner.org/aktuell/meldung/1175/Der-einzige-noch-lebende-deutsche-Konzilsvater-Pallottiner-Bischof-Johannes-Jobst-ueber-die-letzte-Reihe-in-der-Konzilsaula-und-seinen-Erstkontakt/
http://www.pallottiner.org/aktuell/meldung/1175/Der-einzige-noch-lebende-deutsche-Konzilsvater-Pallottiner-Bischof-Johannes-Jobst-ueber-die-letzte-Reihe-in-der-Konzilsaula-und-seinen-Erstkontakt/
http://www.pallottiner.org/aktuell/meldung/1175/Der-einzige-noch-lebende-deutsche-Konzilsvater-Pallottiner-Bischof-Johannes-Jobst-ueber-die-letzte-Reihe-in-der-Konzilsaula-und-seinen-Erstkontakt/

Erklarung der Religionsfreiheit kénnte der Missionstatigkeit den Boden entziehen und sie
als sinnlos erscheinen lassen.»
(Giancarlo Collet)

13.7.2014 (Im Fokus des Konzils)

Beobachter bei der Arbeit

Sie beobachten - aber sie tun weit mehr als das: die nichtkatholischen Beobachter auf
dem Konzil. Zwar ist es eine ihrer Aufgaben, ihre jeweiligen Kirchen Uber die Vorgange
auf dem Konzil zu informieren. Doch dank dem grossen Engagement von Kardinal
Augustin Bea werden sie zugleich zu Beratern. Wahrend der Sessionen treffen Vertreter
des Sekretariates flir die Einheit der Christen jeden Dienstag mit nichtkatholischen
Beobachtern zusammen und bitten sie um ihre Meinung (vgl. A 5,566). Anlasslich einer
dieser Zusammenkiinfte im Herbst 1963 notiert Yves Congar: «Ich bewundere die
Aufmerksamkeit der Beobachter, die wirklich ARBEITEN» (Co 1,415).

Am Ende derselben Sitzung schreibt er begeistert: «Es ist fantastisch: Man diskutiert die
dogmatischen Texte mit den anderen, und das so, dass sie davon ausgehen, dass diese
Texte sie angehen, und dass wir davon ausgehen, dass sie uns etwas mitzuteilen haben»
(Co 1,418).

(emf)

14.7.2014 (Personen)

Kein Raum fiir Oscar Cullmann

Nicht allen waren die nichtkatholischen Beobachter genehm. Als Ende November 1963
der renommierte Exeget Oscar Cullmann einen Vortrag halten soll, braucht es einen
Raum, der gross genug ist, um die erwarteten Zuhorer aufzunehmen. Doch weder bei der
Gregoriana, noch beim Angelicum noch beim Bibelinstitut wurde Aufnahme gewahrt (die
Odysee der Suche nach dem Ort lasst sich bei Congar nachvollziehen: Co 1,523.532-
534.536f.539.560). Unklar bleibt, wo genau das Hindernis lag, bei der Kongregation fir
die Seminare und Universitdaten oder (wahrscheinlicher) an héherer Stelle.

Erzbischof Weber von Strasbourg kann schliesslich einen Raum bei der franzdsischen
Kirche in Rom, St. Louis des Frangais, bereitstellen. Dort findet die Konferenz Uber die
Heilsgeschichte im Neuen Testament statt, die Congar als «SEHR SCHONE Konferenz»
wirdigt (Co 1,575).

Cullmann wird nachgesagt, dass er gute Beziehungen zu Paul VI. hat, doch verzichtet er
darauf, sie flr diese penible Situation fruchtbar zu machen. Culllmann war der
aufbrechenden Okumene gegeniiber sehr positiv eingestellt. Wé&hrend der zweiten
Konzilssession &ussert er: «Die Veréffentlichung des Okumenismusschemas wird ein
wichtiges Ereignis im Leben der rdmisch-katholischen Kirche darstellen, und als
Protestanten sind wir dankbar fir die neue Einstellung und den Wunsch, den Glauben
ausserhalb der rémischen Kirche zu verstehen» (zit. A 3,339 Anm. 134).

(emf; vgl. Ry 256)

15.7.2014 (Personen)

Ganz ins Konzil hineingenommen

Zu Beginn des Konzils hatte der Exeget Oscar Culllmann zwar vor falschen Erwartungen
gewarnt, wohl aber mit Hoffnung die Erneuerung begrisst, die sich mit dem Konzil



anbahnte. Ein wichtiger dkumenischer Punkt schien ihm, Uber der Entdeckung der
Ubereinstimmungen ein neues Verhéltnis zu dem zu gewinnen, was sich als Differenz
zeigt. Dies ist in seinen Augen «gerade das, was der Katholizismus mehr hat (von uns
aus gesehen: was er zuviel hat), und umgekehrt das, was wir weniger haben (vom
katholischen Standpunkt aus gesehen: was uns fehlt). Nach meiner Meinung wird das
Gesprach Fortschritte machen, wenn unsere Brider das <weniger>, das sie bei uns
feststellen, nicht ohne weiteres einfach als negativ betrachten, [...] als willkirliche
Verengung, sondern als eine durch den Heiligen Geist eingegebene bewusste
Konzentration auf das, was nach unserer Meinung die einzige Mitte unseres Glaubens an
Christus bleiben muss». Damit verbindet Cullmann zugleich die Gewissensfrage an die
eigene Seite, «ob an gewissen Punkten anstelle einer Konzentration nicht doch [...]
gemessen an der Bibel, eine Verengung eintreten ist und ob unsere Kirchen nicht gewisse
biblische Elemente zu Unrecht haben fallen lassen».

Die Anwesenheit der nichtkatholischen Beobachter beim Konzil beschreibt Cullmann mit
den Worten Kardinal Beas als «ein Wunder»: «Wenn ich uns allmorgendlich unsere
Platze, die beinahe Ehrenplatze sind, gegeniber den Kardindlen einnehmen sehe, wenn
der Konzilssekretar jeden Morgen nach der Messe das <exeant omnes> (alle sollen
hinausgehen) ausspricht und wir auf unseren Pldtzen bleiben kénnen, wundere ich mich
immer wieder von neuem Uber die Art und Weise, mit der wir wirklich ganz in dieses
Konzil hineingenommen sind» (Oscar Cullmann

(emf; Zitate aus Mario von Galli; Bernhard Moosbrugger: Das Konzil. Bild- und
Textbericht. Bd. 1: Chronik der ersten Sessio. Olten: Walter, 1963, 72f)

16.7.2014 (Im Fokus des Konzils)

Okumene im Riickblick

«Dass die Wiedervereinigung der getrennten Christen - der Okumenismus, wie man
wenig schén und leicht missverstandlich im Lateinischen sagt - auf dem zweiten
Vatikanischen Konzil diskutiert wurde, war schon flr sich ein kirchengeschichtliches
Ereignis, dessen Konsequenzen gar nicht abzusehen sind. Selbstverstandlich gab es auch
hier Gegenstimmen. Aber sie waren hier noch mehr vereinzelt und noch weniger
reprdasentativ als in anderen Debatten.

Das Schema <De Oecumenismo> war vom Sekretariat fur die Einheit der Christen unter
der Leitung von Kardinal Bea unter Einbeziehung und Zusammenfassung der in der
ersten Session vorgelegten dkumenischen Texte der theologischen Kommission und der
Kommission flr die orientalischen Kirchen Uberdurchschnittlich gut vorbereitet worden.
Dies wirkte sich flr die Debatte insofern sofort giinstig aus, als weniger negativ kritisiert
zu werden brauchte und die Diskussion mehr auf das Positive und Konstruktive gerichtet
werden konnte. Es war dabei ein grosses Erlebnis, zu sehen, wie nicht nur aus dem
zentraleuropadischen Raum, sondern auch aus Italien, Spanien, Nord- und Sidamerika,
von Afrika und Asien héchst eindrucksvolle Stimmen fiir den <Okumenismus> (der ja
nicht eine Theorie und Doktrin, sondern eine pastorale Aktion und Bewegung sein will)
laut wurden. Die Diskussion dauerte vom 18. November bis zum Ende der zweiten
Session und ist noch nicht abgeschlossen.»

(Ku 238; ab)

17.7.2014 (Rezeption)
Okumene anfangen!



Okumene l&sst sich prioritér als Handeln, als Sache der Praxis, begreifen. Entsprechend
ist auch die Einschitzung Hans Kiings gegeniiber dem Okumene-Schema im Jahr 1964
ausgesprochen positiv. Besonders beim Okumene-Thema ist Hans Kiing schon friith zum
Ubersetzer von Konzilsanliegen gegeniiber der Kirchenbasis geworden. Seine
Zusammenfassungen der Konzilstexte wollen nicht nur berichten, sie dréangen auch zur
Tat, zur «Umsetzung» des Konzils:

«Das Schema selbst will keine umfassende und erschépfende Abhandlung bieten iber
das, was Uber die Vorbereitung der Wiedervereinigung der getrennten Christen gesagt
werden kann. Es will vielmehr einige pastorale Prinzipien und Weisungen
zusammenfassen, die in der gegenwartigen Stunde erfordert sind, um eine ernste
Vorbereitung der Wiedervereinigung von seiten der katholischen Kirche her in den
verschiedenen Sektoren wirksam in die Wege zu leiten. Es ist also in erster Linie fir die
Katholiken selbst bestimmt und entspricht so dem richtigen 6kumenischen Grundsatz,
dass jede Kirche zuerst einmal bei sich selbst anfangen soll, und vor allem einmal
ernsthaft und auf der ganzen Linie anfangen soll. Nach einigen Jahren wird man weitere
theologische und praktische Erfahrungen gesammelt haben und mehr sagen kénnen.
Jedenfalls wird auch im vorliegenden Schema den anderen kirchlichen Gemeinschaften
eine Rolle im gottlichen Heilsplan zugestanden, das Gemeinsame zwischen der
katholischen Kirche und den anderen christlichen Kirchen wird stark hervorgehoben und
als Basis angenommen fir eine weitere Annaherung und groéssere Gemeinschaft. Es
ergeht die Aufforderung, alles zu unterlassen, was der Wiedervereinigung schaden kann,
und alles zu tun, was ihr helfen wird. Die Reform der katholischen Kirche - die
liturgische, biblische, pastorale Erneuerung - wird als Voraussetzung der
Wiedervereinigung stark betont, ebenso die Notwendigkeit der inneren Umkehr und des
echt evangelischen Lebens der einzelnen Katholiken.»

(ab; Ki 238f)

18.7.2014 (Rezeption)

Unerledigtes im Okumene-Schema

Der Okumeniker Hans Kiing fasst die offenen Fragen im Okumene-Schema spiirbar auch
aus der Perspektive der «anderen», der nicht katholischen Christinnen und Christen
zusammen. Dabei beruft er sich auch auf die Stellungnahmen etlicher Konzilsvater, deren
Wort im Sekretariat fiir die Einheit der Christen offene Ohren gefunden hatte:

«Fur viele nichtkatholische Christen wirde das Schema in der vorgelegten Form
zweifellos vielfach unbefriedigend, zu iuristisch und zu statisch sein. Fir sie ist zum
Beispiel schwer verstandlich, wie die katholische Kirche begriinden kann, dass alle
Kirchen nur Teile der Wahrheit, die katholische Kirche aber die Totalitdat der Wahrheit
habe, ungeachtet der Tatsache, dass auch die katholische Kirche viele Wahrheiten des
Evangeliums lange Zeit vergessen, bersehen und vernachlassigt habe.

Dass nur die orthodoxen Kirchen <Kirchen> genannt werden sollen, wirde sehr viele
Evangelische unnétig zurickstossen. Das Kriterium der episkopalen Kirchenverfassung
(bzw. der damit verbundenen Eucharistiefeier) schein willklrlich zu sein und der
Problematik der protestantischen Reformation nicht gerecht zu werden. Bei vielen
Kirchengemeinschaften mit episkopaler Kirchenverfassung, wie etwa bei der
Anglikanischen Kirche oder der Lutherischen Kirche Schwedens, ware schwierig zu sagen,
ob sie <Kirche> oder nur <Gemeinschaft> (communitas) genannt werden sollen [...].

In die Definition dessen, was Kirche ist, lassen sich nicht beliebig viele Elemente und
Bedingungen einfligen, wenn man nicht einer unbiblischen Verengung des Kirchenbegriffs



zum Opfer fallen will. [...] Theologisch richtig und dkumenisch fruchtbar ware es, von
einem minimalen Rahmenbegriff auszugehen. Etwa: Kirche darf genannt werden jede auf
dem Boden der Heiligen Schrift universell geordnete Gemeinschaft von getauften
Christen, die an Christus, den Herrn, glauben, die die Eucharistie feiern wollen, nach dem
Evangelium zu leben trachten und Kirche genannt sein wollen.»

(ab; Kii 239f)

19.7.2014 (Rezeption)

Seelsorge der 1960er Jahre - 6kumenischer Notstand

Konfessionsverschiedene Ehen, in der Sprache friherer Jahre sog. Mischehen, waren eine
drangende und dringliche Herausforderungen fir die Auseinandersetzung des Konzils mit
dem Okumene-Thema. Hier geriet die katholische Seelsorge gerade in
konfessionsgemischten Gebieten und in der Diaspora immer o6fter in Sackgassen. Was
heute kaum noch bewusst ist, bringt die Kommentierung von Hans Kiing in Erinnerung,
der 1964 die Not, die auch viele Seelsorger damals empfanden, mit drastischen Worten
wiedergab. Fir den «Mann der Strasse in unseren Landern» sei die Frage der Mischehen
«Konzilsanliegen Nummer eins».

King fahrt fort: «Millionen sind dadurch der katholischen Kirche unnétig entfremdet
worden. Nimmt man wirklich Uberall genligend ernst, wenn in einer durchschnittlichen
Diasporapfarrei, wie mir vor kurzem ein Seelsorger von seiner Gemeinde voller Sorge
berichtete, von allen Ehen der Pfarrei 59%gemischte Ehen und 41% unglltige gemischte
Ehen sind [...]? Wie soll es mdéglich sein, in einer Pfarrei, in der demnach fast die Halfte
der Ehen kirchlich ungiiltige Ehen sind, deren Kinder kirchlich nicht als legitim betrachtet
werden kénnen, einigermassen verninftige Seelsorge zu treiben? So versteht man leicht,
dass der mutige Vorschlag des Kardinals von Kdln, die nichtkatholisch geschlossenen
Ehen als giltige Ehen anzuerkennen, weithin in unseren Landen von Katholiken und
Evangelischen, vom Klerus und von den Laien mit Freude und Hoffnung begriisst wurde.
Dass die Frage der konfessionellen Kindererziehung spater auch noch einer Regelung
bedarf, die einen theologisch vertretbaren Ausweg in echten Gewissenskonflikten
ermaglicht, ist dabei eine sehr verbreitete Erwartung.»

(ab; Ki 240f)

20.7.2014 (Rezeption)

Wozu die Zeit nicht reichte

So gross die Fortschritte des Konzils im Bereich der Okumene auch waren: lédngst nicht
alle wichtigen Themenfelder konnten wahrend der zweiten Konzilssession zum Abschluss
gebracht werden. Hans Kiing halt mit splirbarer Freude fest, dass die ersten Kapitel des
okumenischen Schemas mit 95% Zustimmung angenommen worden waren. «Die
Abstimmung beweist, welch weiter und grosser Weg in den letzten finf Jahren
zurlickgelegt wurde.» Allerdings konnten wichtige Themen nicht mehr abschliessend
behandelt werden, auch wenn man wahrend der Konzilssession noch von einer baldigen
Abstimmung ausging: Es ging um das Verhdltnis zu den Juden und um die
Religionsfreiheit. Auch wenn es hier noch keine definitive Textform gab, waren die
Themen gesetzt - und zwar auch in der Wahrnehmung der ganzen Welt.

«Die Welt horchte auf, als sie vernahm, dass die katholische Kirche - nach langen
Jahrhunderten eines offenen oder verdeckten Antisemitismus innerhalb der Kirche, ohne
den auch der nationalsozialistische Judenhass nicht denkbar gewesen ware - tief



eingewurzelte religidse Vorurteile gegeniber dem alten Gottesvolk Israel korrigieren
wolle, ohne dabei zu politischen Fragen (Staat Israel) Stellung zu nehmen. Die
Einfihrung des vierten Kapitels durch den deutschen Kurienkardinal Bea, der auch lUber
die nationalsozialistische Judenverfolgung mit grosser Offenheit sprach, wurde im Konzil
mit ebensoviel Beifall bedacht wie die Vorlage des Kapitels Uber die religiose Freiheit
durch Bischof de Smedt von Briigge.» Dass die Kirche um eine klare Positionierung in
diesen Fragen nicht mehr herumkommen kdnne, war dem Konzil deutlich. Kardinal Bea
habe «feierlich versprochen, dass aufgeschoben nicht aufgehoben bedeute». Kiing
resimiert: «Die Vorlage allein dieser beiden Kapitel bedeutet ein 6kumenisches Ereignis
von erstrangiger Bedeutung.»

(ab; Kii 241f)

21.7.2014 (Personen)

Paul VI. bejahte den technischen Fortschritt

Wie keiner seiner Vorganger war Paul VI. von einem grossen Fortschrittsoptimismus
gepragt. Aber dieser Fortschritt durfte flr ihn kein Selbstzweck sein, sondern dieser sollte
das Zusammenleben der Menschen erleichtern und die Lebenschancen der Bedrangten
fordern, was in letzter Konsequenz ein Beitrag zur grésseren Ehre Gottes sei.

Dem am 2. Juli 1963 in Privataudienz empfangenen John F. Kennedy empfing er mit der
Aussage: «Die letzten Jahre haben beeindruckende Entwicklungen bei der Erforschung
des Weltraums mit sich gebracht, zu denen die USA beachtliche Beitrdge geleistet haben.
Moégen dies Unternehmungen zur Ehre Gottes beitragen, des Schopfers und héchsten
Lenkers der Welt. Weil sie so vielversprechend fiir das Wohl der Menschheit sind, mégen
sie auch einen wahren und friedlichen Fortschritt einleiten, der die Menschen zu einer
universalen briderlichen Gemeinschaft zusammenschliesst.» Paul VI. machte klar, dass
der amerikanische Prasident sich mit seinen Prinzipien im Einklang mit der Kirche finden
durfte.

Eine besondere Faszination Ubte schliesslich die erste Mondlandung am 21. Juli 1969 auf
Paul VI. aus; dieses Interesse inszenierte er o6ffentlich, indem er bewusst sich in der
Sternwarte von Castel Gandolfo filmen und fotografieren liess, auch, wie er mit grosser
Anteilnahme die Landung am Fernseher mitverfolgte. Er Ubermittelte schliesslich den
erfolgreichen Astronauten in englischer Sprache eine live Ubermittelte Botschaft, die dem
Geschehen eine sittliche und religiose Weihe verlieh.

(ufw; Er 180-182.)

22.7.2014 (Aktuelle Bezilge)

Friichte des Christseins

Dem Vorvorganger des ernannten Sittener Bischofs Jean-Marie Lovey, Henri Kardinal
Schwery, ist es ein Anliegen, die Verwirklichung des Konzil ins Gebet zu nehmen. In
seinem Buch La foi et la culture aus dem Jahr 2013 bittet er die Leserinnen und Leser,
dies «mit einem kritischen, so hellsichtig wie mdéglichen Blick» zu tun. Die Aneignung des
Konzils werde auf diese Weise eine Antwort auf die Herausforderung, <«unseres
Christseins von der Tiefe unserer Wurzeln her bewusst zu werden», damit es wachsen
und Frucht bringen kann.

(mgq,Zitat: Henri Schwery, La foi et la culture. Relecture de Vatican II sur les relations
entre /’église et le Monde, fruit de I’Année de la Foi 2012-2013, Sitten 2013, 6.)



23.7.2014 (Aktuelle Beziige)

Kardinal mit Lautsprecher

Die Zeichen der Zeit zu lesen stellt nach Kardinal Schwery eine grosse Herausforderung
dar, der sich Christinnen und Christen nicht entziehen koénnen: «Ich moéchte der
Universalkirche und der ganzen Welt mit dem lautesten Lautsprecher von der
Notwendigkeit kiinden, die Zeichen unserer Zeit zu lesen! Sie haben sich seit 200 Jahren
immer deutlicher bemerkbar gemacht! Sie waren die Kiinder eines beispiellosen Konzils,
das mit keinem der zuvor abgehaltenen allgemeinen Konzile vergleichbar ist, und das
niemand kommen sah! Kirchliche Amtstrager und gldubige Laien, wir haben Grund,
demditig einzugestehen, diese Zeichen nicht gelesen zu haben, obwohl wir doch immer
besser darin werden, das Wetter der nachsten Woche vorherzusagen und uns Uber das
zu informieren, was sich in diesem Moment auf dem Planeten und sogar im Weltall
abspielt.»

(mgq,Zitat: Henri Schwery, La foi et la culture. Relecture de Vatican II sur les relations
entre I’Eglise et le Monde, fruit de I’Année de la Foi 2012-2013, Sitten 2013, 24).

24.7.2014 (Personen)

Sehen - Urteilen - Handeln

Untrennbar mit dem Namen Jozef Cardijn und der Christlichen Arbeiterjugend verbunden
ist der Dreischritt «Sehen - Urteilen - Handeln». Der Lebensweg des am 13. November
1882 in Schaarbeek geborenen und am 24. Juli 1967 in Lowen gestorbenen Seelsorgers
und Kardinals zeigt in besonderer Weise, wie die Kirche mit dem Konzil das aufgriff, was
im christlichen Leben und Denken z.T. Uber Jahrzehnte hinweg gewachsen war.
Besonders deutlich wird dies darin, wie sich die Methode «Sehen - Urteilen - Handeln»
wahrend der Konzilsarbeiten mehr und mehr Bahn verschaffte und seitdem aus dem
Leben der Kirche nicht mehr wegzudenken ist.

Cardijn selbst wirkte zunéachst als Peritus, nach der Kardinalsernennung 1965 dann auch
als Konzilsvater an der Entstehung wichtiger Konzilsdokumente mit. Wer sich am
heutigen Todestag Cardijns mit dessen Wirken beschdftigen mdchte, sei auf die
umfangreiche Materialsammlung (inkl. Videos) unter www.josephcardijn.com verwiesen.
(mgq; PersLex 70f)

25.7.2014 (Personen)

Kardinal Dopfner auf youtube

Der Miinchener Erzbischof Julius Kardinal Dépfner gehdrte nicht nur zu den wichtigsten
Konzilsvatern des II. Vaticanums, sondern auch zu den entscheidenden Akteuren seiner
Rezeption. Am 24. Juli 1976 starb er erst 62-jahrig. Zu seinem 100. Geburtstag im
August 2013 wurde vom Erzbischéflichen Ordinariat Minchen und Freising ein Uberaus

sehenswerter Film in Auftrag gegeben, zZu sehen unter:
http://www.youtube.com/watch?v=wzI80ARMuUuA
(mq)

26.7.2014 (Personen)
Karl Barth, Karl Rahner und die Heiligen
In einem Beitrag Uber das Gebet zu den Heiligen erinnert Karl Rahner, dass er wahrend


http://www.josephcardijn.com/
http://www.youtube.com/watch?v=wzI80ARMuuA

des Konzils Gelegenheit gehabt habe, sich in Rom «mit dem grossen Karl Barth zu
unterhalten». Um eine Anndherung zur Praxis der Anrufung der Heiligen zu suchen, habe
er ihn gefragt: «Kann ich einen anderen Christen bitten, er mdge fir mich beten? Nach
kurzem Zégern antwortete Barth: Man soll ihn bitten, mit uns zu beten».

Rahner gesteht, dass er bei der Begegnung selbst die Antwort Barths als Ausflucht
empfunden habe. Zur Zeit seiner Erinnerung kann er die Zuwendung zu den Heiligen, die
durchaus die Gestalt der Anrufung um Firbitte annehmen koénne, durchaus als
«glaubende Realisation der Gemeinschaft der Heiligen» verstehen.

Die von Rahner erwahnte Begegnung wird vermutlich nicht wahrend des Konzils
stattgefunden haben, sondern 1966 anlasslich des «nachgeholten» Besuchs von Karl
Barth in Rom (siehe dazu Konzilsblog vom 28. bis 31. Juli 2014). Karl Barth erwahnt in
seinem Bericht, es habe eine «vertrauliche Unterhaltung» mit Karl Rahner, Joseph
Ratzinger und Otto Semmelroth gegeben. Er habe sie gebeten, «sich Uber ihre etwas
divergierenden Ansichten in Sachen Mariologie vor meinen Ohren auszusprechen» (Karl
Barth:Ad LiminaApostolorum. Zirich: EVZ, 1967, 15).

(emf; Karl Rahner: Gebet zu den Heiligen [1979]. In: ders.: Sdmtliche Werke. Bd. 29:
Geistliche Schriften. Spéte Beitrdge zur Praxis des Glaubens. Freiburg i.Br.: Herder,
2007, 255-279, 273)

27.7.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Geburtsstunde der Joint Working Group

Kann die rémisch-katholische Kirche Mitglied des in Genf ansdssigen ORK werden? Diese
Frage stand im Mittelpunkt der Beratungen wahrend des Treffens des
Exekutivausschusses des ORK, das vom 27. Bis 31. Juli 1964 im bayerischen Tutzing
stattfand.

Wahrend die Konzilsbeobachter eine Mitgliedschaft der romisch-katholischen Kirche im
ORK fiir nicht realistisch hielten, sah v.a. der schottische reformierte Missionsbischof
LesslieNewbigin  (1909-1998) von der ORK-Kommission fiir Weltmission und
Evangelisation die Mdglichkeit einer solchen Mitgliedschaft durchaus gegeben.

Die diesbeziiglichen Diskussionen waren ausgesprochen komplex und zogen sich
dementsprechend lange hin - bis weit tiber das Konzil hinaus. Im Nachgang zum Treffen
in Tutzing wurde wahrend der dritten Sitzungsperiode vereinbart, zunachst eine
Gemischte Arbeitsgruppe einzurichten, um die Grundlagen kinftiger Zusammenarbeit zu
klaren. Diese «Joint Working Group» traf sich erstmals 1965 in Bossey bei Genf, wo aus
Anlass des 40-jahrigen Konzilsjubilaums erneut ein Treffen stattfand
(http://www.oikoumene.org/en/resources/documents/wcc-commissions/joint-working-
group-between-the-roman-catholic-church-and-the-wcc/reflections-on-the-joint-working-
group-between-the-roman-catholic-church-and-the-wcc-1965-2005).

(mq;vgl. A5, 578f)

28.7.2014 (Personen)

Aufgeschoben, nicht aufgehoben: Karl Barth in Rom (1)

Nach einem Flughafengesprach mit Oscar Cullmann Ende Januar 1964
http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m110975

hatte sich Yves Congar sich daflr stark gemacht, damit Karl Barth zum Konzil eingeladen
wirde. Ende Juli kommt er wiederum im Gesprach mit Cullmann auf dasselbe Thema
zurlick. Dies ist Anlass, bei Karl Barth selbst nachzulesen, was aus dieser Einladung


http://www.oikoumene.org/en/resources/documents/wcc-commissions/joint-working-group-between-the-roman-catholic-church-and-the-wcc/reflections-on-the-joint-working-group-between-the-roman-catholic-church-and-the-wcc-1965-2005
http://www.oikoumene.org/en/resources/documents/wcc-commissions/joint-working-group-between-the-roman-catholic-church-and-the-wcc/reflections-on-the-joint-working-group-between-the-roman-catholic-church-and-the-wcc-1965-2005
http://www.oikoumene.org/en/resources/documents/wcc-commissions/joint-working-group-between-the-roman-catholic-church-and-the-wcc/reflections-on-the-joint-working-group-between-the-roman-catholic-church-and-the-wcc-1965-2005

wurde.

«Es moégen rund 2 2 Jahre her sein, dass ich von dem bekannten Sekretariat fir die
christliche Einheit in Rom indirekt und inoffiziell angefragt wurde, ob ich die Freudigkeit
habe, mich fir die zwei letzten Sessionen des Zweiten Vatikanischen Konzils persénlich
als <Beobachter> dorthin einladen zu lassen. Die Freudigkeit dazu hatte ich wohl, aber die
Anfrage erreichte mich, wenn ich nicht irre, bereits in einem der von mir damals
ausgiebig frequentierten Spitaler, und so musste ich mich, durch hdhere Gewalt
verhindert, zum Verzicht entschliessen» (9).

Damit ist die Sache jedoch noch nicht zu Ende. «Als dann meine Lebensgeister durch
Gottes Giite und die Kunst meiner Arzte noch einmal zu erwachen begannen, schrieb ich
einen Brief nach Rom: ob man dort geneigt sei, mich nun gewissermassen postfestum
zum Einsammeln einiger direkter Informationen zu empfangen» (10). Barth, der sich mit
den Vorgangen des Konzils eingehend befasst hatte, wiinschte, seine Kenntnisse vor Ort
zu vertiefen. Als seine Anfrage positiv beantwortet wurde, machte er sich an das Studium
der lateinischen Konzilsdokumente und arbeitete dazu Frageschemata aus. So war er fir
die Begegnung mit seinen Gesprachspartnern wahrend des vom Sekretariat fur die
Einheit der Christen zusammengestellten Besuchsprogramms 1966 bestens vorbereitet.
«Das Sekretariat fir die christliche Einheit [...] hat alles getan, um mir die Wege zu einer
Reihe von flr die Situation im nachkonziliaren Rom charakteristischen Personen und
Personenkreisen zu 6ffnen» (10).

(emf; Zitateaus: Karl Barth: Ad LiminaApostolorum. Ziirich: EVZ, 1967)

29.7.2014 (Personen)

Nicht zum Streiten: Karl Barth in Rom (2)

Begleitet von seiner Frau und seinem (katholischen) Hausarzt reist Karl Barth vom 22.-
29. September 1966 nach Rom. Wir wurden «abwechselnd von Bischof Willebrands [...]
und von dem urchigen P. Magnus Loéhrer aus Einsiedeln [...], gelegentlich auch von Mgr.
Salzmann, einem Oberwalliser, gefihrt, eingefihrt, belehrt und gelegentlich auch in
mehr weltlicher Form erfreut und erheitert. Ich bin schon in fritheren Jahren mehrfach in
Rom gewesen, aber noch nie so — im besten Sinn des Wortes - vergnlgt wie diesmal»
(11).

Tatsachlich legt er in seinen stundenlangen Gesprachen jeweils einige seiner
Frageschemata vor, um dann die Antworten der Theologen entgegenzunehmen. Barth
wirdigt die Atmosphare einer «gegenseitig briderlich-vertraulichen Aufgeschlossenheit
und Sachlichkeit. Stiess ich bei den Kontrahenten auf etwas hartere oder auch auf allzu
weiche Stellen, so hitete ich mich wohl, nachzustossen, sondern eilte zur nachsten
Frage. Ich war ja wirklich nicht zum Streiten dorthin gekommen» (12).

Aus der Vielfalt von Begegnungen mit Dominikanern, Benediktinern, Franziskanern und
sonstigen Gelehrten hebt Barth die «mit den Jesuiten auf der Zinne ihrer Gregoriana, wo
ich von meinem Sitz aus bei strahlendem Herbstwetter bestéandig die Kuppel von St.
Peter direkt vor Augen hatte und also im Strom der ausgetauschten Reden nie vergessen
konnte, wo ich mich befand» (13). Bei einer Begegnung mit Kardinadlen sei er gewirdigt
worden, «als ware ich selbst dergleichen, mir fehlte aber das dazugehdrige rote
Kappchen» (14).

(emf; Zitateaus: Karl Barth: Ad LiminaApostolorum. Zirich: EVZ, 1967)

30.7.2014 (Personen)



Trotzig evangelisch-katholisch: Karl Barth in Rom (3)

Der nicht sachliche, wohl aber dramatische Hohepunkt der Zeit in Rom ist fliir Karl Barth
«unser Empfang im innersten Sanktuarium der rémisch-katholischen Kirche»: Audienz
bei Papst Paul VI. Die Erinnerung an diese Stunde zahlt er zu den «angenehmsten
Erinnerungen unserer Woche». Auch dem Papst legt Karl Barth «schiichtern wie ich bin»
die eine und andere seiner mitgebrachten Fragen vor, unter anderem die nach dem
eigenen theologischen Status «als einer von den <fratressejuncti>» (15). Vor allem will
Barth wissen, ob in dieser Formel das Wort fratresmehr als das sejuncti zu unterstreichen
sei. «Er [der Papst] schien damit einverstanden zu sein» (16). Auch die Mariologie wird
Thema. «Der Papst hatte davon gehort, dass ich Joseph, den Nahrvater Jesu, als Urbild
des Wesens und der Funktion der Kirche der nachtraglich zur Himmelskdnigin erhobenen
ancilla Domini vorziehen mdéchte, und versicherte mir, er werde fiir mich beten, dass mir
in meinem hohen Alter in dieser Sache noch tiefere Einsicht geschenkt werden mdchte»
(16).

Barth schatzt die Art von Papst Paul VI. als «vornehm und wiirdig menschlich»; keinen
Augenblick habe er an den Titel «Pontifex Maximus» denken missen. Lediglich wiinsche
er ihm mehr Zuversicht gegenliber den inneren Spannungen der katholischen Kirche.

In dem kleinen Bandchen, in dem Barth seine Erinnerungen verdffentlicht, fligt er die
Fragekataloge und einige kleinere Beitrdge an, darunter auch ein Brief an den
(ungenannten) Karl Rahner zu seiner Mariologie. Humorvoll bemerkt Barth: «Angstliche
Gemdulter auf unserer Seite mogen spatestens hier einsehen, dass ich so trotzig
evangelisch - ich méchte eigentlich lieber sagen: evangelisch-katholisch - aus Rom
zuriickgekehrt wie nach dort hingefahren bin» (19).

(emf; Zitateaus: Karl Barth: Ad LiminaApostolorum. Zlrich: EVZ, 1967)

31.7.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Yves Congar, Oscar Cullmann und Karl Barth

Oscar Cullmann privat - Yves Congar besucht ihn am 31. Juli 1964 in Chamonix, wo
Cullmann eine schdne Villa mit Garten hat, deren Pflanzen er mit ihren lateinischen
Namen zu nennen weiss, und sich seiner Steinsammlung widmet. Er steht friih um 3 Uhr
auf, arbeitet bis 6 Uhr und schlaft nochmals von bis 9 Uhr.

Bei der nachsten Konzilssession ist absehbar, dass manche der nichtkatholischen
Beobachter ausgewechselt werden. Obwohl Cullmann ihn mit Einverstédndnis von Jan
Willebrands eingeladen hat, will Karl Barth aus gesundheitlichen Griinden nicht kommen.
Uber dessen Sohn Markus Barth spricht Congar sich nicht gerade freundlich aus. Er sei
einer von denen, die eine Kampagne gegen Paul VI. und das Konzil fihrten.

(emf)

1.8.2014 (Weiteres)

Die Schweiz hier und iiberall

Yves Congar ist am Ende der ersten Konzilssession zu einer Konferenz bei der Helvetia
Romana eingeladen und geht, wenn auch etwas widerwillig, hin - er klagt, er habe so
wenig Zeit und werde dort drei Stunden verlieren.

Im Tagebuch erfahrt man leider nicht, was er bei der Helvetia vorgetragen hat. Daflr
notiert er seine Beobachtung (frei Ubersetzt): «Die Schweizer, das ist normal, bauen
Uberall ein bisschen die Schweiz auf: Tische mit Tischtlichern, Blumen, Lieder, Z'Vieri»
(«Les Suisses, c’est normal, reconstituentunpeu la Suisse partout: tablesavecnappes,



fleurs, chants, go(iter») (Co 1,308).
(emf)

2.8.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Frei zu Dingen der Unmadglichkeit

Erholt und entspannt beginnt ein Tagebucheintrag von Gérard Philips am 2. August 1964,
geschrieben in Louvain. Selten habe er eine so friedliche und freie Zeit gehabt wie die
vergangenen zwei bis drei Wochen: keine Versammlungen, keine Diskussionen, keine
Reisen (vgl. Phi 122).

Wer nun meint, Philips habe diese Zeit genutzt, um eigentliche Ferien zu machen,
tduscht sich. Philips hat die Zeit genutzt, um ca. 50 Rezensionen vorzubereiten, unter
anderem die Besprechung der Werke von Paul Tillich, von denen er zugleich fasziniert wie
befremdet zu sein scheint. Es begegnet ihm eine ihm nicht vertraute Welt der
Auseinandersetzung mit modernem Denken, von der er weiss, dass sie notwendig ist,
obgleich er nicht sicher ist, ob Tillich dies ohne Substanzverlust gelungen ist.
«Besprechungen (ber diese Theologie zu schreiben, ist fiir mich ein Ding der
Unmadglichkeit. Aber zugleich ist es sehr bereichernd, vor allem, weil es zweifellos dazu
verpflichtet, den Prozess des Glaubens mehr und mehr zu reinigen» (Phi 123).

(emf)

3.8.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Theologie der Angst und Theologie der Abweichungen

Fiar orthodoxes Denken ist die Rede des Konzils Uber die Kollegialitdat immer noch nur
eine Bekraftigung des juridischen Denkens Uber den Primat des Papstes, so vernimmt
Gérard Philips von Kardinal Suenens am Vortag seines Tagebucheintrags vom 2. August
1964. Philips ist bekimmert, dass diese orthodoxen Gesprachspartner sich wenig Miihe
gemacht haben, sich in die katholische Perspektive hineinzuversetzen. Es ist, als seien es
zwei Welten, die sich nicht berlihren. Nur ein dauernder Kontakt Uber einen langen
Zeitraum konnte helfen, sich gegenseitig zu verstehen.

Philips gesteht ein, dass der Text der Kirchenkonstitution viele sehr juridische und
westlich gepréagte Behauptungen enthdlt. Die rédmischen Theologen begegneten der
Communio-Ekklesiologie zutiefst misstrauisch (vgl. Phi 124).

«Was mich bei den <rémischen> Theologen immer erstaunt, ist, dass sie so wenig hdéren.
Sie wissen alles und urteilen Uber alles, ausgehend von ihrer Konzeption, die mit dem
Glauben verwechselt wird. Alles hangt zusammen. Alles ist im gleichen Mass absolut,
denn wenn man was auch immer in Frage stellt, droht alles sich aufzulésen. Daher
kommt diese Theologie der Angst» (Phi 124).

Doch auch die Theologen «der anderen Seite» kritisiert Philips. Sie liessen sich zu
offenkundigen Abweichungen hinreissen, was dann wieder den anderen den Vorwand
liefere, nicht mehr hinhéren zu missen.

(emf)

4.8.2014 (Personen)

Stammmiitter des Glaubens

Als Mitarbeiter des Sekretariats zur Foérderung der Einheit der Christen war Emmanuel
Lanne wéhrend des Konzils u.a. als Ubersetzer tétig. In seiner Eigenschaft als Direktor



der Zeitschrift Irénikon oder als Mitglied der Kommission fir Glaube und
Kirchenverfassung des ORK in Genf «iibersetzte» der Benediktinerpater aus dem
belgischen Kloster Chevetogne zeitlebens zwischen den Konfessionen, aber auch
zwischen den Traditionen innerhalb seiner eigenen Kirche. Geboren wurde er am 4.
August 1923 in Auteuil, verstorben ist er am 23. Juni 2010 in Chevetogne.

Zwischen der zweiten und dritten Konzilssession war Lanne, der an der Redaktion
mehrerer Konzilstexte beteiligt war, an den Bemihungen Dbeteiligt, den
Patriarchatskirchen in der Kirchenkonstitution den gebihrenden Platz einzurdumen. Flr
die entsprechende Formulierung in LG 23 konnten Lanne zufolge der bayerische Abt
Johannes Hoeck, Gérard Philips, Dom Olivier Rousseau, Charles Moeller und einige
melkitische Bischoéfe auf Vorarbeiten aus Chevetogne zurtickgreifen, wo bereits vor dem
Konzil entsprechende d6kumenische Studien betrieben und Studienwochen durchgefiihrt
wurden.

So heisst es nun in LG 23: «Dank der gottlichen Vorsehung aber sind die verschiedenen
Kirchen, die an verschiedenen Orten von den Aposteln und ihren Nachfolgern eingerichtet
worden sind, im Lauf der Zeit zu einer Anzahl von organisch verbundenen
Gemeinschaften zusammengewachsen. Sie erfreuen sich unbeschadet der Einheit des
Glaubens und der einen goéttlichen Verfassung der Gesamtkirche ihrer eigenen Disziplin,
eines eigenen liturgischen Brauches und eines eigenen theologischen und geistlichen
Erbes. Darunter haben vorziiglich gewisse alte Patriarchatskirchen wie Stammdutter des
Glaubens andere Kirchen sozusagen als Toéchter geboren, mit denen sie durch ein
engeres Liebesband im sakramentalen Leben und in der gegenseitigen Achtung von
Rechten und Pflichten bis auf unsere Zeiten verbunden sind. Diese eintrachtige Vielfalt
der Ortskirchen zeigt in besonders hellem Licht die Katholizitdt der ungeteilten Kirche. In
ahnlicher Weise kdnnen in unserer Zeit die Bischofskonferenzen vielféltige und fruchtbare
Hilfe leisten, um die kollegiale Gesinnung zu konkreter Verwirklichung zu flihren.»

(mg,; vgl. Emmanuel Lanne, Le réle du monastere de Chevetogne au deuxieme concile du
Vatican, in: Doris Donnelly, Joseph Famerée, Mathijs Lamberigts, Karim Schelkens [Hg.],
The Belgian Contribution to the Second Vatican Council, Leuven 2008, 361-388, 380f.).

5.8.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Schule des Glaubens

Viele Seminaristen, Priester und Ordensleute lasen dem Freiburger Dompropst Claude
Ducarroz zufolge mit grossem Gewinn das im Sommer 1964 erschienene Bichlein
Comme s’il voyait l'invisible. Un portrait de I'apétre aujourd’hui des Dominikaners und
Arbeiterpriesters Jacques Loew. 1968 erschien die deutsche Ubersetzung Auf dein Wort
hin. Ein Bild des Apostels heute. Dort heisst es (gegeniber dem Originaltext leicht
abgewandelt): «Die besten Experten des klrzlich abgehaltenen Konzils meinen ebenfalls,
dass das Wichtigste nicht die unmittelbar getroffenen Entscheidungen sind, sondern der
neue Schwung der Kirche in den kommenden Jahren. So wird auf seiten der Menschen
wie auf seiten der Kirche die Stunde, der wir entgegengehen, mehr als je die Stunde der
Mission in ihrer grundlegenden Wirklichkeit sein: die Verkindigung der unendlichen
Bestimmung des Menschen und die Vereinigung aller Menschen als Kirche. »

Jacques Loew, Vertrauter Papst Pauls VI. und in Kontakt mit dem 1965 zum Kardinal
ernannten Freiburger Theologen Charles Journet, betrachtete in der Nachkonzilszeit
manche Entwicklung mit Skepsis und Sorge. Nicht zuletzt im Rahmen der Arbeit der von
ihm 1969 gegriindeten Ecole de la foi in Freiburg aber konnte Jacques Loew immer neu
mit dem Konzil in die Schule des Glaubens gehen, wie man im Anschluss an Claude



Ducarroz, einem seiner Nachfolger als Direktor der Ecole de la foi, formulieren kann.

(mgq, Zitat: Jacques Loew, Auf dein Wort hin. Ein Bild des Apostels heute. Graz: Styria,
1968, 243f.; Hintergriinde bei Claude Ducarroz, Jacques Loew et Vatican II. In: Guy
Bedouelle, Mariano Delgado [Hg.], La réception du Concile Vatican II par les théologiens
suisses. Die Rezeption des II. Vaticanums durch Schweizer Theologen [Studia
Friburgensia, Series historica 7]. Fribourg: Academic Press Fribourg, 2011, 73-80 [obiges
Zitat im frz. Original ebd., 74]).

6.8.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Eine Enzyklika fiir den Dialog

Dialog, so lautet das Grundwort der Enzyklika Ecclesiam suam, die Papst Paul VI. am 6.
August 1964 veréffentlichte. In drei Teilen geht es um das Selbstbewusstsein der Kirche,
ihre Erneuerung und den Dialog mit der Welt. Die Partner des Dialogs werden in
verschiedenen Kreisen beschrieben: alle Menschen, die Gottgldubigen, die getrennten
Christen und die Mitchristen innerhalb der eigenen Kirche.

Zum ersten Kreis heisst es: «Wo immer ein Mensch auf der Suche ist, sich selbst und die
Welt zu verstehen, kénnen wir mit ihm gehen. Wo immer Vélkerversammlungen
stattfinden, um die Rechte und Pflichten des Menschen festzusetzen, ist es eine Ehre fir
Uns, wenn sie nur damit einverstanden sind, dass Wir daran teilnehmen» (Nr. 97).

Mit den Gottglaubigen will Papst Paul VI. «die gemeinsamen Ideale der Religionsfreiheit,
der menschlichen Briderlichkeit, der Kultur, der sozialen Wohlfahrt, der staatlichen
Ordnung fordern und verteidigen» (Nr. 108).

Im Blick auf die getrennten Christen geht Papst Paul VI. auf sein eigenes Amt ein, das ein
Hindernis fir die Okumene zu sein scheint. Er erklart es fir unaufgebbar, hilt aber fest,
dass es «keine Oberhoheit geistlichen Stolzes und menschlicher Herrschsucht schaffen
will, sondern einen Primat des Dienens, des Helfens, der Liebe» (Nr. 110).

Innerhalb der katholischen Kirche soll nach Wunsch Pauls VI. «der Dialog ... noch eifriger
werden, was Themen und Gesprachspartner angeht» (Nr. 116). Zwar habe der Dialog
begonnen, doch «bei genauer Betrachtung scheint es, dass die Hauptarbeit erst noch zu
leisten ist. Die Arbeit beginnt heute und hoért nie auf. Das ist das Gesetz unserer
irdischen, zeitlichen Pilgerschaft» (Nr. 117).

(emf; Zitate aus:
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Ecclesiam_suam_%28Wortlaut%29)

7.8.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Enttauschte Reaktionen

Kein «feierliches Dokument mit primar lehrhaftem Charakter», «sondern ein einfaches
Schreiben sein, wie es zwischen Bridern und Familienangehérigen Gblich ist», mit diesem
zurlickhaltenden Anspruch tritt die Enzyklika Ecclesiam suam von Papst Paul VI. auf (Nr.
7). Die auf dem Konzil zu beratenden Fragen lber das Verstandnis von Kirche will Paul
VI. nicht «stéren», sondern diese Arbeit «loben und anregen» (Nr. 6).

Gleichwohl wird mit Bedauern festgehalten, dass die Enzyklika die Kirche nur in einem
Schriftzitat Volk Gottes nennt. Auch das Dialogverstandnis stdsst auf Kritik. Dass die
Kirche mit einem Arzt verglichen wird, erweckt den Eindruck, als seien die Dialogpartner
krank. Der Ton wirkt etwas «paternalistisch» (so Bischof Elchinger: Co 2,121), manches
wird als oberflichlich empfunden. Okumenisch befremdet der (wenig dialogische)
Anspruch, dass «die Katholische Kirche sich aufmacht, die eine Herde Christi wieder



zusammenzufihren» (Nr. 109). Aufmerksam wird wahrgenommen, dass die Rede vom
innerkirchlichen Dialog mit einem deutlichen Appell an den Gehorsam verbunden wird.
(emf; vgl. Peter Walter: Aufrichtiger und geduldiger Dialog. In: Mariano Delgado [Hrsg.];
Michael Sievernich [Hrsg.]: Die grossen Metaphern des Zweiten Vatikanischen Konzils.
Thre Bedeutung fiir heute. Freiburg i.Br.: Herder, 2013, 81-100).

8.8.2014 (Heute vor 50 Jahren)

FOTO INDIOKREUZ INTEGRIEREN

Ein Konzil der Armen?

Am 8. August 1964 - es war das Jahr der Machtibernahme der Militars in Brasilien -
kam Antonio Batista Fragoso mit seinen Eltern und Geschwistern als erster Bischof nach
Crateus, das im Nordosten Brasiliens liegt. Ihn bewegte seit Konzilsbeginn das Wort aus
der Gerichtsrede bei Matthdus: «Was ihr einem unter diesen meinen geringsten Briidern
getan habt, das habt ihr mit getan» (Mt 25,40).

Die Frage nach der Identitdt zwischen Christus und den Armen steht auch hinter dem
kritischen Blick auf das Konzil, an dem Fragoso wahrend allen Sitzungsperioden teilnahm,
als er erklarte: «Das Konzil der Armen gab es noch nicht. Die Kirche gehdért den Armen
oder sonst ist sie nicht die Kirche Jesu Christi. Und so ein Konzil der Armen hat noch
nicht stattgefunden. Es gab das Konzil der modernen Welt von heute, wunderbar in
seiner Verséhnung mit der Welt von heute und der irdischen Wirklichkeit. Aber es ging
nicht um die Armen, die Geschundenen; das gab es nicht. Also hoffe ich, dass das
nachste Konzil ein Konzil der Armen ist und dass es der Welt das Projekt Jesu offen legt,
das einzige Projekt in der Welt, welches die Existenz der Kirche in der Welt rechtfertigt».
(Giancarlo Collet)

9.8.2014 (Weiteres)

Das Konzil zum Thema Krieg

1964 liegt der Beginn des 1. Weltkriegs ein halbes Jahrhundert zurlick, der 2. Weltkrieg
knapp 20 Jahre. Im Herbst 1964 werden die Themen Frieden und Krieg, wie sie spater in
GS 77-90 behandelt werden, in der Konzilsaula debattiert. Wir werden darauf im
November 2014 zuriick kommen. Die Situation ist insbesondere von der neuen Ara der
Kriegsfihrung im Zeichen von Atomwaffen gepragt. Vor diesem Hintergrund wird von den
meisten Konzilsvatern eine scharfe Verurteilung des Krieges angestrebt.

Yves Congar macht sich bereits in der Vorbereitungszeit fiir ein entsprechendes Votum
des Konzils stark. In seinem Tagebuch notiert er jeweils, er habe wieder einmal seine
«Antiphon gegen den Krieg und die Bombe» (vgl. z.B. Co 1,40) gesungen. Bereits lange
vor dem Konzil hatte sich auch Kardinal Alfredo Ottaviani als strikter Kriegsgegner
positioniert.

Auf dem Konzil sind es wenige Bischéfe aus Landern, welche Atomwaffen besassen
(Weihbischof Hannan von Washington, Erzbischof Beck von Liverpool), die flr die
Legitimitat von Atomwaffen eintreten.

(emf; vgl. A 4,374-376)

10.8.2014 (Heute vor 50 Jahren)
«J'accuse» oder delikate Arbeit?
Nach dem Gesprach mit einem leidenschaftlichen Kritiker der Papste Pius XI. und Pius



XII. (es geht um moraltheologische Fragen zur Ehe) denkt Gérard Philips am 10. August
1964 Uber die Grenzen und Einseitigkeiten einer radikalen Anklage nach. Zwar gesteht er
zu, dass diejenigen, die meinen, man miuisse energisch durchgreifen («qu'il faut crever
I'abces») und offentlich in Aktion treten muss, vielleicht Recht haben. Grosse
Kursanderungen werden manchmal durch revolutionares Vorgehen mdoglich.

Doch fir sich selbst halt Philips fest: «Ich behaupte, dass es nicht gut ist - wenn man ein
praktisches Ergebnis erreichen will -, mit einem durchdringenden <j‘accuse [ich klage
an]> zu beginnen. [...] Fir mich geht diese Methode nicht. Ich erachte sie zudem als
gefahrlich und oft unwirksam» (Phi 125).

Vor allem scheint es ihm zu einfach und oft ungerecht, ohne naheres Hinsehen und
Differenzieren ein Urteil zu sprechen. Der Vorwurf, dass hier nur Kleingeist und
Machtwille im Spiel waren, verkennt die pastorale Sorge hinter den Lehraussagen der
beiden Papste. Philips schwebt ein behutsamerer Weg vor: Das Positive und Wahre muss
aufrechterhalten, das Einseitige und Enge, Falsche muss erganzt, richtiggestellt und
korrigiert werden. Und dabei handle es sich um eine «delikate Arbeit» (Phi 126).

Philips Ubersieht nicht das Unrecht einer Situation, in der Theologen zum Schweigen
gezwungen sind. Doch Unrecht dirfe nicht mit Unrecht vergolten, Attacke nicht mit
Attacke erwidert werden - das ware ein Teufelskreis.

(emf)

11.8.2014 (Im Fokus des Konzils)

Nicolaus Cusanus und das II. Vaticanum

Am 11. August 1964 jahrte sich zum 500. Mal der Todestag des bedeutenden Theologen
und Kardinals Nikolaus von Kues (geb. 1401), «der zu seiner Zeit ein Vorkampfer fir die
Einheit war: unter anderem begleitete er die Mitglieder der orthodoxen Hierarchie zum
Unionskonzil von Ferrara/Florenz.» Der Prasident des Sekretariats zur Foérderung der
Einheit der Christen, Augustin Kardinal Bea wurde «eingeladen, den feierlichen
Gedachtnisgottesdienst in Bernkastel, dem Geburtsort des Kardinals von Kues, zu halten.
In seiner Homilie zeichnete Bea ein anschauliches Bild des grossen Kardinals, wobei er
auf die zahlreichen Gemeinsamkeiten mit der modernen Suche nach Einheit und
insbesondere mit der Tatigkeit des Sekretariats [zur Férderung der Einheit der Christen]
hinwies. Von den verschiedenen Veranstaltungen, die aus diesem Anlass stattfanden,
erwahnen wir, dass Bea in der Benediktinerabtei St. Matthias die Grundsteinlegung des
Instituts fir das Studium der anglikanischen Theologie vornahm.»

(mgqg,; Schmidt 556)

12.8.2014 (Personen)

Georges Cottier: «chic frére» und Kardinal

Als 2011 der Dominikaner Charles Morerod Bischof von Lausanne-Genf-Freiburg wurde,
empfing er die Bischofsweihe von seinem aus Genf stammenden Ordensbruder Georges
Cottier. Dieser gehoért zu den wichtigen schweizerischen Konzilstheologen. Wahrend des
Konzils arbeitete er eng mit dem Freiburger Theologen Charles Journet zusammen, der
Vertrauter Pauls VI. war und wahrend des Konzils zum Kardinal ernannt wurde. Immer
wieder leistete er auf dem Konzil auch wichtige Vermittlungsdienste und brachte sich in
verschiedene Diskussionen und Textarbeiten ein. Am 12. August 1964 lernt Yves Congar
ihn kennen und kennzeichnet ihn in seinem Tagebuch als «Chic frére, collaborateur
intelligent et agréable» (Co 2, 120).



Am Anfang der Konzilsmitarbeit Cottiers stand Bischof Charles de Provenchéres (Aix-en-
Provence), der ihn zu seinem persénlichen Konzilsberater machte. Diese Aufgabe lbte er
gemeinsam mit dem Dominikaner und Arbeiterpriester Jacques Loew aus, der spater in
Freiburg die Ecole de la foi grindete (s. Konzilsblog vom 5. August 2014). Ihre
Leitgedanken zum bevorstehenden Konzil arbeiteten die beiden Dominikaner gemeinsam
aus und veroffentlichten sie 1963 unter dem Titel Dynamisme de la foi et incroyance. In
der Tribune de Genéve, der Tageszeitung seiner Heimatstadt, berichtete Cottier
regelmadssig Uber das Konzil - «aber ich war kein guter Journalist, ich war zu
theologisch». Als Theologe und Philosoph hingegen - nach dem Konzil arbeitete er an
Konzilskommentaren mit, lehrte an den Universitaten Genf und Freiburg Philosophie und
wurde Nachfolger Kardinal Journets (s. Konzilsblog am 14. August 2014) als Direktor der
Zeitschrift Nova et vetera - war und ist er hochgeschatzt, sodass er von 1989-2003 als
Generalsekretar der Internationalen Theologischen Kommission und Theologe des
papstlichen Hauses wirkte und 2003 Kardinal wurde.

(mgq, Zitat: Patrice Favre, Georges Cottier. Itinéraire d’un croyant. Tours: CLD, 2007, 73)

13.8.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Geschichtliche Realisierung der eschatologischen Hoffnung

Schon steht der Beginn des dritten Konzilssession vor der Tir. Wer noch etwas zu den
zwei letzten Kapiteln von De Ecclesia beitragen will, muss die Eingabe bis zum 9.
September 1964 schriftlich vorlegen. Darum schreibt Yves Congar am 13. August an
Weihbischof Alfred Ancel von Lyon. Es geht um das Kapitel Gber den eschatologischen
Charakter der christlichen Berufung (LG, 7. Kapitel). Congar moniert, der Text sei zu sehr
auf die personale und spirituelle Dimension reduziert; es fehle ihm die kosmische und
geschichtliche Dimension.

Tatsachlich wird Bischof Ancel vorschlagen, im Text von LG 48 zu erldutern, was es
bedeutet, dass wir «in allem» dem Herrn zu gefallen suchen, ndmlich auch im Bereich
aller menschlichen Tatigkeiten, seien sie individuell oder in der Familie oder
gesellschaftlich, wirtschaftlich oder politisch. Dieser Vorschlag wird indes
zuriickgewiesen, weil man nicht in die Details eines Themas eintreten wolle, das in
Gaudium et spes behandelt werde. Damit wird zugleich eine hermeneutische Regel
deutlich, die vor einer isolierten Lektlire von Konzilstexten bewahrt: Wie hier der Text
von LG 48 im Licht von Gaudium et spes zu lesen ist, so interpretieren sich auch andere
Texte gegenseitig.

(emf)

14.8.2014 (Personen)

Wadahrend des Konzils auf dem Weg zum Konazil

Zu den wichtigen Konzilsteiinehmern aus der Schweiz gehdrt der Freiburger Theologe
Charles Journet (1891-1975). V.a. mit der von ihm 1926 gegriindeten Zeitschrift Nova et
Vetera und seiner Ekklesiologie L’Eglise du Verbe incarné pragte er die theologische
Diskussion der Jahre um das Konzil entscheidend mit. Seine Freundschaft mit Jacques
Maritain und Giovanni Battista Montini, dem spateren Paul VI., war theologie- und
kirchengeschichtlich ebenfalls von grosser Bedeutung.

Der Weg zum Konzil war fur Journet allerdings mit einigen Schwierigkeiten verbunden.
Zwar wurde er 1960 von Papst Johannes XXIII. zum Mitglied der vorbereitenden
Theologischen Kommission ernannt und hielt 1961 auf einer Sitzung der



Konzilskommission De Ecclesia um P. Rosaire-Marie Gagnebet OP eine vielbeachtete Rede
Uber das Verhdltnis von Kirche und Staat. Allerdings musste er aufgrund seiner
Schwerhorigkeit seine Mitarbeit an Arbeitstreffen dieser Art bald einstellen. Ab dem
Herbst 1964 musste er auch auf eine liebgewonnene Gewohnheit verzichten: die
sonntdgliche Predigt in der Kirche Sacré-Coeur in seiner Heimatstadt Genf.

Im Hintergrund stehen u.a. auch verdnderte pastorale Konzeptionen, die ihrerseits auf
gesellschaftliche Veranderungen reagierten. Journets Biograph Guy Boissard schreibt
dazu: «Die 11-Uhr-Messe wurde immer mehr zur Messe derer, die sonntags gerne
ausschlafen, und fir die die Predigten eines kleinen Abbé, mag er auch ein grosser
Spiritueller sein, keine Prioritdt darstellten. Nun aber dauerten diese Homilien oft um
Einiges langer als gewohnliche Predigten» (Boissard 498). Journets Theologie blieb
dennoch fir zahlreiche Zeitgenossen eine wichtige geistliche Quelle. Ehrendoktorate der
Universitat Freiburg (1961) und des Angelicums (1965), die gewissermassen die Zeit des
Konzils einrahmen, zeugen davon.

Wenn Journet somit also im Sommer und Herbst 1964 noch «auf dem Weg zum Konzil»
(Boissard 482) war, offnete ihm Paul VI. Anfang 1965 mit der Kardinalsernennung
dessen Pforten weit. Davon wird zu gegebenem Zeitpunkt zu berichten sein.

(mq, Zitate: Guy Boissard, Charles Journet [1891-1975]. Paris: Salvator 2008; s. auch
Jacques Rime, Charles Journet, biographie. In: Marta Rossignotti Jaeggi, Guy Boissard
[Hg.], Charles Journet. Un témoin du XXe siécle. Paris: Parole et Silence, 2003, 15-31)

15.8.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Das Kapitel iiber Maria - von Lourdes aus betrachtet

Am Vorabend des Hochfestes der Aufnahme Mariens in den Himmel ist Gérard Philips in
Lourdes und begegnet dem dortigen Ortsbischof Pierre-Marie Théas. Ausgerechnet dieser
sagt dem belgischen Theologen freiweg, dass die Textvorlage zu De Beata, also das
Kapitel Gber Maria in der Kirchenkonstitution, niemanden zufriedenstelle.

Philips blickt zurtick auf die Abstimmung des Textes in der Kommission: er sei geradezu
einmltig angenommen worden, was so gar nicht erwartbar war. Doch erfolgte die
Zustimmung ohne Begeisterung. Es sei verstandlich, dass der Text weder der einen noch
der anderen Seite wirklich zugesagt habe.

Far den weiteren Verlauf wagt Philips keine Prognose. Gewiss sei die Vorstellung, vor den
protestantischen Konzilsbeobachtern eine Debatte (ber Maria auszutragen, eher
unangenehm.

«Wie dem auch sei, ich habe ehrlich versucht, eine wahre Mariologie zu schreiben. Die
ganze Sache ist nun in den Handen Gottes. Wenn das Schema zurlickgewiesen wird oder
wenn es tiefgreifend verandert werden muss (durch mich oder durch andere), ist es auch
gut» (Phi 128).

(emf)

16.8.2014 (Personen)

Travel with BEA

«Kardinal Bea hat nur zwei Fehler: Erstens dass er nicht 40 Jahre jlnger ist. Und
zweitens dass es ihn nur einmal gibt» (zit. aus einem zeitgendssischen Filmbericht in Bi
45). In der Tat galt der Jesuit und Vorsteher des neu gegriindeten Sekretariates flir die
Einheit der Christen Augustin Bea als Hoffnungstréager des Konzils (vgl. Konzilsblog vom
26. Juli 2012 http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93627).



http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93627

Bereits in der Vorbereitungszeit des Konzils war es zu Zusammenstdssen zwischen ihm
und Kardinal Alfredo Ottaviano gekommen. So wurde wahrend der Konzilszeit kolportiert,
das Signet der British European Airways sei Uber der Tir des Heiligen Offiziums
angeheftet worden: «Travel with BEA [Reisen Sie mit Bea]».

(emf)

17.8.2014 (Im Fokus des Konzils)

Das Konzil beenden...

So liess sich eine der grossen Hoffnungen vor dem Beginn der dritten Konzilssession
Uberschreiben. Die Konzilsarbeit zog sich nun schon lange hin und viele Teilnehmer
hatten den Eindruck, dass man jetzt einen Abschluss finden sollte. Wenn «es einen roten
Faden gibt, der sich durch die zeitgendssischen Tageblicher und die Berichte der
Chronisten zieht, dann ist das in der Tat die Lustlosigkeit der Bischéfe in der
Konzilsaula.»

Mitte September werden trotz dieser Lustlosigkeit von 3070 Teilnahmeberechtigten um
die 2500 Konzilsteilnehmer in Rom erwartet. Damit wird fiir die dritte Konzilssession die
niedrigste Teilnahmezahl aller Sessionen zu erwarten sein. ,Von den Teilnehmern der
dritten Sitzungsperiode kamen 39 Prozent aus Europa, 20 Prozent als Mittel- und
Stdamerika, 14 Prozent aus Nordamerika, 12,5 Prozent aus Asien, 12 Prozent aus Afrika
und 2,5 Prozent aus Ozeanien." Dass sich die katholische Kirche auf und nach dem Konzil
mehr und mehr als Weltkirche zu begreifen lernte, drickt sich nicht zuletzt in diesen
Zahlen aus. Umso bemerkenswerter ist aber auch, dass der inhaltliche Einfluss auf das
Konzil und die dominierenden Personen noch immer zum allergréssten Teil aus Europa
kam.

(ab; A4, 5, 11-12)

18.8.2014 (Im Fokus des Konzils)

Konservative Minderheit: klein aber laut

Das Konzil sollte zum Abschluss gebracht werden. Dazu wurden die Regeln verandert und
Prioritaten in der Themenbehandlung formuliert. (vgl. Doépfnerplan) Fir die dritte
Konzilsperiode vermerken die Chronisten und Historiker unterschiedliche Strategien der
Konzilsgruppen. Diese wurden schon frih in zwei Typen unterschieden: «Progressive»
und «Konservative» (auch wenn die Eindeutigkeit dieser Zuordnungen bis zum Schluss
des Konzils fragwirdig blieb). Die Gruppe der «Progressiven» galt als die weitaus
grossere Gruppe, da zu den «Konservativen» nur ungefdhr 300 Personen gerechnet
wurden.

In der Rickschau scheint es aber, dass die grosse progressive Mehrheit ihre Anliegen
wohl so sicher durchgesetzt glaubte, dass sie kaum noch Mihe auf eine gemeinsame
strategische Linie setzte. Anders die konservative Minderheit: Schon nach der zweiten
Konzilssession wurden ihre Positionen o6ffentlich und hinter den Mauern des Vatikan
lauter und lauter zu Geho6ér gebracht. Das Networking der in der Gruppe <Coetus
Internationalis Patrum> verbundenen konservativen Konzilsvater funktionierte sehr gut,
wahrend sich die progressiveren Konzilsteiinehmer mehr und mehr in internen
Auseinandersetzungen zu verlieren schienen.

Yves Congar zitiert in seinen Aufzeichnungen einen Ausspruch von Henry de Lubac.
Dieser kommentierte einen strategisch den Anliegen der Konservativen passenden
Vorschlag zur Beschrénkung der Eingabe von Anderungswiinschen im Kirchenschema wie



folgt: «So (...) wird die ganz kleine Minderheit, zumindest teilweise, ihre Ziele erreichen.
Es wird schliesslich damit enden, dass man ihrem Geschrei nachgibt, so wie Eltern
schliesslich, um Frieden zu haben, ihren widerspenstigen Kindern nachgeben.»

(ab; A4, 1-7)

19.8.2014 (Weiteres)

Experten zum Schweigen bringen

Eine Ohrfeige muss es fiur die Periti auf dem Konzil, die theologischen Experten und
Berater, gewesen sein. «Bei der ersten Arbeitssitzung am 15. September 1964 erhielten
die Konzilsvdter ein Liste mit drei die Aufgaben der Periti betreffenden Normen, die der
Papst am 28. Dezember des Vorjahres der Koordinierungskommission mitgeteilt hatte.
Verlangte die erste dieser Normen von den Periti, auf jede ihnen gestellte Frage <mit
Wissen, Klugheit und Objektivitdt> zu antworten, verbat ihnen die zweite, <Meinungen
oder Ideen in Umlauf zu bringen, Interviews zu geben oder o6ffentlich die eigenen
Ansichten Uber das Konzil zu vertreten>, und die dritte forderte sie auf, <das Konzil nicht
zu kritisieren und auch keine Informationen U(ber die Arbeit der Kommissionen an
Aussenstehende weiterzugeben>. Kardinal Felici vergass es nicht, darauf hinzuweisen,
dass die Nichtbeachtung der Regeln zur Amtsenthebung der betreffenden Periti flihren
wirde.

Offenbar wurde die Mitarbeit der Experten von manchen Bischéfen als Hindernis fiir einen
schnellen Konzilsabschluss gesehen. Expertenmeinungen bringen eben immer auch die
Komplexitat der Fragen zur Geltung und machen die Problemwahrnehmungen nicht
einfach nur leichter. Dazu kommt, dass auch die Vielfalt an Meinungen und Perspektiven,
auch wenn sie wohlbegrindet sind, das Formulieren eines Konsenses nicht beschleunigt.
Bei der dritten Konzilssession wurden die Periti jedenfalls schlussendlich weniger gehort
als zuvor. Von manchen entscheidenden Kommissionssitzungen wurden sie kurzerhand
ausgeschlossen. Kardinal Heenans Kommentar zur Abwehr des Einflusses der Periti
wurde von Kardinal Felici wiedergegeben. Es gehe um eine notwendige Behauptung der
bischoéflichen Autoritat gegeniliber den Periti. Felici selbst fligt dazu an: «Diese letzten
Worte laden zum Nachdenken ein.»

(ab; A4, 14-16)

20.8.2014 (Im Fokus des Konzils)

Mission - westliche Propaganda oder ...?

Hat sich «Mission» mit dem Konzil erledigt? Wiirde sie im Zuge der Erneuerung der
Ekklesiologie des Konzils entsorgt werden? Dazu meldete sich im November 1963
Augustin Kardinal Bea zu Wort:

«Das Konzil hat es sich zur Pflicht gemacht, eine Erneuerung der Kirche auszulésen, und
(...) den Eifer ihrer Anfangszeit wiederzufinden. Auf Grund dieser Ziele kann es keinen
Zweifel daran geben, dass der Missionstatigkeit ein neuer Impuls vermittelt werden
muss. Es ist unbedingt notwendig, diese Tatigkeit zu den wesentlichsten Aufgaben der
Kirche zu rechnen. (...) Dies fordern die Natur der Kirche und die gegenwartigen
Verhaltnisse.

Der grossartige Plan Gottes, der das zeitliche und ewige Ziel des gesamten
Menschengeschlechtes im Auge hat, besteht ... darin, alle Vdlker mit Christus in Seinem
geheimnisvollen Leib zu vereinigen und dadurch auch unter sich zu verbinden. Gott hat
sich namlich vorgenommen, <alles in Christus zu erneuern> (Eph 1,10) ... Alle, die



getauft sind, sind in dem einen Geiste getauft, um einen einzigen Leib zu bilden, Juden
und Griechen, Sklaven und Freie, und alle sind mit dem einen Geist getrankt (vgl. 1 Kor
12,12ff.), so dass es nicht mehr Juden noch Griechen, nicht mehr Sklaven noch Freie
gibt, sondern alle eins sind in Christus Jesus (Gal 3,28). (...)

Wenn das Ziel der Missionstatigkeit so klar erkannt wird, wird es dann nicht auch fir
unsere Tage als absolut notwendig erscheinen? Dann wird die Frohe Botschaft wirklich als
Frohe Botschaft vor den Menschen aufleuchten. Dann werden die, die sie verkliinden,
nicht mehr als Kiinder irgendeiner Erfindung der weissen Rasse angesehen werden oder
als Propagandisten der Kultur und des profanen Lebens des Westens, sondern als Diener
Gottes, des Herrn des Menschengeschlechtes, und als Spender der Geheimnisse Gottes
d.h. Seiner Gaben, die Natur und Wissen des Menschen voéllig Uberschreiten. Auf diese
Weise werden die neuen Voélker gar nicht auf den Gedanken kommen koénnen, die
Missionstdtigkeit habe etwas Beleidigendes flr sie; sie werden sich durch sie im
Gegenteil ausserordentlich geehrt fihlen, weil sie gerufen werden, Glieder des Reiches
Christi zu werden, und weil sie daran mitarbeiten dirfen, ein neues menschliches
Geschlecht <in Christus> zu begriunden ...»

(Giancarlo Collet)

21.8.2014 (Im Fokus des Konzils)

Abgeben statt Betteln

Der Kdlner Kardinal Joseph Frings bemerkte bei seiner Intervention zu den «Leitsatzen
Uber die missionarische Tatigkeit der Kirche»: «Das Missionsproblem ist nach meiner
Ansicht so wesentlich flr die Kirche, so wichtig in allgemeiner Hinsicht und besonders in
unserer Zeit, dass wir uns nicht mit einigen Leitsatzen zufrieden geben kdénnen. Wir
mussen ihm ein besonderes und vollstéandiges Schema widmen, das in der vierten
Session diskutiert wird. Das ist nicht nur meine persénliche Meinung, sondern der
brennende Wunsch der Generaloberen der Orden und zahlreicher Bischéfe aus Afrika und
anderen Missionen. Ich bitte deshalb demditig, dass diesem Wunsch entsprochen werde.»
Und er merkte dabei u.a. an: «Jede Didzese muss eine jahrliche Abgabe fiir das
Missionswerk der Kirche leisten. Denn es ist wirklich unwiirdig und ungerecht, dass die
Missionsbischéfe Monate, ja, ein halbes Jahr hindurch betteln missen, um der Not ihrer
Ditzesen entgegensteuern zu kénnen. In unserem Land zum Beispiel kdnnten ausser den
reichlichen freiwilligen Spenden der Glaubigen und der Di6ézesen rund zehn Millionen Mark
an Kirchensteuern dafur aufgebracht werden ...»

(Giancarlo Collet)



>

-

;;;l ‘?deﬂk:‘tdor)-(o idommi 551

22.8.2014 (Im Fokus des Konzils)

Mission ja, aber nicht bei uns!

Zwar war Kardinal Frings ein Forderer der Mission — aber er hielt zugleich an einem
Aspekt der «alten» Missionsvorstellung fest. Mission sollte ausdricklich im Sinne der
geografisch orientierten missionswissenschaftlichen Schulen aus Miinster und Léwen und
gegen den Pariser Ansatz (Mission de France, Mission de Paris, Arbeiterpriester) als
Erstverkiindigung des Evangeliums verstanden werden.

Frings intervenierte wahrend des Konzils mit dieser Bemerkung: «Man vermeide in der
Missionstheologie jeden analogen Gebrauch des Wortes <Mission> flir Gebiete, die
ehemals christlich waren, heute jedoch entchristlicht sind. Der Missionsgedanke muss in
seiner ganzen urspriinglichen Leuchtkraft erstrahlen; er besagt die Verklindigung unseres
Herrn Jesus Christus an Orten, wo dieser heilige Name noch nicht gepredigt worden ist.»
(Joseph Frings: Missionspflicht der Kirche (Dokumentation der Interventionen der dritten
Session zum Konzilsthema der Mission), in: Zeitschrift flir Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft 50 (1966), 22f.; ab)

23.8.2014 (Im Fokus des Konzils)

Auf dem Weg zu einem «Missionsschema>»

Johann Baptist Zoa, Erzbischof von Yaoundé (Kamerun), meinte zu den «Leitsdtzen Uber
die missionarische Tatigkeit der Kirche»:

«Das Schema uber die Mission ist von grundlegender Bedeutung. Es ist wesentlich fir
das Gleichgewicht der Konzilsschemata, weil es daran erinnert, dass es die erste aller
Aufgaben der Kirche ist zu predigen und zu taufen. Es ist wesentlich unter den
gegenwartigen Umstanden, weil die Kirche sich immer mehr der Tatsache bewusst wird,
dass nach zweitausend Jahren ein grosser Teil der Menschheit dem Evangelium noch



fremd ist oder ihm fremd zu werden droht. Es ist wesentlich, weil die Krise der heutigen
Welt - und hauptsachlich das Ende der Kolonialzeit - dazu zwingt, das Problem in einer
ganz neuen Weise zu sehen. Das Missionsschema ist schliesslich deswegen wesentlich,
weil es eine Krise des Missionsgeistes gibt, die - zumindest teilweise - auf ein Versagen
der Theologie zuriickzufiihren ist. Aus diesen Griinden ist es notwendig, unserem Schema
eine tragfahige Missionstheologie zugrunde zu legen.

Es ist vor allen Dingen notwendig darzutun, dass die Mission ihren Quellgrund in der
Sendung des Wortes und des Geistes hat. Es ist diese Sendung des Wortes und des
Geistes, die in und mittels der Kirche fortgefiihrt wird; die Kirche ist ihr Instrument.

Es ist notwendig darzutun, dass die Mission der wesentliche Inhalt der gegenwartigen
Geschichte, unserer Zeitgeschichte, ist. Sie ist in der Tat fir uns die Fortfihrung der
heiligen Geschichte, der Geschichte der Taten Gottes. Wenn wir das, was der
Menschengeist im Fortschritt der Wissenschaft und in der Organisation der Welt zuwege
bringt, bewundern, missen wir mehr noch bewundern, was die Macht Gottes in der
Bekehrung und der Heiligung der Herzen bewirkt.

Es ist notwendig, in der Mission jenen Aspekt der Kirche sichtbar zu machen, der in der
tatsachlichen Bekehrung der gesamten Menschheit besteht. Das ist der eigentliche
Gesichtspunkt unseres Schemas. Es wiirde etwas Wichtiges fehlen, wollte man die Kirche
nur als Institution und Zeichen betrachten. Sie ist auch die Wiedervereinigung aller
Menschen.

Es ist schliesslich notwendig darzutun, dass die Fortfihrung der Menschwerdung, die die
Mission ist, nicht nur darauf zielt, Seelen zu retten, sondern den ganzen Menschen,
Individuum und Gemeinschaft ergreifen will. Mission besagt Evangelisierung der
verschiedenen Kulturen; diese ist notwendig, um das Evangelium allen, besonders den
Armen, zuganglich zu machen. Es gibt kein christliches Volk, ohne die Schaffung einer
Umwelt, die es schitzt, und ohne Verchristlichung der gesellschaftlichen Geflige. Eine
solche Evangelisierung der Kulturen ist eine Bereicherung fiir die Kirche ...»

(Giancarlo Collet)

24.8.2014 (Im Fokus des Konzils)

Ritenstreit und kein Ende

Das romische Verbot, den von den Jesuiten in China eingeschlagenen Weg einer
Anpassung des Christentums an die Gebrdauche der Ahnen- und Konfuziusverehrung zu
gehen, hat seiner Ausbreitung geschadet und wirkt bis heute nach. So bemerkte der aus
Nanyang in China vertriebene Bischof Pietro Massa in seiner Intervention zu den
«Leitsatzen Uber die missionarische Tatigkeit der Kirche»:

«Alle werden zugeben, dass es in den dusseren Strukturen und Organisationsformen der
katholischen Kirche noch vieles gibt, was entsprechend der Verschiedenheit der Vdélker
und Lander geandert werden kénnte. Das haben Pius XII. und Johannes XXIII. ganz klar
gelehrt.

Ich méchte dazu aus eigener Erfahrung einen Beitrag bieten. Wahrend der langen Jahre,
die ich in China zugebracht habe, hat sich in mir die Uberzeugung gefestigt, dass es in
der Hauptsache nicht Forderungen des Glaubens sind, die die Chinesen hindern, das
Christentum anzunehmen; denn die Sitten dieses edlen Volkes kdnnen zu Recht <von
Natur aus christlich> genannt werden. Aber die grosse Schwierigkeit, auf die der Chinese,
der Christ werden will, stésst, liegt fur ihn darin, dass er der Gesamtheit alter Brauche
und Sitten, die ihm von seinen Ahnen Uberliefert worden sind, den Abschied geben muss
und sich einem fremden Kult anschliesst, und das wird ihm als Verbrechen angerechnet.»



(Giancarlo Collet)

25.8.2014 (Im Fokus des Konzils)

Die Ehetheologie von Gaudium et spes

Mit Blick auf die Bischofssynode liber «die pastoralen Herausforderungen der Familie im
Kontext der Evangelisierung» lohnt es sich, in einigen Beitrdgen an diesbezligliche
Aussagen der Pastoralkonstitution Gaudium et spes zu erinnern. Das Konzil legt hier eine
Ehetheologie vor, die im Bereich der kirchlichen Lehre eine Wende bedeutet. Martin
Lintner fasst die entscheidenden Aspekte wie folgt zusammen:

«(1) die Wiederentdeckung der personalen Dimension des Ehebandes, (2) die
Uberwindung einer biologistisch verengten Sicht, die der Zeugungsfunktion in der
sogenannten Ehezwecklehre den ersten Rang zuschrieb, und schliesslich (3) die positive
Deutung der sexuellen Liebe».

(Martin Lintner: «Alles an dir ist schén, und schén ist deine Liebe.» Das Ringen um eine
neue Sprache in der Sexualmoral: nur eine Frage der Rhetorik? In: Konrad Glombik
[Hrsg.]: Glaube und Moral. Theologische Argumentation in der gesellschaftlichen Debatte
der Gegenwart. Opole 2013 [Colloquia Theologica 18], 85-101; emf)

26.8.2014 (Im Fokus des Konzils)

Ehe als personale Liebesgemeinschaft

Im traditionellen Eheverstandnis, wie es im CIC 1917 zum Ausdruck kommt, wurde die
Ehe als Vertrag verstanden, in dem sich die Ehepartner gegenseitig die Rechte auf den
Leib Ubereignen. Demgegeniber beschreibt die Pastoralkonstitution des II. Vatikanischen
Konzils die Ehe als «innige Gemeinschaft des Lebens und der Liebe in der Ehe», die durch
«ein unwiderrufliches personales Einverstandnis», «durch den personal freien Akt, in dem
sich die Eheleute gegenseitig schenken und annehmen», begriindet wird (GS 48).

Ehe wird hier neu bestimmt als personale Lebens- und Liebesgemeinschaft (Bund) statt
als Rechtsverhéltnis (Vertrag mit dem zentralen Inhalt des ijus in corpus). In der
Zielbestimmung erhalten die gegenseitige Liebe und das Wohl der Ehegatten gegeniber
der Nachkommenschaft neues Gewicht. Damit wird die Ehe als Ort jener Art von
Zusammengehorigkeit gekennzeichnet, in der es nicht um eine Zweckgemeinschaft geht,
sondern um eine personale Lebensgemeinschaft.

Sie ist in «Verbundenheit der Personen und ihres Tuns» (GS 48) zu leben. Dazu
gewdhren die Eheleute einander «gegenseitige Hilfe und gegenseitigen Dienst und
erfahren und vollziehen dadurch immer mehr und voller das eigentliche Wesen ihrer
Einheit» (GS 48). Die eingegangene Bindung offnet sich auf eine Geschichte mit
gegenseitiger Verantwortlichkeit.

(emf; vgl. Eva-Maria Faber: Ein ganzes Leben lang wachsen. Spirituelle
Herausforderungen ehelicher Berufungsgeschichten. In: Thomas Knieps-Port le Roi;
Bernhard Sill [Hrsg.]: Band der Liebe - Bund der Ehe. Versuche zur Nachhaltigkeit
partnerschaftlicher Lebensentwdirfe. St. Ottilien: EOS, 2013, 251-282)

27.8.2014 (Im Fokus des Konzils)

Eine neue Sprache fiir die Sexualitait

«Die Lehre des Konzils Uber die Ehe ist Frucht intensiver Arbeit und vieler, z.T. heftig und
kontrovers gefiihrter Diskussionen unter den Mitgliedern einer eigenen Subkommission



far Ehe und Familie innerhalb der Gemischten Kommission fir das <Schema XIII>, sowie
bei den Konzilssitzungen selbst. Die Konzilsvater haben die Ehe neu beurteilt und eine
funktionalistische Sicht der Sexualitat iberwunden, wonach diese primar auf die Zeugung
von Nachkommen hin geordnet sei».

Dieses Urteil Martin Lintners bezieht sich nicht zuletzt auf die bemerkenswerten Worte in
GS 51: «Die geschlechtliche Anlage des Menschen und seine menschliche
Zeugungsfahigkeit Gberragen in wunderbarer Weise all das, was es Entsprechendes auf
niedrigeren Stufen des Lebens gibt. Deshalb sind auch die dem ehelichen Leben eigenen
Akte, die entsprechend der wahren menschlichen Wiirde gestaltet sind, zu achten und zu
ehren» (GS 51).

(Martin Lintner: Humanae vitae: eine genealogisch-historische Studie. In: J6rg Ernesti
[Hrsg.]: Paolo VI e la crisi postconciliare. Giornate di Studio a Bressanone, 25-26
febbraio 2012 / Paul VI. und die nachkonziliare Krise. Studientage in Brixen, 25.-26.
Februar 2012. Brescia 2013 [Pubblicazioni dell'Istituto Paolo VI. 32], 16-53; emf)

28.8.2014 (Im Fokus des Konzils)

Die kirchliche Lehre von den Ehezwecken

«Mit der neuen Sicht verbunden ist die Uberwindung der traditionellen Ehe-zwecklehre.
Die Konzilsvater legten bewusst keine Hierarchie der Eheziele fest und wehrten bis
zuletzt entsprechende VorstéBe von wenigen Konzilstheologen ab - und hierin wurde die
traditionelle kirchliche Lehre von den Ehezwecken definitiv ({berwunden und
weiterentwickelt».

Martin Lintner verweist zum Vergleich auf die Ansprache Pius XII. an die Hebammen
Italiens vom 29. Oktober 1951: «Wahr ist nun aber, dass die Ehe als Natureinrichtung
nach dem Willen des Schopfers zum primdren innersten Zweck nicht die personliche
Vervollkommnung der Gatten hat, sondern die Weckung und Erziehung neuen Lebens. So
sehr auch die anderen Zwecke von der Natur gewollt sind, so stehen sie doch nicht auf
der gleichen Stufe wie der erste, und noch weniger sind sie ihm Ubergeordnet; sie sind
ihm vielmehr wesentlich untergeordnet».

Anders entschied das Konzil: «Gegen jene modi, die festhalten wollten, dass jeder
eheliche Akt auf die Zeugung hingeordnet sein misse, stellte die Subkommission kurz
und bindig fest, dass dem nicht so sei».

(Martin Lintner: Humanae vitae: eine genealogisch-historische Studie. In: Jérg Ernesti
[Hrsg.]: Paolo VI e la crisi postconciliare. Giornate di Studio a Bressanone, 25-26
febbraio 2012 / Paul VI. und die nachkonziliare Krise. Studientage in Brixen, 25.-26.
Februar 2012. Brescia 2013 [Pubblicazioni dell'Istituto Paolo VI. 32], 16-53; emf)

29.8.2014 (Personen)

Wider eine bischofliche Beratungsresistenz

Am 22. September 1964 stand in der Konzilsaula das Dekret «Christus Dominus» Uber
die Hirtenaufgabe der Bischéfe in der Kirche zur Diskussion. Es war das erste Mal, dass
sich auch Leonidas Proafio, Bischof von Riobamba in Ecuador zu Wort meldete. In seinem
Votum betonte er, es sei notwendig, dass sich die Bischofe als erste zur Erneuerung
verpflichten und dem Volk ein neues Bischofsbild vermitteln. Dazu gehdért nach seiner
Meinung u.a., dass ein Bischof sein ihm anvertrautes Volk wirklich kennt, sich ihm
bescheiden und liebevoll nahert, den Dialog sucht und fiir alle Menschen zuganglich ist.
Ein Bischof soll sich auch Kritik gefallen lassen, weil solche Kritik nicht zur Minderung



vielmehr zur Starkung seiner wirklichen Autoritdt beitrage. Bischof sein — so der Bischof
der Indios - bedeute flihren; genau dies aber verlange die Kenntnis eigener Grenzen
sowie die demiitige Bitte um Rat von anderen.

(Giancarlo Collet)

Hinweis von H. Dormeier auf Biographie von Enrique Rosner integrieren:
http://www.mzf.org/files/224/Gruene Reihe 108.pdf

30.8.2014 (Im Fokus des Konzils)

«Qualifizierte und ergebene Frauen»

Seit der zweiten Sitzungsperiode wurde die Idee diskutiert, Frauen auf das Konzil
einzuladen. Immerhin machen diese, so Kardinal Suenens, «wenn mich nicht alles
tduscht, die Halfte der Menschheit» (zit. nach A 4,24) aus. Anfang September verkiindete
Papst Paul VI. vor einer Gruppe von Ordensfrauen: «Wir haben Anordnung getroffen,
dass auch einige qualifizierte und ergebene Frauen als Zuhérerinnen mehreren feierlichen
Riten und Generalversammlungen der kommenden dritten Sitzungsperiode des Zweiten
Vatikanischen Konzils beiwohnen, und zwar solchen Versammlungen, deren zur
Diskussion gestellte Fragen das Leben der Frau besonders interessieren; wir werden so in
einem oOkumenischen Konzil zum ersten Mal vielleicht einige wenige, das ist
selbstverstandlich -, aber bedeutungsvolle und gleichsam symbolische weibliche
Vertretungen haben; von euch Ordensfrauen zuerst und dann von den grossen
katholischen Frauenorganisationen, damit die Frau weiss, wie sehr die Kirche sie in der
Wirde ihres Seins und ihrer menschlichen und christlichen Sendung ehrt» (zit. nach A
4,25).

(mq)

31.8. (Personen)

Suzanne Guillemin

Die von Vinzenz von Paul gegrindete Ordensgemeinschaft der Barmherzigen Schwestern
spielt in der franzdsischen Kirchen- und Frémmigkeitsgeschichte eine herausragende
Rolle. Suzanne Guillemin (1906-1968), seit 1962 Generalsuperiorin der Filles de la
Charité und zudem seit 1964 auch Préasidentin der Union Nationale des Congrégations
d’Action Hospitaliére et Sociale, gehtrte denn auch durchaus folgerichtig zu den
Ordensfrauen, die gemass der Ankindigung Paul VI. vor der dritten Sitzungsperiode als
Auditorinnen den Konzilsarbeiten beiwohnen sollten (s. Konzilsblog 30. August). In der
vierten Sitzungsperiode war sie u.a. auch Mitglied der Unterkommission, die sich im
Hinblick auf die entstehende Pastoralkonstitution mit den Zeichen der Zeit befasste. Nach
dem Konzil wurde sie Konsultorin der Ordenskongregation und der Kommission Justitia et
Pax. In einer fiir die Ordensgemeinschaften bewegten Zeit gab sie in ihren postum
verdffentlichen Reden wichtige Impulse fiir ein zeitgemdasses Ordensleben. Fotos und
weitere biographische Angaben finden sich unter
http://spiritofthedaughtersofcharity.blogspot.ch/2013/08/who-was-that-daughter-of-
charity-at.html

(mq; PersLex 122f.)

1.9. (Personen)
Marie-Louise Monnet


http://www.mzf.org/files/224/Gruene_Reihe_108.pdf
http://spiritofthedaughtersofcharity.blogspot.ch/2013/08/who-was-that-daughter-of-charity-at.html
http://spiritofthedaughtersofcharity.blogspot.ch/2013/08/who-was-that-daughter-of-charity-at.html

Zwar ist ihr alterer Bruder, der grosse Europder Jean Monnet (1888-1979) wohl
bekannter, flir die jingste Kirchengeschichte Frankreichs und dariber hinaus ist aber
auch die Rolle Marie-Louise Monnets (1902-1988) von herausragender Bedeutung.
Geboren wurde sie als Tochter einer Kaufmannsfamilie im sidwestfranzdsischen Cognac
(die Stadt gab einer berihmten Spirituose den Namen), wo die Pfarrei bis auf den
heutigen Tag ihr Andenken lebendig halt
(http://eglisecognac.fr/paroisses/cherves/hommage-marie-louise-monnet-6-juillet-15h-
cherves-richemont/).

Gepragt von Joseph Cardijn gehorte sie zu den fihrenden Personlichkeiten der in
Frankreich seinerzeit ausserst wichtigen Katholischen Aktion (u.a. griindete sie die
Jeunesse Indépendante Chrétienne Féminine sowie die Action Catholique des Milieux
Indépendants). Im September 1964 wurde Monnet zur Laienauditorin ernannt. Wer ihre
Autobiographie Avec amour et passion liest, erhalt Anteil am Geflihl eines geistlichen
Aufbruchs im franzésischen Katholizismus nach dem Zweiten Weltkrieg: «Die
apostolischen Bewegungen zeichneten sich in diesen Nachkriegsjahren durch ein
intensives Leben aus und die Ankindigung des Konzils, die auf diesen <fruchtbaren
Boden> fiel, schien mir eine unverhoffte Gelegenheit zu sein. Es galt dann allerdings
auch, sie zu nutzen!» Monnet selbst verkoérpert in den Jahren vor und nach dem Konzil
nicht zuletzt auch die vielfaltige internationale Verflechtung der Protagonistinnen und
Protagonisten dieses theologischen und pastoralen Lernprozesses. Nicht nur beim
Zweiten Vatikanischen Konzil konnte Monnet - die immer den Charakter ihrer Arbeit als
«Teamwork» betonte - ihre reiche Glaubens- und Lebenserfahrung einbringen, sondern
auch bei der ausserordentlichen Bischofssynode 20 Jahre nach Abschluss des Konzils
1985, bei der sie einen Gastbeitrag hielt.

Marie-Louise Monnet (1902-1988) © Eglise catholique de Cognac

(mq, PersLex 194f.; Zitat s. Marie-Louise Monnet, Avec amour et passion. 50 ans de la
vie de I’Eglise & travers une vocation de femme. Chambray-lés-Tours: CLD 1989, 197).

2.9.2014 (Personen)


http://eglisecognac.fr/paroisses/cherves/hommage-marie-louise-monnet-6-juillet-15h-cherves-richemont/
http://eglisecognac.fr/paroisses/cherves/hommage-marie-louise-monnet-6-juillet-15h-cherves-richemont/
http://eglisecognac.fr/wp-content/uploads/2014/06/EC7547.png

Fehlgeschlagene Eingrenzung der Frauen

Als eine der ernannten Auditorinnen, Sr. Mary Luke Tobin, vernahm, dass sie an den «fir
Frauen interessanten Sitzungen teilnehmen» kdénne (siehe Konzilsblog vom 30.8.2014
http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m119408), antwortete sie: «Gut, dann
kann ich ja an allen teilnehmen» (A 4,27).

Klaglich scheiterte wahrend der dritten Konzilssession der Versuch, neben den bisherigen
Bars (der «Bar Jonas» und der «Bar Abbas») eine eigene Frauenbar einzurichten, «damit
sie sich nicht unter die Leuten in den beiden anderen Bars mischten». Genannt wurde
dieses Frauenbar unter den Anglophonen als «Bar Nun» «ein Wortspiel mit dem Ausdruck
<bar none> (= ausnahmslos). Der Versuch, Frauen und Manner getrennt zu halten, schlug
jedoch fehl, und zwar auf Grund des Wunsches beider Seiten, sich miteinander zu
unterhalten und zusammenzuarbeiten» (A 4,27).

(emf).

3.9.2014 (Personen)

Der Carabiniere aus Trastevere

Sein Name ist in aller Munde, wenn es um das Konzil geht, und doch bleibt die Person oft
unbekannt: die Rede ist von Alfredo Kardinal Ottaviani (1890-1979). Der Wirzburger
Kirchenhistoriker Dominik Burkard schreibt Gber ihn: «ein Italiener, ein Romer. Aus dem
eher verrufenen Stadtviertel Trastevere, ein Backersohn, vorletztes von 12 Kindern.
Aufgrund seiner groBen Begabung kam er ins romische Seminar von Sant'Apollinare, wo
er viele der spaterem Kardinale und Weggefahrten kennenlernte.»

Dass Ottaviani auf dem Konzil ein zentraler Akteur wurde, erklart sich nicht zuletzt aus
seiner Laufbahn: Nach einer Zeit der Lehrtatigkeit an Sant'Apollinare, der heutigen
Lateranuniversitat, wurde Ottaviani Mitarbeiter der Kurie. Ein Blick auf seine
aufeinanderfolgenden Amter und Funktionen zeigt, dass er hier mehr und mehr zu einer
Schlusselfigur wurde (1922 Offizial, 1928 Untersekretdr der Kongregation flr die
ausserordentlichen kirchlichen Angelegenheiten, 1929 Substitut im Staatssekretariat,
1935 Assessor des Sanctum Officium, 1953 Kardinal und Prosekretdr des Sanctum
Officium, 1959 dessen Sekretar).

Den Menschen Ottaviani charakterisiert Burkard (in einer GegenUberstellung mit Augustin
Bea) u.a. wie folgt: «Ottaviani — der Weltstadter, aufgewachsen in einer quirligen, lauten,
groben Umgebung. Eines von vielen Kindern, alles andere als verhatschelt oder
Uberbehitet, vielmehr stédndig bedroht. Schlaue, Pragmatik, auch List waren notwendige
Eigenschaften, um zu Uberleben. Ottaviani war einer, der sich durchbeissen musste (...)
Ein Rdmer, der dieses Rom wie seine Westentasche kannte, der aber seine Heimatstadt
auch nie verlassen hatte.»

Sich selbst beschreibt der fast voéllig erblindete Kardinal n einem Interview mit dem
Corriere della Sera wdahrend der Konzilszeit: «Ich bin ein alter Carabiniere, der die
Goldreserve bewacht (...) Wenn du dem alten Carabiniere sagst, dass die Gesetze sich
andern, dann wird er denken, er sei ein alter Carabiniere, und er wird alles tun, dass sie
sich nicht &ndern. Andern sie sich aber trotzdem, dann wird Gott ihm bestimmt die Kraft
geben, einen neuen Schatz zu verteidigen, an den er glaubt. Sind die neuen Gesetze
einmal der Schatz der Kirche, eine Bereicherung der Goldreserve geworden, dann zahlt
nur noch ein Grundsatz: die Treue im Dienst der Kirche. Der Dienst aber besagt: Treu
ihren Gesetzen - wie ein Blinder. — Wie der Blinde, der ich bin.»


http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m119408

(mq, Zitate: Dominik Burkard, Augustin Bea und Alfredo Ottaviani. Thesen zu einer
entscheidenden personellen Konstellation im Vorfeld des Zweiten Vatikanischen Konzils.
In: Franz Xaver Bischof [Hg.]: Das Zweite Vatikanische Konzil [1962-1965]. Stand und
Perspektiven der kirchenhistorischen Forschung im deutschsprachigen Raum. Stuttgart:
Kohlhammer, 2012, 44-66, 47 sowie Mario von Gallo, Bernhard Moosbrugger: Das Konzil
und seine Folgen. Luzern/Frankfurt: Bucher 1966, 187).

4.9.2014 (Rezeption)

«Weiht die Welt mit Wiirde» - Pastoralreferenten/-innen 2014 und Lumen
gentium 34

Bensberg, im Frihling 2014. Auf einer Fortbildung des deutschen Berufsverbandes der
Pastoralreferenten/-innen zum Konzil entsteht ein eingangiger, gut singbarer Kanon, der
unbewusst an Lumen gentium anschliesst: «Weiht die Welt mit Wirde» (Text: L.
Schmidinger/Melodie: W. Roloff). Unter Verwendung einer Sakralsprache, die zuvor dem
priesterlichen Tun vorbehalten war, heisst es in Lumen gentium von den Laien: «Alle ihre
Werke [...] sind <geistige Hostien [..]>, die dem Vater mit der Darbringung des
Herrenleibes in der Eucharistie in Ehrfurcht dargeboten werden. So weihen auch die
Laien, indem sie Uberall Anbetende in heiligem Tun sind, die Welt selbst Gott. [Sic et
laici, qua adoratores ubique sancte agentes, ipsum mundum Deo consecrant]» (LG 34).
In einem Kommentar zu dieser Textpassage, der auf einen Konzilsvortrag des Jahres
1964 zurickgeht, arbeitet M.-Dominique Chenu mit der darin implizit vorkommenden
Unterscheidung von Heiligem («sancte agentes») und Sakralem («consecrant»): Gott
selbst, so Chenu, ist in einem umfassenden Sinn heilig und nicht nur sakral - denn sein
universaler Heilswille umgreift, durchdringt und verwandelt auch das Profane. Seit dem
Konzil sind daher Priester nicht mehr nur fiir das Sakrale zustandig («Heilsdienst») und
Laien nur flr das Profane («Weltdienst»), sondern vielmehr in der einen Pastoral des
Volkes Gottes beide flir beides. Auch die Laien haben LG 34 zufolge eine eigene
«Weihevollmacht» («consecrant») und auch die Priester sind «adoratores sancte
agentes»: Anbetende nicht nur im Sakralen, sondern auch im Profanen eines heiligen
Tuns, das in der einen Pastoral der ganzen Kirche beide Spharen zugleich umfasst und
aufeinander bezieht.

Zurick zur genannten Fortbildung. Auch im genannten Kanon werden profane und
sakrale Heiligkeit in eine kreative Differenz gebracht: «Weiht die Welt ...» zielt auf eine
«Konsekration» des gesamten Alltags, die sich mit einem profanen Begriff konkretisieren
lasst (« ... mit Wiirde»). Im Doppelsinn dieser Formulierung verbindet der Kanon, wie das
Konzil insgesamt, zwei Blickrichtungen: ad intra mit Blick auf die Christenwiirde aller
Getauften und Gefirmten und ad extra mit Blick auf die Menschenwilrde Uberhaupt.
Weihen in einer Haltung der eigenen Wirde und Weihen mit den Mitteln der Wirde aller
— darin berihren sich, im Rahmen der zweifachen Ekklesiologie des Konzils, auch dessen
beide Kirchenkonstitutionen: Lumen gentium und Gaudium et spes.

(Christian Bauer)

5.9.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Pasolini, Jesus und das Konzil

Gingen die Konzilsvater ins Kino? Was mégen sie am nachsten Tag erzahlt haben? Ein
Jesusfilm der anderen Art wurde am 4. September 1964 uraufgefiihrt. Der Papst
Johannes XXIII. gewidmete Film «Das 1. Evangelium nach Matthaus» von Pier Paolo



Pasolini konfrontierte die Zuschauer mit einem Jesus, der den Menschen mit
verstérenden und provozierenden Aussagen begegnet.

Der Jesus von Pasolini bleibt ein unverfligbarer Jesus, ein Jesus, der sich frommen
Berechnungen und religiosem Kalkil entzieht. Doch man spirt in jeder Szene den
existenziellen Ernst, wenn Jesus sehr real dargestellten Menschen im Film begegnet.

Der Jesus des Pasolini-Films ist kein weichgezeichneter Softie, der aus fernen Spharen
spricht. «Er ist kein Heilsbringer, dem sich die Hande entgegenstrecken miissen, damit er
sie mildtatig fllle.» Vielmehr steckt Jesus selbst mitten im Streit mit den Machten des
Unheils. «Den Versuchungen zu widerstehen, ist das Erste, was er tut.»

Am Ende lasst Pasolini dem Zuschauer wenig Raum, um sich selbstzufrieden mit Jesus zu
identifizieren. Bei Pasolini steht am Ende die Umkehr.

Hier beschreibt Michael Felder eine Verbindung zum Konzil:

«Um selber Protagonisten werden zu kénnen ist das Erste, was zu tun ist, die Umkehr.
Ob also die Konzilsvater den Film gesehen haben? Eines ist klar. Das Konzil hat mit der
Umkehr begonnen. [...] Das Konzil hat [...] begonnen, pastoral zu denken und zu
handeln. Es hat begonnen, sich von der Widerstandigkeit Jesu provozieren zu lassen.
Dies beginnt, in dem es das Unverfligbare seiner Gestalt im Mysteriumsbegriff aufnimmt
und fiir alle weiteren Uberlegungen zur Grundlage macht; es zeigt sich am Ende (iberall
dort, wo es in den ,Zeichen der Zeit’ seine Signatur entdeckt und alle Binnenfixierung
durchbricht. Das Konzil ist bereit, externe Problemhorizonte in seinem Namen
anzunehmen, um das Innen der eigenen Glaubens- und Praxisgestalt gemass seinem
Namen anzugehen. Was das Konzil an identitatsstiftenden Zeichen im Lichte des
Evangeliums erkennt, ist die Jiingerschaft, wie Jesus auf die Zumutungen des eigenen
Umfeldes zu reagieren. Aber auch hier zeigt sich gegen vorschnelle
Ubertragungsversuche eine komplexe Hermeneutik: Denn die Jiinger selbst, so zeigt die
Uberlieferung aus der Tiefe ihrer Schichten, zeigen sich als Umfeld, dem ein provozierter
Jesus Widerstand leistet. »

(ab; Michael Felder: Der provozierte Jesus - pastoraltheologische Einlassungen. In:
Diakonia 43 (2012) 275-281)

6.9.2014 (Weiteres)

«Europas Urkatastrophe und ihre Folgen»

So lautet der Titel eines sehr lesenswerten Buches, in dem der ehemalige Professor flr
Kirchengeschichte der Theologischen Hochschule Chur, Prof. Dr. Albert Gasser,
«Beobachtungen und Betrachtungen zum 20. Jahrhundert» anstellt - mehrheitlich aus
Schweizer Optik (das Buch erschien 2014 im Tardis-Verlag in Chur). Das Buch verhilft,
nicht in Einzelheiten stehen zu bleiben, sondern die grossen Linien zu sehen.

1914 ist fUr Albert Gasser der Beginn des Dreissigjahrigen Krieges des 20. Jahrhunderts,
des bisher unheilvollsten Teils der Geschichte des europdischen Kontinentes. Europa
habe daraus gelernt. Ob dieser Optimismus nach den Ereignissen in der Ukraine, das
zusammen mit wesentlichen Teilen Russlands auch zu Europa gehért, noch angebracht
ist, wird die Zukunft zeigen. «Hundert Jahre spater dirfen wir feststellen, dass es Europa
in seiner ganzen Geschichte aufs Ganze gesehen auch nur annahernd nie so gut ging wie
in der Gegenwart.»

Mit der Charakterisierung «Urkatastrophe» verdeutlicht Albert Gasser, dass der Erste
Weltkrieg aus verhaltnisméssig geringem Anlass losgetreten wurde, mit massivsten
Folgen bis ins Jahr 1989 - und vielleicht noch dartber hinaus!

(ufw)



7.9.2014 (Weiteres)

Die furchtbaren Weltkriege als Lehrmeisterinnen fiir das Konzil

Einer der wichtigsten Konzilstheologen, Yves Congar, der unentwegt am Konzil seine
Antiophon gegen den Krieg sang (vgl. Konzilsblog vom 8. August 2014 -
http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m118607), musste als Kind und
Jugendlicher erleben, was es hiess, in einem Kriegsgebiet aufzuwachsen (vgl. die auch
auf DVD erhéltliche Fernsehserie «14 - Tageblicher des Ersten Weltkriegs»). Die
Eindricke sollten fir sein ganzes Leben, aber auch fir sein theologisches Denken,
bleibende Spuren hinterlassen. Nicht selbstverstandlich ist der Einsatz von Alfredo
Kardinal Ottaviani gegen den Krieg, vielleicht auch aus eigenen bitteren Erfahrungen im
kriegsgebeutelten Italien.

Auch der Grossvater von Papst Franziskus, der am 13. September die Schaupldtze der
blutigen Isonzofront des Ersten Weltkriegs besucht und dort fir die Verstorbenen betet,
hatte dort gekampft. Die Konzilsvater zogen, wie im November im Konzilsblog deutlich
wird, die Konsequenzen aus der Urkatastrophe des 20. Jahrhunderts und nahmen vom
bisher vertretenen «gerechten» Krieg Abstand.

Das Kriegsgedenken in diesen Tagen kann auch uns heute helfen, das Thema Krieg und
Gewalt neu zu reflektieren, eine Aufgabe, die jeder Generation aufgetragen ist.

Mit der gegenwartigen Gewalt im Krieg in der Ukraine und noch vielmehr in den grossen
und zahlreichen Kriegsgebieten im Nahen Osten wird deutlich, dass es keine einfachen
Antworten auf militarische Aggression und Gewalt gibt. Gewaltlosigkeit allein kann
angesichts der unsadglichen Grausamkeiten der Terrororganisation Islamischer Staat (IS)
leider nicht die letzte und einzige Antwort sein. Selbst Franziskus ist hier in ein Dilemma
hineingestellt.

(ufw)

8.9.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Prazisionen fiir ein unvertrautes Thema

Vorbote der am 14. September 1964 eroffneten dritten Konzilssession ist eine
vorausgehende Sitzung der Theologischen Kommission, zu der die dazugehorigen
Mitglieder wieder nach Rom reisen. Eines der Themen der Kommissionsarbeit ist das
Schema XIII, also der Vorbereitungstext fir die spatere Pastoralkonstitution. Immer
wieder wird splrbar, dass die Kirche sich hier auf einen Themenbereich einlasst, mit dem
sie nicht sehr vertraut ist. In der Diskussion in einer Untergruppe werden einige Punkte,
auf die bei der Weiterarbeit zu achten ware, festgehalten:

(1) Die Zielsetzung des Textes prazisieren. Es geht nicht um Evangelisation, sondern um
die Sendung der Kirche im Hinblick auf die Welt.

(2) Prazisieren, was mit «Welt» gemeint ist.

(3) Die Zeichen der Zeit besser fassen bzw. ausweiten, damit sie nicht nur aus der Sicht
des Abendlandes beschrieben werden, sondern auch aus der Perspektive Afrikas, Asiens
und Stdamerikas.

(4) Einige Prinzipien einer Theologie der irdischen Wirklichkeiten entwickeln, wozu auch
eine ontologische Reflexion der Beziehung der Dinge zur endzeitlichen Vollendung gehort.
Es wird in der Folge eine eigene Unterkommission zum Thema der Zeichen der Zeit
gegrindet.

(emf; vgl. Co 2,124)


http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m118607

9.9.2014 (Heute vor 50 Jahren)

In Erwartung erneuter Dispute iiber die Kollegialitat

Wieder einmal knistert es. Kurz vor Beginn der dritten Konzilssession machen sich
verstandlicherweise alle Akteure Gedanken Uber das, was zu erwarten ist.

Eines der Hauptthemen wird die Kirchenkonstitution sein. Es spricht sich herum, dass es
auf Vorschlag des Konzilssekretars Kardinal Pericle Felici eine Abstimmung Uber das erste
Kapitel (Uber das Mysterium der Kirche), eine (spater korrigiert zu drei) Abstimmung(en)
Uber das zweite Kapitel (Gber das Volk Gottes) und 39 Abstimmungen Uber das dritte
Kapitel (liber die hierarchische Verfasstheit der Kirche) geben soll.

Damit wird evident, wo die Hauptinteressen liegen. Ebenso deutlich wird, dass die
Diskussion uber die Kollegialitdt neu entflammt werden soll. Der belgische Theologie
Charles Moeller prognostiziert, dass es nicht verwunderlich ware, wenn die Gegner der
Kollegialitat Papst Paul VI. dazu drangen wiirden, in letzter Minute noch Veranderungen
oder Erganzungen einzubringen. Rickblickend diagnostiziert John W. O’Malley, in der
dritten Konzilsperiode sei die papstliche Wohnung als Schwerpunkt des Konzils in
Konkurrenz zur Petersbasilika getreten.

Zwei Beispiele fir die Einflussnahme auf den Papst werden in den nachsten beiden
Blogbeitragen gegeben.

(emf; vgl. Co 2,126-128; OM 205)

10.9.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Angriff auf das Thema Religionsfreiheit

Immer wieder flrchteten Konzilsteilnehmer, dass das Thema Religionsfreiheit vom Tisch
genommen wirde. Doch kurz nach Beginn der dritten Konzilsperiode wird die Debatte
Uber die entsprechende Erklarung eroffnet. Mit Blick darauf schreibt eine Gruppe von
zwolf Bischéfen am 10. September 1964 dem Papst einen Brief, um ihre Beunruhigung
Uber gewisse Vorbereitungstexte zum Ausdruck zu bringen. Insbesondere stiinden das
Dekret (iber den Okumenismus und die Erkldrung tber die Religionsfreiheit «in formellem
Gegensatz zum ordentlichen Lehramt und zu den ausserordentlichen Erklarungen des
Lehramtes der letzten hundert Jahre» (A 4,504). Man sieht hier Ideen und Theorien
wirksam, «vor deren Gefahren der Heilige Stuhl immer gewarnt habe». Darum solle der
Papst darauf dréngen, «dass die kirchliche Lehre ohne alle Doppeldeutigkeiten zum
Ausdruck gebracht werden misse» (A 4,504).

(emf)

11.9.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Ein scharfes Votum und eine scharfe papstliche Antwort

Ein Frontalangriff gegen das vorbereitete dritte Kapitel der Kirchenkonstitution: so
positioniert sich eine mit Datum vom 11. und 12. September 1964 geschriebene und dem
Papst am 13. September 1964, dem Vorabend der Konzilssession, (bergebene Note.
Unterschrieben ist sie von 25 Kardinalen, davon 16 Kurienkardinale, einem Patriarchen
und 13 Ordensoberen.

Die Ablehnung bezieht sich vor allem auf die im dritten Kapitel thematisierte und
wahrend der zweiten Konzilssession von den Konzilsvatern mit grosser Mehrheit bejahte
Rede von der Kollegialitat der Bischofe. Diesem Thema wird vorgeworfen, es sei eine



neue Lehre, die vage und unklar und vor allem gefahrlich sei. «Die Kirche wirde
aufhéren, monarchisch zu sein, und wirde bischoflich und kollegial; der Primat wirde
ausgehohlt und der Papst zu einem primus inter pares reduziert mit einer nur
ausserlichen Rolle im Verhaltnis zum Bischofskollegium» (A 4,78; vgl. AS 6/3,322-328).
Kritik wird auch an der Art der konziliaren Debatten ebenso wie an der Konzilsflihrung
durch Paul VI. gedussert, und der Papst wird gebeten, flir eine «Periode der Ausreifung»
zu sorgen, also alle Themen, die nach Auffassung der Schreibenden problematisch sind,
von der Traktandenliste zu nehmen. Er solle dies in autoritativer Weise und ohne
Ricksicht auf die Meinung der Konzilsvater tun.

Der Papst antwortete mit einem handgeschriebenen und scharfen Brief, die Note habe bei
ihm «Uberraschung und Verwirrung» ausgelést, und zwar «wegen der Anzahl und Wiirde
der Unterzeichner; wegen der Schwere der gegen die Lehre des Schemas selbst
erhobenen Einspriiche, und zwar mit radikal gegenteiligen und, nach unserer privaten
Meinung, von strittigen Argumenten getragenen Behauptungen; wegen des Augenblicks,
in dem die <Note> uns erreichte, namlich in der Nacht unmittelbar vor der Er6ffnung der
dritten Sitzungsperiode [..]; wegen der leicht vorhersehbaren sehr schweren und
unheilvollen Auswirkungen auf den Ausgang des Konzils, und damit auf die Kirche als
ganzes» (zit. in A 4,81).

(emf)

12.9.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Wo ist Gott eigentlich in der Geschichte zu finden? Ein Konzil zwischen
iibernatiirlicher Existenz und Zeichen der heutigen Zeit

Auf Vorschlag der Gemischten Kommission flir die ecclesia ad extra entschied die
Koordinierungskommission im Juni 1964, reale Menschheitsfragen nur in Anhdngen
(Adnexa) zum nun Schema XIII genannten Text zuzulassen. Diese seien «eine Art
offizieller Kommentar» (Guano), aber vom Konzil nicht zu diskutieren, damit historisch
relative Gréssen keine dogmatische Bedeutung erhielten. Es war ein Kompromiss mit der
Minoritat, die flr eine die Geschichte (iberragende (bernatlrliche societas-perfecta-
Kirche kampfte. Man unterwarf sich damit der seit langem herrschenden Theologie, an
Menschheitsfragen eine Uberlegene katholische Lehre zu demonstrieren. Aber die
Majoritat, die flir wenigstens einen lehrmassigen Respekt vor dem konkreten Menschen
eintrat, war selbst noch unsicher, wie denn anders Menschheitstatsachen und Lehrfragen
zu verbinden waren. Das belegt eine Organisationsentscheidung der Zentralen
Unterkommission des Schema XIII auf der Sitzung vom 10. bis zum 12. September
1964. Es werden zwei weitere Unterkommissionen gebildet, eine theologische fir die
dogmatischen Fragen (Leiter Garrone) und eine zu den Zeichen der Zeit flr die
Menschheitsfragen (Leiter McGrath). In der theologischen Unterkommission ringen dann
Rahner und Congar um eine dogmatisch valide Anthropologie. Rahner drangte auf ein
eigenes theologisches Fundament, das mit der Ubernatirlichen Berufung der Existenz zu
giessen sei. Die schied er von den aus seiner Sicht zu optimistischen Zeichen der Zeit,
also der gesellschaftlichen Realitat, weshalb Congar entschieden widersprach. Philipps
schlug daraufhin «integrale Berufung» vor, zu der es gehére, gemeinsam mit anderen
sozialen Bewegungen die Welt zu humanisieren. Es fehlte aber noch ganz an Methode,
um die soziologische Arbeit der Unterkommission zu den Zeichen der Zeit, beraten u.a.
von Chenu, in diese Anthropologie =zu integrieren. Die Konfrontation mit der
geschichtlichen Konkretheit Gottes stand dem Konzil noch bevor. Die Adnexa werden
daftir bald eine entscheidende Rolle spielen.



(Hans-Joachim Sander)

13.9.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Riickkehr in Begegnungen

Einen Tag vor Beginn der dritten Konzilssession vor 50 Jahren lohnt es sich, bereits einen
Blick auf Stimmungen zu werfen, die sich flir die damals Beteiligten bei der Riickkehr in
die inzwischen gewohnte Konzilsatmosphdare einstellen.

Yves Congar erhdlt am Morgen der Konzilseréffnung die Chance, mit zwei Bischofen
mitzufahren und durch einen privilegierten Eingang in die Konzilsaula zu gelangen. Fir
Congar, der in den Tagen zuvor krankheitshalber bereits sehr erschopft ist, ist dies eine
willkommene Erleichterung. Zuerst begegnet er den nichtkatholischen Beobachtern. Eine
der ersten Nachrichten: Der Okumenische Patriarch von Konstantinopel wird erstmals
zwei Beobachter entsenden - Frucht der historischen Begegnung zwischen Paul VI. und
Patriarch Athenagoras im Januar 1964
(http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m109612). Congar geht weiter, um
Patriarch Maximos zu begrissen, mit dem ihn gemeinsame Anliegen verbinden; er sieht
von weitem Kardinal Léger, winkt ihm und begriisst ihn. Wie er selbst unter seiner
gesundheitlichen Schwache leidet, so kommentiert er im Tagebuch umgekehrt, Kardinal
Léger sehe gut aus, besser, als man lber ihn gesagt habe. Ausserdem begriisst Congar
den Laienauditoren Jean Guitton und die anderen Laienauditoren, die Congar zum «Laie
ehrenhalber» ernennen und ihm einen Platz bei ihnen anbieten. Nachmittags gehen
Begrissungen und gegenseitige Besuche weiter. Auch kommen die ersten Anfragen fir
Vortrage, was Congar veranlasst, seufzend zu schreiben: «So geht der Zirkus wieder los
... Man wird von allen Seiten beansprucht sein» (Co 2,134).

Ahnlich sieht das Tagebuch von Henri de Lubac fiir die ersten Konzilstage aus (vgl. Lu
2,112-117): Begegnungen, auch hier hervorgehoben jene mit nichtkatholischen
Beobachtern wie Pastor Marc Boegner und Max Thurian, Mitteilungen (bei Lubac ist es die
Freude der Chilenen Uber eine gluckliche Bischofsernennung), Austausch von
Komplimenten, Meinungen, Artikeln.

Wie an den ersten Tagen intensiviert erfahrbar wird, ist das Konzil ein Ereignis des
Austausches und der Begegnungen!

(emf)

14.9.2014 (Heute vor 50 Jahren)

«Exaltatio crucis. Es ist heiss»

Am 14. September 1964 lag Uber der Stadt Rom eine erdrickende Hitze. Die
Beleuchtungsanlagen, die fur die Fernsehlbertragung der Ereignisse in St. Peter
gebraucht wurden, verstarkten die Temperaturen fiir die Anwesenden noch. Das war
sicher der Grund, weshalb Kardinal James MclIntyre, ein erklarter Kritiker der
Liturgiereform, wahrend der Eréffnungszeremonie zur dritten Sitzungsperiode in
Ohnmacht fiel und hinausgetragen werden musste. Auch Oskar Cullmann und
verschiedene Ordensfrauen, die eine der wenigen Platze auf den Triblinen ergattert
hatten, konnten den denkwirdigen Tag wegen der Hitze nicht zu Ende mitfeiern. Und
damit verpassten sie die erste Konzelebration des Papstes mit 24 Patres Conciliares aus
19 Landern. Was ein Gegensatz zur Eréffnungszeremonie des Konzils im Jahr 1962, wo
Uber 2000 Bischofe und weitere Anwesende nur stumm dem Geschehen folgen konnten.
Nun aber waren alle zum Mitsingen der einfach gehaltenen Gregorianischen Chorédle



angehalten. Das also bedeutet participatio actuosa, entfuhr es den Kommentatoren.
Diese erste Konzelebration verdeutlichte, was das lateinische Wort concelebrare meint:
namlich schlicht «mitfeiern». Nicht nur 25 Bischoéfen feierten diese Eucharistiefeier,
sondern mit ihnen die ganze Kirche.

Paul VI. hatte mit seiner Entscheidung, die Eré6ffnungsmesse als Konzelebration zu feiern,
ein unmissverstandliches Zeichen fur die Einheit des Geistes und des Willens der im
Konzil versammelten Kirche gesetzt. Es sollte auch bei dieser Konzelebration nicht
bleiben. Vier weitere Messen wurden zu Beginn der Generalversammlungen als
Konzelebration gefeiert, was auf viele weitere Eucharistiefeiern wahrend dieser
Sitzungsperiode abfarbte. Zur Abschlussmesse war es schon selbstverstandlich flir das
Konzil, diese in Konzelebration zu feiern.

Noch wahrend der dritten Sitzungsperiode dachten die Delegierten der
Bischofskonferenzen dariber nach, die Erlaubnis zur Konzelebration fir ihre Lander
einzuholen.

(Birgit Jeggle-Merz; vgl. A 4, 8f; Abt Basilius Niederberger: Als Konzilsvater in Rom.
Ausziige aus dem Tagebuch des Mariasteiner Abtes 1962-1964 auf dem Zweiten
Vatikanischen Konzil. In: Mariastein. Themenheft 2012. 50 Jahre Zweites Vatikanisches
Konzil, 43-65, 55f; dort auch das Zitat im Titel)

15.9.2014

Vergeblicher Einsatz gegen einen umstrittenen Text

Abt Basilius Niederberger von Mariastein treibt die Frage nach dem Verhaltnis von
gemeinsamem Priestertum und Dienstpriestertum um, Uber die sein Mitbruder P. Thomas
Kreidler einen Artikel veroéffentlicht hatte (vgl. Konzilsblog vom 6.4.2014). Es geht
darum, eine anfechtbare Formulierung im Konzilstext zu revidieren. Am Tag nach der
Konzilseroffnung verteilt Abt Basilius diesen Artikel an die deutschsprachigen Bischofe,
die sich in der Anima versammelt haben, und erhalt positive Echos. Das Problem ist nur,
dass uUber den betreffenden Text keine Diskussion mehr angesetzt ist. Bischof Schroffer
von Eichstatt weist darauf hin, dass auch Bischof Charriere von Fribourg dem
vorgesehenen Text gegeniber kritisch eingestellt ist und evtl. eine Intervention machen
kdénnte. Abt Basilius hdlt aber bedauernd fest: «Viel ist nicht mehr méglich. Leider konnte
ich den Bischof von Fribourg nicht finden. Er war noch nicht in Rom».

Bei der Abstimmung Uber das Kapitel 2 von Lumen gentium einen Tag spater stimmt Abt
Basilius  «Placet iuxta modum>» (Ja mit  Vorbehalt bzw .mit  einem
Veranderungsvorschlag): «Der Passus Uber die wesentliche Differenz [zwischen
gemeinsamem und Dienstpriestertum] moge verschwinden <ne semel pro semper
quaestio jam praejudicetur> [damit die Frage nicht schon ein fir allemal entschieden
wird]».

Wie Abt Basilius vernimmt, hat auch Erzabt Reetz von Beuron einen Modus vorgelegt.
Beides wird ohne Wirkung bleiben. Erst am 12. Oktober trifft Abt Basilius Bischof
Charriere und Uberreicht ihm den Artikel, doch die Entscheidung ist bereits gefallt. Der
Text von LG 10 bleibt stehen, wie er ist, und gehdért zu den Texten, die am haufigsten
gegen Missverstandnisse abgegrenzt werden muissen: «Das gemeinsame Priestertum der
Glaubigen aber und das Priestertum des Dienstes, das heisst das hierarchische
Priestertum, unterscheiden sich zwar dem Wesen und nicht bloss dem Grade nach».
(emf; vgl. Abt Basilius Niederberger: Als Konzilsvater in Rom. Ausziige aus dem
Tagebuch des Mariasteiner Abtes 1962-1964 auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil. In:
Mariastein. Themenheft 2012. 50 Jahre Zweites Vatikanisches Konzil, 43-65, 56f und 58)



16.9.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Santo subito oder zu spat?

Papst Johannes XXIII. in flnfzig Jahren heiligzusprechen, ist zu spat, so meint Kardinal
Suenens.

Diese Uberzeugung steht im Hintergrund der Rede, die er zum Kapitel Uber den
eschatologischen Charakter der christlichen Berufung am 16. September 1964 in der
Konzilsaula halt. Er geht auf die Praxis der Heiligsprechungen ein: 85% von ihnen seien
Ordensleute, 90% stammten aus drei Landern Europas — dabei sei es wichtig, Menschen
aus allen Milieus und Regionen als Heilige vorzustellen. Der Modus der Heiligsprechungen
solle verandert werden: die Verfahren gingen zu langsam und seien zu kostspielig.
Seligsprechungen sollten Sache der Bischofskonferenzen sein (vgl. AS 3/1,430-432).

In einem spateren Gesprach gibt Suenens zu verstehen, es sei ihm auch um eine
moglichst baldige Heiligsprechung Johannes' XXIII. per Akklamation gegangen, was
seiner Auffassung nach einen grossen Eindruck hervorrufen wiirde. Seine Beflirchtung: in
50 Jahren ware es zu spat (Co 2,175).

Er hatte Recht: es wiirde 50 Jahre dauern. Hatte er auch Recht, dass es zu spat war?
(emf)

17.9.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Wer kiampft gegen wen?

Die Phase der Abstimmungen ist erreicht. Am 17.9. werden die Ergebnisse der
Abstimmung Uber das 1. Kapitel von Lumen gentium bekannt gegeben (2114 Ja, 11
Nein, 62 Placet iuxta modum - eine davon wie gesehen von Abt Basilius Niederberger
von Mariastein). Es folgt die Relatio (eine Erlauterung) zum 2. Kapitel und sogleich die
Abstimmung Uber dieses. Wie Yves Congar schon zur ersten Abstimmung vermerkte, ist
es eine Neuerung, dass gleich nach den Relationes abgestimmt wird, wodurch es
schwieriger wird, geeignete Modi (Veranderungsvorschlage) zu formulieren (vgl. Co
1,140). Zudem macht sich bemerkbar, dass Kapitel 1 und 2 weit weniger
Aufmerksamkeit erfahren als das wegen des Themas Kollegialitdt umstrittene Kapitel 3
(vgl. Konzilsblog vom 9.9.2014).

Diskutiert wird nun noch Uber das letzte Kapitel, das Uber Maria. P. Bali¢ verfolgt die
Debatte aufmerksam und sagt gegen Schluss in triumphierendem Ton zu Henri de Lubac:
«Ah! Die Jungfrau Maria verteidigt sich heute gut!» Worauf der Jesuit ihm die Hand auf
den Arm legt und entgegnet: «Pére Bali¢, sprechen Sie nicht so, das ist schlecht.
Niemand hier hat die heilige Jungfrau angegriffen; alle verteidigen sie» (Lu 2,121f). Bei
P. Bali¢c kommt diese Bemerkung nicht gut an.

(emf)

18.9.2014 (Heute vor 50 Jahren)

Flugblatter und Briefe

Ein spannungsgeladener Bogen reicht vom 18. September 1964, ein Freitag, bis zum
darauffolgenden Montag. In der Debatte Uber das 3. Kapitel von Lumen gentium tragt
Bischof Luigi Carli von Segni eine deutliche Kritik an der Rede uber die Kollegialitat vor.
Am selben Tag werden auf dem Petersplatz beim Eingang der Petersbasilika Flugblatter



verteilt, die dazu aufrufen, zu den einzelnen Artikeln des dritten Kapitels jeweils mit «non
placet» und zum ganzen Kapitel «placet iuxta modum» zu stimmen (vgl. Co 2,147). Es
heisst, Bischof Parente habe gedroht, seine eigene Rede am Montag mit einem Protest
dagegen zu beginnen, wenn dies nicht durch das Prasidium geschehe (vgl. Lu 2,127).
Tatsdchlich wird Kardinal Tisserant, allerdings verpackt in andere Ermahnungen, die
Verteilung der Flugblatter monieren.

Am 20. September schreiben einige Konzilsvater unter Fihrung von Larraona erneut an
den Papst, um die Verabschiedung des dritten