
Blogbeiträge Archiv 2013 
 

 

1.1.2013 (Weiteres) 

Auf Erden Friede 

Die Weihnachtsbotschaft ist Friedensbotschaft: «Verherrlicht ist Gott in der Höhe, und auf 

Erden ist Friede bei den Menschen seiner Gnade» (Lk 2,14). Papst Johannes XXIII. 

brennt die Sorge um den Frieden auf dem Herzen, wie bereits seine Friedensbotschaft 

vom 25. Oktober 1962 zeigt. Die Enzyklika Pacem in terris vom April 1963 wird das 

Anliegen aufnehmen. Einer der Theologen, die ebenfalls immer wieder das Engagement 

der Kirche für den Frieden postulieren, ist Yves Congar. Er spricht schon im November 

1960 von der Notwendigkeit, eine feierliche Verurteilung des Krieges und der Atombombe 

auszusprechen (Co 1,36). Ein Gespräch mit P. Sebastian Tromp fasst er so zusammen: 

«Ich singe ihm meine Antiphon gegen den Krieg und die Bombe» (Co 1,40). Das fünfte 

Kapitel von Gaudium et spes wird sich des Problems annehmen. 

(emf) 

 

 

2.1.2013 

Korrespondenz Kardinal Döpfners 

Zu Beginn des Jahres 1963 entfaltet Julius Kardinal Döpfner eine rege Korrespondenz. 

Am 2. Januar 1963 lädt er zum einen die deutschsprachigen Konzilsteilnehmer auf den 

5./6. Februar 1963 zu einer Konferenz in München ein. (Wie menschlich: Zwei Tage 

später wird ihm siedenheiss einfallen, dass er dabei etwas vergessen hat – siehe am 

4.1.!). Thema ist die Erarbeitung einer «gemeinsamen Stellungnahme der deutschen und 

österreichischen Konzilsväter zu der Frage der weiteren Behandlung des Schemas ‹De 

Ecclesia› auf dem Konzil» (Dö 317; siehe dazu schon den Brief Rahners am 17. 

Dezember). Zu dieser Konferenz lädt er auch Augustin Kardinal Bea sowie Beobachter 

des belgischen und französischen Episkopates ein. 

Am selben Tag schreibt Döpfner an den Kirchenhistoriker Hubert Jedin. Es ist Döpfners 

beständige Sorge, dass das Konzil sich verzettelt und unzumutbar lange dauern könnte. 

In diesem Sinne äussert er sich in einem Brief vom 21. Dezember 1962 an den Papst 

selbst und lässt er ein auf den 31. Dezember 1962 datiertes Memorandum zur Frage der 

Änderung und Neuaufnahme sowie die Abstimmung von Schemata entwerfen. In 

derselben Sache bittet er nun auch Jedin, «zu allen noch nicht behobenen Mängeln des 

‹Ordo Concilii› [der Geschäftsordnung des Konzils] und allen Verfahrensfragen überhaupt 

ein Gutachten zu erstellen» (Dö 321). Für das neue Jahr wünscht Döpfner in einem Brief 

an P. Bernhard Häring, «dass es uns einen segensreichen Fortschritt und Abschluss des 

Konzils bringe» (Dö 323). Dieser Wunsch wird sich nur hinsichtlich der ersten Hälfte 

erfüllen … 

(emf) 

 

 

3.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

«Stände der zu erlangenden Vollkommenheit» 

Vom 28.-30. Dezember 1962 hatten sich deutsche Bischöfe und Theologen in der 

Katholischen Akademie Bayerns in München getroffen, um an einer Neufassung der 

Kirchenkonstitution zu arbeiten. Darin war auch ein Kapitel über die evangelischen Räte 



vorgesehen. Kardinal Julius Döpfner, Erzbischof von München und Freising, der bei 

diesem Treffen zeitweise anwesend war, war gleichzeitig Mitglied der neu gebildeten 

Koordinierungskommission und dort mit der Bearbeitung des Entwurfs zum Dekret über 

das Ordensleben betraut. Diese vorkonziliare Fassung war überaus lang und einseitig 

juridisch ausgerichtet. 

Döpfner bittet nun in einem Brief vom 3. Januar 1963 den deutschen Jesuiten Friedrich 

Wulf um seine Mithilfe. Mit Blick auf den Entwurf über die «Stände der zu erlangenden 

Vollkommenheit» (so der Titel in diesem Stadium der Erarbeitung) schreibt Döpfner an 

Wulf: «Ich halte es nicht für tunlich, dieses umfangreiche Schema auf ein Konzil zu 

bringen. Es besteht sonst die Gefahr, dass ein glücklicher Abschluss des Konzils in 

allzuweite Ferne rückt». 

Wulf hatte bereits mit einigen Wortmeldungen auf sich aufmerksam gemacht. Es ging 

ihm um eine theologisch-spirituelle Vertiefung des Ordenslebens und seine Ausrichtung 

auf die Kirche und ihre Sendung für die Welt. Der Gedanke der «Nachfolge Christi», zu 

der alle Christen gerufen sind, war für ihn zentral. Friedrich Wulf arbeitet von an für 

Kardinal Döpfner. Dieser empfiehlt ihn als Peritus an Bischof Karl Joseph Leiprecht von 

Rottenburg, der Mitglied der Ordenskommission war. Das Ordensdekret hat noch eine 

lange Reise und viele Verwandlungen (nicht zuletzt in der Länge) vor sich. Bischof 

Leiprecht wird über Wulf sagen, dass er zum engsten Kreis der Mitarbeiter am 

Konzilsdekret über die Orden zu zählen ist und es wesentlich mitgeprägt hat. Wulf wird 

auch die nachkonziliare Theologie des Ordenslebens im deutschsprachigen Raum 

wesentlich mitgestalten. Er starb mit fast 82 Jahren am 2. Mai 1990 in München. 

(Sr. Anneliese Herzig MSsR) 

 

 

4.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Sorge um die Sehkraft von Kardinal Frings 

Am 4. Januar 1963 schreibt Kardinal Döpfner an seinen Amtskollegen Kardinal Frings. Er 

hatte die deutschen und österreichischen Konzilsväter auf den 5./6. Februar 1963 nach 

München eingeladen, doch hatte er es versäumt, dies ausdrücklich im Namen von 

Kardinal Frings (dem Vorsitzenden der Fuldaer Bischofskonferenz) zu tun – was ihn zu 

einem aufrichtigen «mea culpa» veranlasst. 

Zugleich erwähnt er eine Operation, mit der versucht worden war, die Sehkraft des 

Kölner Kardinals wiederherzustellen. Es seien widersprüchliche Nachrichten eingetroffen, 

die Döpfner so deutet, «dass die Operation nicht ohne Erfolg war, wenn sie scheinbar 

auch nicht die Sehkraft in der gewünschten Weise wiederherstellte» (Dö 326). 

Tatsächlich schritt der Prozess der Erblindung des Kardinals bereits zur Zeit des Konzils 

fort, was ihn nicht daran hinderte, seine Reden in gestochenem Latein zu halten. 

(emf) 

 

 

5.1.2013 (Weiteres) 

Zwischen den Zeiten 

Die Zeit um den Jahreswechsel herum hat etwas von Zeit zwischen den Zeiten. Das alte 

Jahr liegt in der Vergangenheit, das neue hat noch nicht richtig begonnen. Der Begriff 

«Intersessio» signalisiert etwas Ähnliches – es ist die Zeit zwischen den Konzilsessionen. 

Die alte ist vorüber, die neue hat noch nicht begonnen, und es ist noch ungewiss, wohin 

es geht. Tatsächlich ist die erste Intersessio stark von Ungewissheit geprägt. Zwar hat 

das Konzil bereits klare Voten abgegeben. Aber ob und wie sie umgesetzt werden sollen, 



ist noch sehr offen. 

Ungewissheit kehrt vor allem ein, weil die meisten Akteure nicht mehr am Platz sind. Da 

es vor allem die Kurienangehörigen sind, welche die Vorbereitungstexte verantwortet 

haben und die zu deren Verteidigung bereitstehen, ist in der Zeit zwischen den Sessionen 

zunächst sehr ungewiss, ob die Stimme der Bischöfe in angemessener Weise umgesetzt 

werden wird. Entsprechende Besorgnis äussern viele Konzilsväter bereits gegen Ende der 

ersten Konzilssessio. Henri de Lubac hört solche Stimmen am 26. November 1962 von P. 

Paul Poupard (Mitarbeiter im Staatssekretariat) ebenso wie von Bischof Suhr, 

Kopenhagen, und Bischof Elchinger, Strasbourg. Kardinal Léger sorgt sich am 3. 

Dezember 1962 in der Konzilsaula darum, dass «der Geist der Erneuerung, wie er von 

der Generalkongregation in den Voten häufig ausgedrückt wurde, sicher und effektiv zu 

seinem Ziel geführt werde», und schlägt deswegen die Einrichtung eines Rates vor, der 

im Geist der Erneuerung gewissermassen die «permanente Präsenz des Konzils zwischen 

den Sessionen» darstellen würde (AS 1/4,182). Die dazu eingesetzte 

Koordinierungskommission (vgl. 

http://www.kath.ch/nucleus/konzilsblog.php?itemid=6945) wird ihre Aufgabe nicht 

immer transparent genug erfüllen. 

(emf) 

 

 

6.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein engagierter Brief des Papstes 

Mit Datum vom 6.1.1963, Epiphanie, schreibt Papst Johannes XXIII. den Brief Mirabilis 

ille «an alle und jeden, insbesondere die Bischöfe der katholischen Kirche». Darin wird 

die Freiheit der Konzilsväter hochgehalten: Sie haben das Recht, ihre Vorstellungen zu 

den Dekreten vorzuschlagen, zu diskutieren und entsprechende Texte vorzubereiten. 

Mehr noch, es wird die Verpflichtung betont, sich für die Konzilsarbeiten zu engagieren, 

nicht nur in der Konzilsaula. Diese Pflicht «beinhaltet auch, während dieser acht Monate 

geistlich mit den Mitbrüdern im Bischofsamt vereint zu bleiben und Eifer in der 

Korrespondenz zu zeigen, wann immer die Kommission unter dem Vorsitz Unseres 

Kardinalstaatssekretärs eine Bitte an Sie richtet». Weil das Konzil alle Menschen angehe, 

sei dafür auch Zusammenarbeit mit Klerus und Laien erforderlich. 

Wegen des hohen persönlichen Engagements von Papst Johannes XXIII., das sich in 

diesen Weisungen Ausdruck verschafft, kommt, hat man den Brief auch ein Testament 

des Papstes genannt. Es stützt diejenigen, die darauf drängen, in der Intersessio Zeichen 

der Erneuerung zu setzen, um für die zweite Konzilssession eine bessere Ausgangsbasis 

zu schaffen. 

(emf; vgl. A 2,433f) 

 

 

7.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Nächtliche Ideen für Pacem in terris 

P. Yves Congar OP hält in seinem Tagebuch im Mai 1963 Notizen von einem Gespräch mit 

Bischof Marty fest. Dieser erzählt ihm von einer Audienz bei Papst Johannes XXIII., der 

die Arbeit der französischen Bischöfe und ihrer Theologen, insbesondere P. Congars, 

gelobt habe. 

«Der Papst, der Mgr. Marty 40 Minuten empfangen hat, hat ihm gesagt, er habe sich 

während des ersten Monates des Konzils gelangweilt. Er fand, dass man nicht 

vorankomme und dass diese Diskussionen über die Liturgie nicht wirklich von Interesse 

http://www.kath.ch/nucleus/konzilsblog.php?itemid=6945


seien. Der Papst will, dass man vorangeht, dass man öffnet! Er hat gesagt: Man muss 

immer zuerst das Gute sehen, das bei anderen zu finden ist». 

Während der Audienz kommt die Rede auch auf die Enzyklika Pacem in terris. Der Papst 

habe erzählt, dass Bischof Pavan ihm einen viel zu abstrakten Entwurf vorgelegt habe. 

«In der Nacht vom 6. auf den 7. Januar, nachdem er diesen Text gelesen habe, hat der 

Papst die Inspiration gehabt, sich an alle Menschen guten Willens zu richten und nicht 

nur an die Christen; er hat auch die vier Pfeiler gesehen: Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe, 

Freiheit. 

Ich schreibe dies für die Geschichte!» (Co 1,383). 

(emf) 

 

 

8.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Zurück zum Start? 

Symbolträchtig für das Streben nach Rückkehr zur Ausgangslage vor der ersten 

Konzilssession ist ein Brief, den Kardinal Ottaviani am 7. Januar 1963 an den 

Vorsitzenden der Koordinierungskommission Kardinal Cicognani richtet. Er weist auf die 

Diversität der Vorschläge der Konzilsväter hin, um demgegenüber die Vorbereitungs-

schemata zu verteidigen. Dies verbindet er mit einer grundsätzlichen Unterscheidung 

zwischen Texten dogmatischer Qualität und Texten disziplinärer Natur. Die dogmatischen 

Texte sind überzeitlich und unabänderlich; die disziplinären Texte sind abhängig von den 

Bedingungen von Raum und Zeit und müssten darum von den dogmatischen Texten 

streng unterschieden werden (vgl. AS 5/1,43-47). 

Bereits am 26. November 1962 hatte P. Henri de Lubac gehört, P. Sebastian Tromp habe 

über die Konstitution über die Offenbarung gesagt: «Sie haben unsere Konstitution 

zurückgewiesen; aber wir werden ihnen deren Zwillingsschwester geben» (Lu 1,373). 

Zudem heisst es, Kurienmitarbeiter hätten gesagt: «Nach dem 10. [Dezember], wenn sie 

abgereist sind, werden wir die Dinge wieder zurechtrücken» (Lu 1,481). 

(emf) 

 

 

9.1.2013 (Weiteres) 

Von der Konfusion zur «zweiten Vorbereitung» 

Die Ungewissheit, welche über der Zwischenzeit liegt, wird zur Konfusion, als zu Beginn 

der Intersessio verschiedene Textvorlagen kursieren, die zuvor bereits für ad acta gelegt 

gehalten wurden und nun z.T. konkurrierend zu anderen Textvorlagen gleichwohl noch 

umlaufen. Wegen mangelnder Transparenz hinsichtlich des Zeitplans und der 

Entscheidungen der Koordinierungskommission erarbeiten nicht wenige Konzilsväter 

erarbeiten mit einigem Aufwand Voten zu Texten, die im weiteren Verlauf des Konzils 

keine Rolle mehr spielen werden. Es steht auf Messers Schneide, ob eine «zweite 

Vorbereitung» gelingt, oder ob der Prozess unter der Hand wieder zur ersten 

Vorbereitung und den entsprechenden Texten zurückkehrt. 

Am 15. Januar 1963 schreibt Léon-Joseph Kardinal Suenens: «Bis hierher überwiegt der 

negative Kampf; der positive Teil wird später kommen, hoffe ich» (zit. A 2,445). In der 

Tat wird sich diese Intersessio langfristig als Zeit einer «zweiten Vorbereitung» (Jan 

Grootaers) gestalten. Nachdem erste Weichen gestellt sind, kann diese zweite 

Vorbereitung gezielter auf Textvorlagen hinarbeiten, welche den Voten der Konzilsväter 

entsprechen. 

(emf; vgl. Jan Grootaers: Zwischen den Sitzungsperioden. Die «zweite Vorbereitung» des 



Konzils und ihre Gegner. In: A 2,421-617, v.a. 421-428). 

 

 

10.1.2013 (Weiteres) 

Gaudet Mater Ecclesia als Leitstern der ersten Konzilsperiode 

Im untergründigen Streit um die Ausrichtung, welche das II. Vatikanische Konzil nehmen 

soll, dient die Eröffnungsrede Papst Johannes‘ XXIII. immer wieder als 

Orientierungspunkt. Mehrere Konzilsväter nehmen in der Konzilsaula Bezug darauf. 

Besonders deutlich kritisiert Augustin Kardinal Bea am 4. Dezember 1962 das Schema De 

Ecclesia, weil es im Widerspruch zu dem Geist stehe, der die Eröffnungsansprache des 

Papstes und die Botschaft des Konzils an alle Menschen beseelt (vgl. AS 1/4,229). In der 

Debatte über die Quellen der Offenbarung beziehen sich «nicht weniger als 22 

Interventionen ausdrücklich auf Gaudet Mater Ecclesia» (A 2,296), elf tragen den Inhalt 

dieser Rede ohne ausdrückliche Bezugnahme vor. Den meisten geht es darum, die 

pastorale Ausrichtung der Lehre hochzuhalten. Die Verkündigung müsse sich an die 

Menschen von heute wenden und als bedeutsam für ihr Leben in der gegenwärtigen Welt 

aufleuchten. 

Auch in den Anweisungen, die der Papst für die Intersessio gibt, werden Passagen aus 

der Eröffnungsansprache Gaudet Mater Ecclesia zitiert, um die pastorale Ausrichtung der 

Aussagen des Lehramtes zu erinnern. «So markierte und besiegelte Gaudet Mater 

Ecclesia den Anfang und das Ende der Konzilsarbeiten – als ein wahrer Prüfstein für die 

Debatte der ersten Sitzungsperiode» (Giuseppe Ruggieri: A 2,406f). 

(emf) 

 

 

11.1.2013 (Aktuelle Bezüge) 

Hoffen und Widerstehen! 

Die «Konziliare Versammlung», die vom 18. bis zum 21. Oktober 2012 in Frankfurt a.M. 

stattgefunden hat, verstand sich im Dienst an der Verheutigung des Zweiten 

Vatikanischen Konzils. Die Teilnehmenden schreiben in ihrer Schlussbotschaft: 

«Das II. Vatikanische Konzil war der Anfang eines Anfangs: die katholische Kirche bricht 

auf in die moderne, plurale Welt – eine Welt, in der sich die Kluft zwischen Reichen und 

Armen immer mehr vergrössert. [...] 

50 Jahre danach setzen wir, Christinnen und Christen in Kirchengemeinden und 

Verbänden, kirchlichen Werken, Basis- und Reformgruppen diesen Weg fort: die Glut des 

konziliaren Aufbruchsfeuers neu freizulegen und zu entfachen. Als pilgerndes Volk Gottes 

in den Wirren und Konflikten unserer Tage eint uns der Wille, das Vermächtnis des 

Konzils und des konziliaren Prozesses für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der 

Schöpfung heute zu leben, die ‹Zeichen der Zeit› zu erkennen und Alternativen zur 

neoliberalen Herrschaft von Kapital- und Gewinnsucht zu praktizieren. 

Die Konziliare Versammlung zeigte, dass es viele christliche Gruppen und Initiativen gibt, 

die konkrete Schritte tun, um in unserer Welt ein menschenwürdiges und 

naturverträgliches Leben für alle zu ermöglichen. Sie widersetzen sich einem Denken und 

Handeln in Politik und Wirtschaft, das uns weismachen will, es gebe keine Alternative zur 

kapitalistischen Weltordnung. Die Gewissheit, dass eine andere Welt möglich ist, steht 

unserer Überzeugung nach in engster Verbindung mit der Reich-Gottes-Botschaft Jesu, 

die vom Konzil neu zu Bewusstsein gebracht wurde. Diese andere Welt Gottes scheint 

dort zeichenhaft auf, wo Menschen das, was zu einem würdigen Leben notwendig ist, 

miteinander teilen. 



Uns trägt die Verheissung Jesu eines ‹Lebens in Fülle› (Joh 10,10) für alle. Eine andere, 

eine prophetische und diakonische Kirche ist nötig und möglich; eine andere Kirche, die 

Gleichstellung aller Geschlechter und Lebensformen, Partizipation und Dialog, radikale 

Demokratie und tiefe Schöpfungsverbundenheit verwirklicht! [...]» 

(ab; www.pro-konzil.de) 

 

 

12.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Verteidigung des Rufes eines katholischen Exegeten 

Der bekannte Exeget Rudolf Schnackenburg greift am 12. Januar 1963 zur Feder und 

nimmt zu einem Vorgang Stellung, der sich während der ersten Sitzungsperiode ereignet 

hatte. 19 Kardinäle hatten Papst Johannes XXIII. einen auf 24. November 1962 datierten 

Brief übergeben, in dem sie sich gegen die moderne Bibelexegese und deren Gefahren 

wenden. Unter anderem wurde ein Artikel des Bonner Exegeten Heinrich Schlier als 

Beispiel der zu verurteilenden Irrtümer genannt. 

Rudolf Schnackenburg bemüht sich um eine ausgewogene Klärung: «Die Sorge dieser 

Kirchenfürsten ist verständlich. Einsichtige Exegeten bedauern selbst immer wieder, 

wenn unkluge oder unreife Veröffentlichungen erscheinen; aber man sollte das nicht der 

ganzen heutigen katholischen Exegese anlasten. Demgegenüber darf man doch auf die 

reiche Literatur, auch gerade von seiten der Exegeten, hinweisen, die die katholische 

Sicht im heutigen Geisteskampf zu wahren und zu verteidigen, z.T. auch neu gangbare 

Wege zu beschreiten sucht. Vielleicht kann Ew. Eminenz, wenn nötig, darauf aufmerksam 

machen» (Dö 337). Die Vorwürfe gegen Schlier scheinen ihm ein «Missverständnis» zu 

sein. 

Döpfner wird im März 1963 einen Brief an die 19 Kardinäle schreiben und Protest 

namentlich gegen die unberechtigten Angriffe auf Schlier einlegen. Er bittet darum, dass 

seine klärende Darlegung wohlwollend geprüft würde, damit nicht der Ruf eines überaus 

verdienstvollen katholischen Exegeten, der in den deutschsprachigen Ländern eine hohe 

Autorität geniesse, ungerechterweise beschädigt werde (vgl. A 2,410f; Dö 394-398). 

(emf) 

 

 

13.1.2013 (Weiteres) 

Die Masse macht’s 

Der Jesuit Mario von Galli war der unumstrittene Meisterkommentator des Konzils im 

deutschsprachigen Raum. Am Ende der ersten Session publizierte er einen Band über das 

Konzil. Darin schilderte er auch die menschlichen Seiten des Konzils: Wenn ein einzelner 

Bischof in seiner Heimat noch eine Besonderheit darstellt, so wurden 2000 Bischöfe zu 

einer Alltäglichkeit. 

«Die Masse der Bischöfe brachte es mit sich, dass, obwohl sie auf dem Konzil eine 

feierlichere Funktion ausübten als daheim, sie doch weit weniger feierlich umsorgt und 

distanziert waren. Sie mussten dem vom Wind verwehten Käppi selber nachlaufen, 

mitten am Petersplatz die Kleider wechseln, sie konnten sich nicht verstecken, wenn sie 

eine Zigarette rauchen wollten, sie sanken todmüde im Restaurant in einen Sessel und 

wurden nicht anders bedient als die Dame nebenan; sie waren ganz wehrlos, wenn das 

Volk sie um Autogramme bestürmte, kein Mensch half ihnen, wenn sie den Autobus nicht 

fanden – und der Autobus wartete nicht. Sie haben sich gar nicht verärgert gezeigt, sie 

bewiesen damit, wie unabhängig sie innerlich waren von allem dem sie sonst 

umgebenden Zeremoniell». 

http://www.pro-konzil.de/


(ab; zitiert nach Le 175) 

 

 

14.1.2013 (Personen) 

Karol Wojtyla wird Erzbischof 

Wann genau der polnische Weihbischof Karol Wojtyla Erzbischof geworden ist, wird in 

zwei Versionen überliefert. Für die einen gilt der 13. Januar 1963, für die andern genau 

ein Jahr später der 13. Januar 1964. Gemäss der Vatikan-Homepage datiert die 

Ernennungsbulle vom 13. Januar 1964. Wie dem auch sei, lohnt es sich, den Blick auch 

bezüglich des Konzils auf Karol Wojtyla zu richten, der im Konzil selbst, aber noch mehr 

natürlich ab 1978 als Papst für die Umsetzung des Konzils von grösster Bedeutung war. 

Um das Reden und Wirken von Karol Wojtyla besser verstehen zu können, lohnt sich ein 

kurzer Blick auf seine vorbischöfliche Zeit: Karol Wojtyła wurde am 18. Mai 1920 in 

Wadowice, einer Kleinstadt bei Krakau, in einfachen Verhältnissen geboren. Im Alter von 

12 Jahren verlor er seinen älteren Bruder Edmund, seine Schwester lernte er nie kennen, 

da sie noch vor seiner Geburt verstarb. 

Karol Wojtyła war sehr sportlich. Stark beeinflussten ihn zahlreiche Kontakte mit der 

jüdischen Gemeinde in Wadowice. Ab 1930 besuchte er das Gymnasium und wirkte bei 

Theateraufführungen mit, war Ministrant und beendete die Schule mit Bestnoten. Er 

studierte Philosophie und polnische Literatur, was er während des Zweiten Weltkriegs im 

Untergrund fortsetzen musste. Zwangsarbeit verhinderte die Deportation nach 

Deutschland. 

Im Oktober 1942 trat er ins geheime Priesterseminar der Erzdiözese Krakau ein. 1946 

empfing er im Geheimen die Priesterweihe und promovierte in den folgenden zwei Jahren 

in Rom am Angelicum. Danach war Karol Wojtyła als Kaplan und ab 1953 als Professor 

für Moraltheologie in Krakau tätig und bekam 1954 einen Lehrauftrag für Philosophie und 

Sozialethik an der Katholischen Universität von Lublin. Am 28. September 1958 wurde 

Karol Wojtyła von Eugeniusz Baziak zum Weihbischof in Krakau und Titularbischof von 

Ombi geweiht. 

(ufw/vgl. Georg Schwaiger: Päpste und Papsttum im 20. Jahrhundert. München 1999, 

397 ff.) 

 

 

15.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein Sekretariat für die internationalen Probleme: Iustitia et pax 

Am 15. Januar 1963 schreibt der Schweizer P. Henri de Riedmatten OP, damals 

kirchlicher Berater am Centre international d'information, der Koordinationsstelle für 

internationale katholische Organisationen in Genf, an Julius Kardinal Döpfner und bittet 

ihn um Unterstützung. Unter dem Eindruck eines Gespräches mit Kardinal Suenens 

informiert de Riedmatten Döpfner, Suenens habe die Absicht, das vorliegende Schema 

über die Kirche und die internationalen Probleme zu kritisieren und ein Sekretariat zu den 

grossen Problemen der Welt im Bereich von Armut, Hunger und Entwicklung 

vorzuschlagen (vgl. Dö 344). 

Wie bereits in einem früheren Brief de Riedmattens an Döpfner deutlich wurde, hält der 

Dominikaner eine solche Einrichtung für dringlich. «Von meiner Stelle aus kann ich 

täglich sehen, wie höchstnotwendig eine drastische Initiative von Seite der Kirche auf 

diesem Gebiet wäre» (Dö 305). De Riedmatten erinnert Döpfner an eine Begegnung in 

Randa, bei der er Gelegenheit hatte, ihm persönlich zu schildern, «wie wenig koordiniert, 

wie wenig weitsichtig unsere Politik und unsere Handlung sind» (Dö 305). Die Kreation 



eines solchen Sekretariates könne der Kirche mehr dienen als viele der Schemata, die 

dem Konzil vorliegen. 

In seiner Antwort vom 17. Januar 1963 teilt Döpfner de Riedmatten mit, er werde 

Kardinal Suenens nächstens treffen und das Anliegen gern unterstützen (vgl. Dö 344f). 

Am 6. Januar 1967 wird die Päpstliche Kommission «Iustitia et Pax» gegründet werden; 

unter demselben Namen arbeiten heute weltweit ca. 80 Kommissionen auf regionaler 

Ebene. 

(emf) 

 

 

16.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Karl Rahner in Zürich 

Im Januar 1963 war die Zeit, in der Karl Rahner individuelle Gutachten für Kardinal König 

schreiben musste, vorbei. Der konziliare Prozess spielte sich in Rom und zwischen den 

dortigen Sitzungsperioden in zahlreichen Kommissionsarbeiten ab. Davon erzählt ein 

Brief, den Karl Rahner am 16.01.1963 aus Innsbruck an Kardinal König schreibt: 

«Morgen werde ich (über Zürich, wo ich eine Gastvorlesung an der Uni habe) nach 

Frankfurt reisen. Dort werde ich mit Grillmeier und Semmelroth bis ungefähr zum 5. 

Februar zusammen arbeiten (mit einer Besprechung in Mainz bei Volk) bezüglich des 

Schemas ‹De Ecclesia› (Kritik und positiver Gegenvorschlag) entsprechend den 

Überlegungen, die auf der dreitägigen Besprechung in München Ende Dezember 

gemeinsam mit Schröffer, Volk, Ratzinger, Schnackenburg, Semmelroth, Grillmeier, 

Schmaus angestellt wurden. Hoffentlich kommt aus der Arbeit in Frankfurt etwas heraus, 

was der Beratung der Konzilsväter in München Anfang Februar dienlich sein kann». 

(Christian Cebulj, vgl. entschluss Nr. 43 [6/1988] 35) 

 

 

17.1.2013 (Weiteres) 

Priester und Laien 

(Serie Der Schweizer Katholizismus zu Konzilsbeginn 1) 

[In einer vierteiligen Serie 17.1. bis 19.1.2013 beleuchtet Rolf Weibel den Schweizer 

Katholizismus zu Konzilsbeginn] 

Noch zur Zeit Papst Pius' XII. befasste sich die vom katholischen Akademikerverband 

EMV (heute: Altherrenbund des Schw.StV) bestellte Kommission «Klerus und Laien» mit 

dem Verhältnis zwischen Klerus und Laien (namentlich Laienakademikern) «unter 

Einbeziehung der Gesamtlage des Katholizismus in der Schweiz» (2). Der 1957 

veröffentlichte Bericht der Kommission, dem prominente Laien und Priester wie der 

Rechtsprofessor Peter Jäggi oder der Theologe Hans-Urs von Balthasar angehörten, 

skizziert den Zustand des Schweizer Katholizismus am Vorabend des Konzils. 

In einem ersten Teil werden Vorzüge und Mängel einerseits des Klerus und anderseits der 

Laienakademiker aufgezeigt. Ein zweiter Teil handelt in vier Abschnitten von der «Lage 

des schweizerischen Katholizismus»: 

1. Der katholische Volksteil im allgemeinen 

2. Die geistige Haltung des einzelnen Katholiken 

3. Der organisatorische Zustand der Kirche 

4. Die geistige Haltung der Kirche in der Schweiz 

Daran schliessen sich Sonderberichte an, die von Arbeitsgruppen zu Einzelgebieten 

vorbereitet wurden: Religiöse Bildung der Laienakademiker; Zusammenarbeit von Klerus 

und Laien in der Pfarrei; staatskirchliche Verhältnisse; Schulwesen; Rundspruch und 



Fernsehen. Eine Übersicht über die im Bericht enthaltenen Postulate schliesst den 

Kommissionsbericht ab. Vertieft behandelt wurden einzelne Fragen in einem Sonderheft 

der Zeitschrift «Civitas». 

Ein Postulat begegnet später in mehreren Voten von Schweizer Bischöfen und Äbten: 

«Der Standort der Laien im Rahmen der Kirche ist näher zu umschreiben: durch die 

kirchenrechtliche Regelung der Katholischen Aktion, der Stellung der Laien zu ihr sowie 

der in ihr wirkenden führenden Laien und durch Abgrenzung eines Raumes, in welchem 

der Gläubige von der Kirche als Organisation frei ist» (56). 

(Rolf Weibel / Bericht der Kommission «Klerus und Laien» vom 19. Mai 1957; Civitas 

11[1955/1956]153-250) 

 

 

18.1.2013 (Weiteres) 

Ein Volkskatholizismus 

(Der Schweizer Katholizismus zu Konzilsbeginn 2) 

In der Schweiz hat die Ankündigung eines Ökumenischen Konzils in der Öffentlichkeit 

eine grosse Aufmerksamkeit gefunden und entsprechende Erwartungen geweckt. Im 

Schweizer Katholizismus zeigten sich am Vorabend des Konzils keine besonderen Krisen; 

es war aber auch keine Aufbruchstimmung zu spüren. Das hatte wesentlich damit zu tun, 

dass das Katholisch-Sein damals die fraglose Zugehörigkeit zum katholischen Volksteil 

bedeutete. 

Im Bericht «Klerus und Laien» ist die Situation anschaulich beschrieben: «Der 

katholische Volksteil erneuert sich volksmässig, durch Geburt und Hineinwachsen in eine 

Tradition […] Der Einzelne erwirbt also den Glauben durch Vermittlung der Familie und 

mit Hilfe der gesellschaftlichen Beziehungen, welche die Familie vermittelt 

(Religionsunterricht, katholische Lehranstalten und Vereine). Die Zugehörigkeit zum 

katholischen Volksteil geht der individuellen Glaubensentscheidung voraus. Man wird 

Katholik von aussen nach innen, dank gesellschaftlicher Bindungen (menschlich 

gesprochen)» (22). Katholisch-Sein wurde mehr von der Zugehörigkeit zum katholischen 

Teil des Volkes bestimmt als von der Zugehörigkeit zu einer Religions- bzw. 

Glaubensgemeinschaft. Katholisch-Sein war «ein gesellschaftlicher Status, […] eine von 

den Betreffenden selbst gefühlte und auch von den Aussenstehenden beachtete 

Zugehörigkeit zu einer gesellschaftlichen Gruppe» (18). 

In dieser Situation war die religiöse Erziehung von zentraler Bedeutung. Diese habe ihr 

Ziel selten ganz erreicht, heisst es im Bericht, so dass der Klerus «meistens geistig 

‹unentwickelte› oder ‹unterentwickelte› Gläubige vor sich» (23) hatte. Anderseits liefe 

der Klerus Gefahr, und er erliege ihr auch mehr oder weniger stark, die Laien zu mehr 

Disziplin statt zur Selbständigkeit zu erziehen. Selbständigkeit gewinne aber an 

Bedeutung; einerseits werde das Selbständigkeitsgefühl der Jugend immer stärker und 

anderseits breite sich die Erwachsenenbildung ständig aus. 

Weil der Schweizer Katholizismus in diesem Sinn ein «Volkskatholizismus» war, musste 

er in der Nach-68er-Zeit in eine Krise geraten, als viele Selbstverständlichkeiten ihre 

Überzeugungskraft verloren und dann eben nicht mehr selbstverständlich waren. 

(Rolf Weibel / Bericht der Kommission «Klerus und Laien» vom 19. Mai 1957) 

 

 

19.1.2013 (Weiteres) 

Eine Kleruskirche 

(Der Schweizer Katholizismus zu Konzilsbeginn 3) 



Vor dem Konzil war es in der Schweiz nicht denkbar, dass Laien Theologie studieren und 

dann erst noch als Seelsorger in den kirchlichen Dienst aufgenommen werden konnten. 

Bis zu einer rechtlichen Auseinandersetzung durften sich an der Theologischen Fakultät 

Luzern bis 1959 überhaupt nur Priesteramtskandidaten immatrikulieren. So erschien die 

Kirche in der Schweiz damals aus drei Komponenten zusammengesetzt: «Dem 

kirchenrechtlich organisierten Klerus als Kern, den staatskirchlichen Verbänden 

(namentlich Kirchgemeinden) und den vielen im 19. Jahrhundert zu den verschiedensten 

Zwecken entstandenen katholischen Organisationen […]» (30). 

Bis ins 19. Jahrhundert hinein nahmen die katholischen Obrigkeiten die kirchlichen 

Interessen wahr; ab dem 19. Jahrhundert vertraten Vereine die katholischen Interessen; 

im 20. Jahrhundert trat die Bischofskonferenz stärker hervor. In dieser Zeit empfahl 

Papst Pius XI. mit der Enzyklika «Ubi arcanum Dei» die «Katholische Aktion» als Modell 

für das kirchliche Engagement der Laien, für das Laienapostolat. In der Folge bezeichnete 

die Schweizer Bischofskonferenz die Dachverbände der katholischen Vereine, den 

Schweizerischen Katholischen Volksverein und den Schweizerischen Katholischen 

Frauenbund, zu den Spitzenverbänden der Katholischen Aktion in der Schweiz. 

Vor diesem Hintergrund heisst es im Bericht: «Die katholische Aktion bedarf mit der Zeit 

einer organisatorischen Konsolidierung, also einer gehörigen kirchenrechtlichen 

Regelung. Vor allem muss die Pflicht der Laien, in der katholischen Aktion mitzuwirken, 

näher umschrieben werden, desgleichen die Rechtsstellung, die den in der katholischen 

Aktion führenden Laien zukommt» (31-32). Damit soll anderseits der Raum abgegrenzt 

werden, «in welchem der Gläubige von der Kirche als Organisation frei ist, wo er also der 

kirchlichen Obrigkeit keinen Gehorsam schuldet, sondern den er nach seinem Willen 

gestalten darf, allerdings geleitet von seinem Gewissen...» (32). Erreicht werden soll 

damit eine sinnvolle Abgrenzung «der von der Kirche organisatorisch freien actio 

catholicorum [Aktion der Katholiken] und der von der Kirche organisierten actio catholica 

[Katholische Aktion]» (32). 

(Rolf Weibel / Bericht der Kommission «Klerus und Laien» vom 19. Mai 1957) 

 

 

20.1.2013 (Weiteres) 

Ein kulturell schwacher Katholizismus 

(Der Schweizer Katholizismus zu Konzilsbeginn 4) 

Bis in die Konzilszeit hinein ist der Schweizer Katholizismus vor allem als politische und 

gesellschaftliche Kraft in Erscheinung getreten. Eine Folge davon war, dass «das 

Gesellschaftlich-Politische» die geistige Haltung des schweizerischen Katholizismus 

geformt hat. Das zeigte sich vor allem in religiöser und kultureller Hinsicht. 

Zum einen erwiesen sich die gesellschaftlichen Vorstellungen stärker als die religiösen 

Inhalte. «Der Unterschied zwischen getauft und ungetauft tritt gegenüber dem 

gesellschaftlichen  Begriff der ‹Konfession› zurück; das Wort ‹Katholik› bedeutet in der 

Umgangssprache nicht in erster Linie einen Gläubigen, sondern einen, der gesellschaftlich 

zum katholischen Volksteil gehört, ‹praktiziert› und in den katholischen Organisationen 

mitmacht» (33). Katholisch-Sein bedeutete deshalb zunächst auch Anpassung an das 

katholische Grossmilieu. In diesem Milieukatholizismus wurde «die kirchliche Glaubens- 

und Sittenlehre gewissermassen ‹fertig verpackt› dargeboten, unter Betonung der 

Autorität der Kirche» (35). Daher ging vergessen, «dass es auch für die kirchliche 

Autorität Fragen gibt, deren Lösung sie erst suchen muss und für deren Lösung sie die 

Mitwirkung und das Gebet aller Gläubigen braucht» (35). 

In kultureller Hinsicht fühlten sich die Katholiken wenig wahrgenommen und auch wenig 



ernst genommen: «catholica non leguntur – Katholisches wird nicht gelesen». Sie 

warteten aber auch kaum mit besonderen kulturellen Leistungen auf. Wohl gab es keine 

akute Krise, «keine schreienden Missstände, aber auch keine tiefgreifende geistige 

Bewegung im guten Sinn, also keine lebhafte geistige Auseinandersetzung, kein  die 

Gemüter erregender Aufbruch zu neuem schöpferischem Tun» (21). Das galt auch für die 

Alltagskultur. «Die soziale Rückständigkeit einiger katholischer Kantone hat sich auch auf 

dem Gebiet des Schulwesens nachteilig ausgewirkt» (40). 

Um eine Besserung der Situation zu erreichen, empfiehlt der Bericht, den Sinn für die 

Arbeit einer geistigen Elite zu vertiefen und ihrem Einsatz mit Wohlwollen zu begegnen. 

Ermahnt wird besonders der Klerus: «Das Verständnis für den seelsorgerlichen Wert 

christlicher Kulturarbeit ist vor allem auch im Klerus zu wecken» (61). 

(Rolf Weibel / Bericht der Kommission «Klerus und Laien» vom 19. Mai 1957) 

 

 

21.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Anweisungen für die Weiterarbeit 

Vom 21. bis 27. Januar 1963 tagt die Koordinierungskommission erstmals. Der Präsident, 

Kardinal Cicognani, resümiert einleitend die Aufgaben der Kommission und skizziert den 

möglichen Umgang mit den vorliegenden Texten. Dabei hält er das vorbereitete Material 

für «gut und ausreichend» (AS 5/1,55). 

In den Folgetagen werden Berichte zu den verschiedenen Schemata entgegengenommen, 

angefangen vom Schema De revelatione ( Über die Offenbarung, vormals: Von den 

Quellen der Offenbarung) über De Ecclesia bis hin zu kleineren Textentwürfen, auch 

solchen, die alsbald von der Tagesordnung verschwinden werden. Die 

Koordinierungskommission nimmt mit Anweisungen (Propositiones) zu den ihr 

gemachten Vorschlägen Stellung und beeinflusst so die Weiterarbeit an den 

Konzilstexten. 

(emf) 

 

 

22.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Die Kirche in der Heilsgeschichte – auf dem Odilienberg 

Einige Bischöfe der «Apostolischen Region Ost» in Frankreich teilten nicht nur die 

römische Unterkunft während der ersten Sitzungsperiode, sondern auch das Anliegen, 

sich theologisch und geistlich gemeinsam mit den Konzilsthemen auseinanderzusetzen. 

Am 22. Januar 1963 begann so auf dem Odilienberg im Elsass ein Treffen, dessen 

Organisation dem Strassburger Bischofskoadjutor Elchinger oblag und das bis zum 25. 

Januar dauerte. Teilnehmer waren zum Einen Elchingers Mitbrüder Claude Flusin (Saint-

Claude), Pierre Boillon (Verdun). Während Bischof Paul-Joseph Schmitt (Metz) verhindert 

war, gesellte sich mit Gérard Huyghe (Arras) ein in einer anderen französischen Region 

wirkender Bischof hinzu. Zum Anderen nahmen an dem Treffen Theologen teil, darunter 

die Dominikaner Yves Congar und Henri-Marie Féret, Berater Elchingers bzw. Flusins, 

sowie der Strassburger Dogmatiker Antoine Chavasse, wie Congar Konzilsperitus. Auch 

Alois Grillmeier war zeitweise anwesend, um von den deutschen Aktivitäten um Bischof 

Volk zu berichten. Im Zentrum der Debatten stand das Kirchenverständnis. Besonders 

Congars Pendeln zwischen Leuven und Mainz, wo in Gérard Philips und Bischof Volk 

einflussreiche Akteure wirkten, und dem Odilienberg, steht symbolisch für die Vielfalt und 

den bei aller Verschiedenheit doch gegebenen Zusammenhang der verschiedenen 

Initiativen zur Neufassung des Kirchenschemas. Das Ergebnis der elsässischen Arbeit 



wurde nicht nur nach Rom zu entsprechenden Konzilskommission geschickt, sondern 

auch Kardinal Döpfner nach München übermittelt: genauer gesagt konnte Bischof 

Elchinger persönlich auf dem dort stattfindenden Treffen der deutschsprachigen Bischöfe 

am 5. und 6. Februar 1963, an der er als Verbindungsmann der deutschen und 

französischen Bischöfe teilnahm, von den Ergebnissen des Treffens auf dem Odilienberg 

berichten. Inhaltlich sticht aus den im Elsass formulierten Überlegungen insbesondere die 

christozentrisch-heilsgeschichtliche Dimension der Kirche heraus, wie sie dann auch in LG 

3 formuliert ist. 

(Michael Quisinsky; vgl. Qu 297-329) 

 

 

23.1.2013 

Ende des Fabrikgehorsams 

Viele KatholikInnen berufen sich auf das Konzil. Heute treten Pfarrer- und 

Pfarreiinitiativen an die Öffentlichkeit. Die Frage des Gehorsams in der Kirche wird dabei 

neu verhandelt. Der Theologe Hans-Joachim Sander verglich kürzlich «das traditionelle 

Gehorsamsverständnis in der römischkatholischen Kirche mit dem Geschäftsmodell der 

Autofabriken von Henry Ford (1863–1947). 

Der Erfinder des Fliessbands habe in seinen Fabriken ein in sich geschlossenes System 

geschaffen, mit strenger Abgrenzung von aussen und innen [...]. Wer drinnen war, hatte 

klare Vorteile: den garantierten Arbeitsplatz, eine rudimentäre Gesundheitsversorgung 

und ein Mal eine Lohnerhöhung von 100 Prozent. 

Allerdings war der Preis dafür hoch: ‹Die klare Trennung von innen und aussen schlug 

sich auch sozial nieder. Die Arbeiter wurden einem System aus Überwachen und Strafen 

unterworfen. Sie mussten pünktlich erscheinen und hatten klar geregelte Pausen.› 

Ein ähnlich geschlossenes System war bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts die römisch-

katholische Kirche. Sie baute auf dem Gehorsam ihrer Mitglieder auf, die dafür von der 

Wiege bis zur Bahre religiös umsorgt wurden. Doch diese ‹früher so klaren Grenzen der 

grossen, alles selbst garantierenden Einheiten sind weg, und damit fallen die Mauern 

zwischen drinnen und draussen› [...]. 

In Detroit sind einst blühende Fabrikhallen zu Ruinen verkommen. Das System Kirche 

wiederum wurde von zwei Seiten erschüttert. Von innen habe der Missbrauch von 

Minderjährigen durch Kleriker, der üble Geruch von Finanzverstrickungen der 

Vatikanbank und die selbstherrliche Volksverhetzung durch das Internetportal Kreuznet 

den geschlossenen Gehorsam als Illusion erwiesen.» 

Von aussen sehe Sander dann die Pfarrer- und Pfarreiinitiativen als Zeichen für den 

Wandel der Kirche. Hier könne die Kirche «Gehorsam nicht mehr dekretieren, sondern 

müsse sich bemühen, ‹möglichst viele Freunde zu bekommen, um als Autorität 

anerkannt zu werden›. An die Stelle der straffen Ordnung sei eine ‹flüssige Moderne› 

getreten, die alles infrage stelle.» 

(ab; Josef Bruckmoser: Ein Gehorsam wie in Henry Fords Fabriken. In: Salzburger 

Nachrichten, 24. Dezember 2012, S. 27.) 

 

 

24.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Memorandum des ÖRK 

Angesichts der absehbaren ökumenischen Öffnung der römisch-katholischen Kirche 

erwuchs bei den anderen Konfessionen schon bald die Frage, wie sich das ökumenische 

Engagement der römisch-katholischen Kirche entwickeln und wie es sich zur bisherigen 



Ökumenischen Bewegung, insbesondere zum Ökumenischen Rat der Kirchen verhalten 

würde. Bereits am 24. Januar 1963 wurde von Seiten des Ökumenischen Rates der 

Kirchen ein internes Memorandum über die Gestaltung der Beziehungen mit der römisch-

katholischen Kirche an verschiedene Theologen und Kirchenführer verschickt. Darin 

manifestiert sich die Sorge, dass sich die ökumenische Bewegung wegen der anders 

gearteten Vorstellungen der römisch-katholischen Kirche über das Konzept einer 

Gemeinschaft von Kirchen spalten könnte. Es entsteht die Idee einer gemeinsamen 

Arbeitsgruppe zwischen dem Ökumenischen Rat der Kirchen und der römisch-

katholischen Kirche. Sie wurde 1965 als «Joint Working Group» eingerichtet und existiert 

bis heute. Die Anliegen werden auch an das Sekretariat für die Einheit geschickt, im 

Sinne der von dort ergangenen Bitte, Vorschläge für die Arbeit des Konzils zu äussern. 

(emf; vgl. A 5,572f) 

 

 

25.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Laien – durch die Hintertür zum Hauptportal der Kirche 

Kardinal Urbani, Patriarch von Venedig, muss am 25. Januar 1963 vor der 

Koordinierungskommission des Konzils antreten. Es geht um die Berichterstattung über 

den Stand des Textes zum Laienapostolat (De apostolatu laicorum). Der auf 160 Seiten 

angeschwollene Textentwurf war bereits als unverdaulich kritisiert worden.  

Die zuständige Kommission hatte also Kürzungen vorgenommen, die ursprüngliche 

Gliederung aber beibehalten. Diese ist durch eine eher traditionelle Kategorialisierung der 

Tätigkeitsfelder von Laien geprägt: Es ging um auf das Reich Christi ausgerichtete 

Tätigkeiten, dann caritative und schliesslich soziale (zeitliche) Tätigkeiten. Das Ewige und 

das Zeitliche, das Kirchliche und das Weltliche blieben fein unterschiedene Sphären. 

Die eher traditionelle Art, das Laienapostolat zu behandeln, mag so gar nicht die 

intensiven Diskussionen in der zuständigen Kommission widerspiegeln. Nach Giuseppe 

Alberigo ist die Ursache folgende: In der Kommission über das Laienapostolat wuchs bald 

ein Bewusstsein dafür, dass die Frage der Laien eigentlich als Teilfrage nach der Rolle der 

Kirche in der Welt zu bearbeiten sei – und weniger als Frage binnenkirchlicher 

Kompetenzverteilung. Entsprechend verlagerte sich das Engagement der Kommission in 

die Zusammenarbeit mit anderen Kommissionen, insbesondere mit der 

Glaubenskommission. Hier ging es um das Schema über die Kirche (De Ecclesia). 

Vor 50 Jahren stimmte die Koordinierungskommission zu, «eine Gemischte Kommission 

[...] zu bilden, um zu einem einzigen Schema über die wirksame Gegenwart der Kirche in 

der gesellschaftlichen Ordnung und der Gemeinschaft der Völker zu gelangen.» (524) 

Ausserdem wurde «mündlich» (!) erlaubt, dass Laien als Experten für das Schema über 

das Laienapostolat gehört werden sollten. Ein wenig Geheimhaltung schien opportun – 

sei es mit Rücksicht auf kuriale Befindlichkeiten, sei es aus Respekt vor den Konzilsvätern 

und ihrer Autorität. 

(ab; A2, 520-525) 

 

 

26.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Kontroversen und versöhnliche Prozesse 

Julius Kardinal Döpfner weilt für die Sitzungen der Koordinierungskommission in Rom. 

Um 11 Uhr besucht er Kardinal Ottaviani und notiert: «Aussprache über die 

Auseinandersetzung während des Konzils». Danach geht es um konkrete Themen, so 

«gefallene Priester» («Ottaviani zeigt Verständnis») und um den ständigen Diakonat von 



verheirateten Männern («Ottaviani verspricht Unterstützung, falls ich es vorschlage») (Dö 

14). 

Am selben Tag hört P. Yves Congar OP das Gerücht, Ottaviani werde sich vom Heiligen 

Offizium zurückziehen; als Nachfolger sei Kardinal Browne vorgesehen. Congars 

Reaktion: «Gott bewahre uns vor Browne! Da habe ich lieber Ottaviani» (Co 1,321). 

Ottaviani wird bis 1968 im Amt bleiben. 

Am Spätnachmittag findet die Sitzung der Koordinierungskommission statt. Döpfner stellt 

die Textvorlage über die Bischöfe vor und regt ein eigenes Dekret über die 

Bischofskonferenzen an. Der Präsident der Bischofskommission Kardinal Marella hält 

dagegen. Döpfner insistiert indes, dass das Konzil selbst über die Bischofskonferenzen 

werde sprechen müssen. Das Protokoll vermerkt: «Sono tutti d’accordo [Alle sind 

einverstanden]» (AS 5/1,161). 

(emf) 

 

 

27.1.2013 (heute vor) 

Konzilskommission für Unmögliches ? 

«Es ist klar, dass gemessen an der ungeheuren Aufgabe», die Schemata gemäss dem 

«Geist umzugestalten, der von der Konzilsmehrheit gefordert worden ist», die Zeit 

zwischen zwei Sitzungsperioden, «die dem Aussenstehenden lange erscheinen möchte, in 

Wahrheit ausserordentlich knapp bemessen ist, ja, es scheint fraglich, ob in ihr der 

gegebene Auftrag wird bewältigt werden können. Andererseits ist auf diesem Konzil 

schon so viel Unmögliches möglich geworden, dass man sich von dem oft geradezu 

aufregenden Optimismus des Papstes getrost anstecken lassen und hoffnungsvoll sein 

darf.»  

Was Joseph Ratzinger in seinem Rückblick auf die erste Sitzungsperiode schreibt, 

verweist auf das Ineinander von vielfältiger Arbeit am Detail und notwendiger 

Koordinierung zwischen diesen Arbeiten. Neben der Arbeit zahlloser Bischöfe und 

Theologen, die wieder in ihre Diözesen und Wirkungsstätten zurückgekehrt waren und 

dort in ganz verschiedener Weise konziliare Impulse aufgriffen und reflektierten, ist hier 

insbesondere die Arbeit der Kommissionen zu nennen. Manfred Plate berichtet von der 

am 27. Januar 1963 zu Ende gegangenen mehrtägigen Sitzung der 

Koordinierungskommission (zu dieser s. auch Jan Grootaers in A 2, 428-453), «die sich 

mit der Lage nach der ersten Session und dem Plan für die weitere Arbeit des Konzils 

beschäftigt. Die Konzilskommissionen (aber leider nicht alle – was Folgen haben wird!) 

halten in den nächsten Wochen Vollsitzungen ab, um die neuen Entwürfe zu redigieren. 

Viele Unterkommissionen bearbeiten Einzelstoffe. Wird die Arbeit nach dem Sinn Kardinal 

Suenens’ laufen?» Mit seiner abschliessenden Frage nennt Plate eine Möglichkeit, wie 

«Unmögliches möglich» (Ratzinger) gemacht werden könnte: der Erzbischof von 

Mecheln-Brüssel hatte während der ersten Sitzungsperiode vorgeschlagen, die ungeheure 

Stoffmenge der konziliaren Dokumente um die Perspektiven «Kirche ad extra» und 

«Kirche ad intra» herum zu bündeln (s. dazu Giuseppe Ruggieri in A 2, 402-404). 

(Michael Quisinsky; Zitate aus : Joseph Ratzinger, die erste Sitzungsperiode des zweiten 

Vatikanischen Konzils. Ein Rückblick, in: Ders.: Zur Lehre des Zweiten Vatikanischen 

Konzils. Formulierung – Vermittlung – Deutung. Erster Teilband. Freiburg i.Br.: Herder, 

2012 [Gesammelte Schriften 7/1], 296-322, 320; Manfred Plate, Weltereignis Konzil. 

Darstellung – Sinn – Ergebnis, Freiburg 1966, 40). 

 

 



28.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Durch unbekanntes Terrain tasten – die Kirche in der Welt 

Kurz nach der ersten Konzilsphase wurde intensiv nach einer neuen Bestimmung der 

Rolle der Kirche und der Gläubigen in der Welt gesucht. Der Gedanke von Kardinal 

Suenens über die «ecclesia ad intra und ad extra» begann zu greifen.  

http://www.kath.ch/nucleus/konzilsblog.php?itemid=6888 

In vielen Diskussionen wurde deutlich, dass die bislang bestehenden Vorstellungen und 

Formulierungen nicht ausreichten, um die Konzilsmehrheit zu überzeugen. Immerhin 

wurden die Sollbruchstellen der alten Konzeption von Kirche und Welt deutlicher: eine 

schlichte Aufteilung der Zuständigkeiten für Kirche und Welt zwischen Hierarchie und 

Gläubigen entsprach nicht mehr dem erneuerten Bild von Kirche, das im Bereich der 

Liturgie schon zu einer Korrektur geführt hatte: Alle Gläubigen wirken am liturgischen 

Geschehen mit! Was hier im tiefsten Inneren der Kirche mehr und mehr Gewicht bekam, 

galt es auch in der Aussenorientierung der Kirche umzusetzen: die Sendung der ganzen 

Kirche in die Welt. Schon Mitte Januar 1963 wurde daher angeregt, dass die 

Glaubenskommission und die Kommission für das Laienapostolat in einer gemischten 

Kommission zusammen arbeiten sollten.  

http://www.kath.ch/nucleus/konzilsblog.php?itemid=7157 

Unter dem Titel «Schema XVII» wurde fortan nach einer Lösung gesucht. Schon die 

anonyme Titelgebung (später sortierte man die Konzilstexte neu und sprach vom 

«Schema VIII») zeigt die Ratlosigkeit in der Sache an: Das im Konzil erneuerte 

Verständnis von Kirche war zum Greifen nah – und zugleich mit Worten noch nicht zu 

fassen. Die damals gehandelten Vorschläge für einen echten Titel für «Schema XVII» 

zeugen von der weiten Spannbreite, die es zwischen den Konzilsvätern noch zu 

überbrücken gab: sollte es um Handeln und Präsenz der Kirche in der Welt gehen oder 

um eine Abhandlung über die soziale und moralische Ordnung der Welt? Sah sich die 

Kirche in der Welt oder doch noch eher darüber? Sollte sie lieber über ihr Verhältnis zum 

einzelnen Menschen sprechen oder sich als Teil der Menschheit sehen lernen?  

Das Konzil wird noch Jahre brauchen, um eine Lösung zu formulieren. 

(ab; A2, 491 – 496) 

 

 

29.1.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Verantwortung und Sorge des Episkopats für die Gesamtkirche 

P. Wilhelm Duschak SVD schreibt am 29. Januar 1963 Kardinal Döpfner einen Brief, in 

dem er angesichts der «ungeheuren Bedeutung des II. Vatikanischen Konzils» den 

Gedanken einer rechtlichen Regelung für periodisch einzuberufende Konzilien vorträgt. 

«Es wirkt bedrueckend, dass all dies nur durch einen gluecklichen Einfall (‹ex inopinato› 

wie der Heilige Vater selbst sagte) oder wohlwollender gesagt durch eine besondere und 

ploetzliche Erleuchtung zustande kam» (Dö 358). Während regelmässig 

Provinzialkonzilien und Diözesansynode vorgeschrieben seien, sehe der Codex für das 

Plenarkonzil keine Periodizität vor. Duschak hält es für sinnvoll, im «Klima des jetzigen 

Konzils» eine solche Periodizität einzuführen. Anfang März wird Döpfner Duschak eher 

verhalten antworten. Er fürchtet, das Konzil könne zu einer «bloss formalen Institution 

herabsinken». Wichtiger scheint ihm ein gutes Funktionieren der Bischofskonferenzen 

und den Austausch zwischen den einzelnen Konferenzen. «So würde sich ganz von selbst 

die Verantwortung und Sorge des Gesamtepiskopats für die Gesamtkirche immer 

wirksamer realisieren lassen. Es wäre dann noch zu überlegen, auf welchem Weg sich 

eine fortdauernde Mitarbeit des Gesamtepiskopats in der Regierungstätigkeit der 

http://www.kath.ch/nucleus/konzilsblog.php?itemid=6888
http://www.kath.ch/nucleus/konzilsblog.php?itemid=7157


römischen Kurie erreichen lässt» (Dö 383). 

(emf) 

 

 

30.1.2013 (Weiteres) 

Kardinal Ottaviani: Vorder- und Rückseite 

Alfredo Kardinal Ottaviani ist in und nach der ersten Konzilssession einer der grossen 

Verteidiger der vorbereiteten Texte und bleibt im Konzilsgeschehen Vertreter der 

Minderheit, die sich dem Aggiornamento verschliesst. Gleichwohl bleiben – wie schon am 

27.1.2013 gesehen – die Urteile über ihn differenziert. So auch in den Erinnerungen von 

Léon-Joseph Kardinal Suenens. Bis zum Konzil, so Suenens, seien seine persönlichen 

Beziehungen mit Kardinal Ottaviani nicht nur gut, sondern freundschaftlich gewesen. «Es 

war ein Schmerz für mich und für ihn – er hat es mir gesagt –, dass wir uns in Opposition 

zueinander befanden, nicht auf persönlicher Ebene, aber in den konziliaren Debatten». 

Suenens sieht die entscheidende Trennlinie dort, wo die eine Seite sich von einer 

Theologie befreien musste, welche das Geheimnis der Kirche verkürzt, während Ottaviani 

auf der anderen Seite eben diese Theologie verteidigte und «sich selbst als einzigen 

authentischen Interpreten des wahren katholischen Glaubens» ansah. Suenens weiss an 

Ottaviani einiges zu würdigen: «Ich bewunderte an Ottaviani die Kraft seiner 

Überzeugungen, seinen Mut, seine Liebe zu den Armen und manchmal sogar … der Opfer 

des Heiligen Offiziums. Aber nachdem das gesagt ist, habe ich nicht das Recht, nur die 

Vorderseite des Bildes zu sehen; es gibt auch eine Rückseite: es ist diesbezüglich, dass 

Johannes XXIII. in Konflikt mit ihm kam und die Mehrheit des Konzils auf Distanz gehen 

musste» (Su 63). 

(emf) 

 

 

31.1.2013 (Personen) 

Kardinal Carlo Maria Martini über das Bischofsamt 

Der piemontesische Jesuit, der nach einer hervorragenden Karriere als Wissenschaftler, 

die ihn zum Hörer und Diener des Wortes Gottes gemacht hatte, Ende 1979 zum 

Erzbischof von Mailand ernannt wurde und dort über 22 Jahre wirkte, widmete 2011 

seine letzte Veröffentlichung dem Bischofsamt («Il vescovo» (Reihe «Dubbio & speranza» 

des Verlags Rosenberg & Sellier. Turin 2011, 92 Seiten). Sein Vorname Carlo mit Karl 

Borromäus als Namensheiliger war ihm Programm, und er wurde als Erzbischof von 

Mailand zu einem berühmten Nachfolger des tridentinischen Heiligen, der auch für die 

Schweiz von grosser Bedeutung war. So wie Karl Borromäus der Schweiz viel mitgegeben 

hat, können dies auch die Äusserungen von Carlo Maria Martini, weit über die Schweiz 

hinaus: Ein Bischof soll Hörer des Wortes Gottes sein, aber auch Diener der Menschen 

durch Zuhören und Begegnung, durch Einbezug aller, auch durch ein Kirchenbild, in dem 

niemand ausgeschlossen ist und alle Platz haben, ohne dass damit die geltende Doktrin 

und die Ideale unseres Glaubens über den Haufen geworfen werden sollen und müssen. 

Diese Worte beeindrucken und können gerade in der heutigen Zeit als Leitlinie dienen. 

Sie fussen nicht nur in dem, was das Zweite Vatikanische Konzil über das Bischofsamt 

gesagt und was es mit dem Bischofsamt gewollt hat, sondern wurden durch das 

eindrückliche Leben und Wirken von Carlo Maria Martini selbst auch eingelöst. 

(ufw/vgl. www.kirchenzeitung.ch, SKZ-Ausgabe Nr. 5/2013 mit Beiträgen der Bischöfe 

Peter Henrici und Ivo Fürer über Carlo Maria Martini) 

 

http://www.kirchenzeitung.ch/


 

1.2.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Übersetzer in Sachen Communio 

Als Vermittler zwischen deutsch- und französischsprachiger Theologie wirkte Yves Congar 

zeit seines Lebens. Kurz bevor und nachdem Charles de Gaulle und Konrad Adenauer am 

22. Januar 1963 den Elysée-Vertrag unterzeichneten, verdichtete sich dies in besonderer 

Weise, wie ein Gutachten zum Kirchenschema zeigt, das der Dominikaner am 1. Februar 

1963 verfasste. Darin verarbeitet er inhaltliche Impulse verschiedener Treffen von 

Bischöfen und Theologen : Am 12. und 13. Januar diskutierte Congar in Löwen (hier 

wurde das «Philips-Schema» überarbeitet) mit den belgischen Theologen um Kardinal 

Suenens, Gustave Thils und Gérard Philips, bevor er nach kurzen Aufenthalten in Le 

Saulchoir und Florenz am 24. Januar an der von Bischof Elchinger initiierten Begegnung 

auf dem Odilienberg teilnahm (dort wurde ein heilsgeschichtlich geprägter Text über die 

Kirche erstellt) und von dort aus am 25. Januar nach Mainz weiterreiste, wo unter 

Leitung von Bischof Volk und unter Mitarbeit u.a. von Alois Grillmeier, Karl Rahner, 

Joseph Ratzinger und Otto Semmelroth das «Deutsche Schema» Gestalt annahm. In 

seinem Gutachten vom 1. Februar 1963 vermittelt Congar zwischen den noch recht 

verschiedenen Vorschlägen zur Vorgehensweise hinsichtlich der nach der ersten 

Sitzungsperiode notwendig gewordenen Überarbeitung des ursprünglichen Schemas De 

Ecclesia. Inhaltlich entfaltet der Text eine dialektische Sicht der Kirche, die zugleich 

göttlich und menschlich, geschichtlich und eschatologisch, Mittel der Communio und 

communio ist. Die letztgenannte Dimension konkretisiert sich nicht zuletzt in der 

Vermittlungsarbeit über Sprachgrenzen hinweg, wie sie Congar, aber etwa auch Bischof 

Elchinger leisteten: letzterer reiste bald nach dem Treffen auf dem Odilienberg nach 

München, um am Treffen der deutschprachigen Bischöfe vom 5. und 6. Februar 

teilzunehmen. 

(Michael Quisinsky; vgl. Qu 320f) 

 

 

2.2.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Für eine bessere mediale Kommunikation 

Am 2./3. Februar 1963 treffen sich in Genf Redakteure und Berichterstatter von 

Zeitschriften und Zeitungen verschiedener Länder, um zu beraten, wie der Pressedienst 

in der zweiten Konzilssession verbessert werden könnte. Anliegen der unter dem Namen 

«Rencontres Internationales d’Informateurs Religieux» organisierten Journalisten ist es, 

die Rolle der Medien für die Verbreitung der Ergebnisse des Konzils bewusst zu machen 

und entsprechende Strukturen zu schaffen. «Wenn unsere Zeitgenossen nicht 

entsprechend über das Konzil in Kenntnis gesetzt worden sind, werden sie später auch 

nicht in der Lage sein, es zu leben» (Francis Mayor, zit. in A 2,659). Frucht der 

Versammlung ist die Gründung eines «Centrum Coordinationis Communicationum de 

Concilio» (CCCC), welches unter Wahrung der Autonomie der nationalen Zentren deren 

Zusammenarbeit sowie die Verbindung mit dem Pressebüro des Konzils fördern sollte. 

(emf) 

 

 

3.2.2013 (Weiteres) 

Karl Lehmann zensiert Karl Rahner – oder: von der Infrastruktur eines Konzils 

Das Konzil hat der heutige Mainzer Kardinal Karl Lehmann zunächst als Student des 

Germanikums in Rom erlebt und dort vor allem mit Karl Rahner als Konzilstheologen 



zusammengearbeitet. Seine Erzählungen machen deutlich, dass gute Entwürfe auch einer 

gewissen Infrastruktur bedürfen. Rahner hat Lehmann die «Zensur» seiner Texte 

übrigens nicht nachgetragen: ab Juli 1964 arbeitete Karl Lehmann als Assistent Rahners 

in München und später in Münster. 

«Im Laufe der Konzilszeit – Lehmann war damals Oberbibliothekar im Germanikum – 

vermehrten sich diese Dienste [für Rahner] und wurden manchmal auch etwas heikel, 

wenn es zum Beispiel darum ging, in diversen Entwürfen Rahners die dort 

vorkommenden lateinischen ‹Bandwurmsätze› selbständig zu entflechten. Dies geschah 

auf dringende Bitten z.B. von Pater Otto Semmelroth, der dem zögernden Lehmann 

immer wieder einbläute: ‹Es geht nicht um Rahner, es geht um das Konzil!› Trotz 

Bedenken eines Mitstudenten – ‹Das kannst du doch nicht machen!› – hat Lehmann 

diese Bearbeitung von Rahnertexten mehrfach gewagt und die Ergebnisse dann 

stillschweigend und mit ziemlichem Bangen Rahner wieder vorgelegt. ‹Man kennt sein 

eigenes Zeug nicht mehr!› brummte dieser dann, akzeptierte jedoch das entstandene 

Werk. 

Höhepunkt dieser Hilfsdienste war die Reinschrift und Gestaltung eines lateinischen 

Alternativentwurfs über die göttliche Offenbarung aus der Feder von Karl Rahner und 

Joseph Ratzinger. Das wiederholte Tippen dieser Texte auf Wachsmatrizen und die 

mühsamen Korrekturen, vor allem aber das manuelle Abziehen vieler hunderte 

Exemplare und der Abtransport mit Koffern war – wie Lehmann selbst lächelnd sagt – 

sein wichtigster ‹Konzilsbeitrag›. Die ansehnlichen Taxikosten für den Transport, die er 

von seinem spärlichen Taschengeld bezahlte, hat ihm niemand erstattet.» 

(Regina Heyder; Quelle: Barbara Nichtweiss: Karl Lehmann: Bausteine zu einer Biografie. 

In: Karl Kardinal Lehmann 2001. Dokumentationen, Erinnerungen und Informationen zur 

Kardinalserhebung des Bischofs von Mainz. Mainz 2001, 119-171, hier 140) 

 

 

4.2.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Imprimatur für protestantische Bibelübersetzungen 

P. Joseph Greco SJ, Professor an der Gregoriana, ist Sekretär der afrikanischen Bischöfe, 

später auch ihr Experte, und engagiert, die afrikanischen Bischöfe gut zu vernetzen. Am 

4. Februar 1963 notiert P. Henri de Lubac in seinem Tagebuch einige Reminiszenzen, die 

P. Greco ihm anvertraut hat. So habe Augustin Kardinal Bea mit den afrikanischen 

Bischöfe über protestantische Bibelübersetzungen gesprochen und ihnen gesagt: «Ihr 

seid Bischöfe: es ist an Euch, darüber zu urteilen. Wenn Ihr sie gut findet und ohne 

Angriff gegen den katholischen Glauben, könnt Ihr ihnen das Imprimatur geben oder 

wissen lassen, dass Ihr sie gutheisst. – Aber sagt dem Heiligen Offizium nicht, was ich 

Euch gerade gesagt habe!» (Lu 1,534). 

Lubac hört desweiteren von einem Text, den eine Gruppe von Bischöfen über den Papst 

und das ökumenische Konzil verfasst haben. Die Afrikaner hätten sich diesen Text zu 

eigen gemacht; alle Bischöfe hätten ihn unterzeichnet, ebenso die Apostolischen 

Delegaten – bis auf einen. Grund: Dieser Text stelle die römischen Kongregationen, die 

dem Papst verbunden sind, nicht über das Konzil. 

(emf) 

 

 

5.2.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Eine ekklesiologische «idea totalis» 

Der 5. Februar 1963 war ein entscheidender Tag für das sog. Deutsche Schema, das eine 



wichtige Etappe auf dem Weg der Entstehung der Kirchenkonstitution Lumen gentium 

darstellt. Der Frankfurter Jesuit Otto Semmelroth schreibt dazu in seinem Tagebuch: 

«Um 9 Uhr begannen heute im Haus der Kath. Akademie die Beratungen der 

Bischofskonferenz. Zuerst gab Kard. Döpfner einen Bericht über die Beratungen der 

Koordinierungskommission in Rom, von der er ja gerade zurückgekommen war. Dann 

musste ich ein Referat über die kritischen Anmerkungen zum alten Ekklesia-Schema 

geben, das, glaube ich, recht gut bei den Bischöfen ankam. […] Danach wurden die 

einzelnen Kapitel des neuen Schemavorschlags von je einem Referenten referiert und 

darüber diskutiert. Es wurde den Bischöfen intensive Theologie vorgelegt und sie 

machten sie auch sehr interessiert mit.» Die Fassung des Deutschen Schemas, die aus 

diesem Treffen der Bischöfe und Theologen hervorging, zeichnet sich durch eine 

heilsökonomische Sicht der Kirche aus. Nach Karl Rahner müht sich das Schema 

insbesondere auch um eine stärkere pastorale und ökumenische Ausrichtung. Das 

Bemühen, angesichts der komplexen Diskussionslage auf dem Konzil und darüber hinaus 

jegliche Einseitigkeit zu vermeiden, lässt die Bischöfe und Theologen für die «idea 

totalis» der Kirche als Heilssakrament optieren. Dieses Leitmotiv hält «nicht nur eine 

kritische Metatheorie zur Prüfung und Korrektur jeder Ekklesiologie bereit, sondern es 

wirkt auch erkenntnisleitend in den unterschiedlichsten ekklesiologischen Einzelthemen». 

(Michael Quisinsky; Zitate aus Wa 291 Anm. 33, 355f) 

 

 

6.2.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Von Bodenseereitern, Brückenbauern und Prozessionsteilnehmern 

Mit einem «Ritt über Bodensee mit brüchigem Eis» (Dö 365) verglich Heribert Schauf den 

stichwortartigen Notizen Kardinal Döpfners zufolge ein Kapitel des sog. «Deutschen 

Schemas», das die deutschsprachigen Konzilsväter im Rahmen ihrer Beratungen zum 

Kirchenschema am 5. und 6. Februar 1963 in München diskutierten. Dachte er dabei an 

Gustav Schwabs Gedicht vom Reiter über den Bodensee, das mit dem Tod des Reiters 

endet? Immerhin ereignete sich just im Februar 1963 die «Seegfrörne/Seegfrörni», d.h. 

das äusserst seltene komplette Zufrieren des Bodensees? Neben einer Reihe recht 

kritischer Bemerkungen bezeichnete Schauf die das Deutsche Schema prägende Rede 

vom «sacramentum universale» als «ausserhalb des deutschen Sprachraums nicht so 

üblich». In diesem Zusammenhang ist von Interesse, dass am Nachmittag des 6. Februar 

Bischof Elchinger, der als Verbindungsmann zwischen deutschem und französischem 

Episkopat fungierte, das Wort ergriff. Während sich Döpfner erfreut zeigte, dass Elchinger 

das Deutsche Schema mit «sehr zustimmenden Worten bejaht» (ebd.), berichtete 

Elchinger seinerseits zufrieden, dass die Überlegungen während des von ihm Ende Januar 

auf dem Odilienberg organisierten Treffens in Deutschland auf fruchtbaren Boden fielen 

(Qu 317). In einem Telefonat mit seinem Berater Yves Congar brachte Elchinger seine 

Begeisterung über die Zusammenarbeit zwischen den deutschen Bischöfen und 

Theologen zum Ausdruck. Wer Congars Zusammenfassung dieses Telefonats in seinem 

Tagebucheintrag vom 9. Februar 1963 liest, hört förmlich das Seufzen des Dominikaners 

und späteren Kardinals, der sich eine solche Zusammenarbeit auch in Frankreich 

wünschen würde (Co 1,323-325). Die am Münchener Treffen beteiligten Bischöfe 

erweisen sich demnach als Brückenbauer: zum Einen zwischen Lehramt und Theologie, 

zum Anderen zwischen dem deutschen und dem französischen Sprachraum. Die 

Überquerung des Bodensees zu Fuss, die ab dem 7. Februar 1963 in ausreichender 

Sicherheit möglich war, konnte übrigens auch unter religiösen Vorzeichen erfolgen, so 

während der Eisprozession vom 13. Februar 1963 zwischen Münsterlingen auf der 



schweizerischen und Hagnau auf der deutschen Seite. Schaufs Vergleich der deutschen 

Konzilsväter mit dem Bodenseereiter erhält dadurch eine gänzlich andere Note. 

(Michael Quisinsky) 

 

 

7.2.2013 (Personen) 

Wer war das Konzil? 

Es sind immer Einzelpersönlichkeiten, die einer Gruppe zur Dynamik verhelfen oder sie 

ausbremsen. Auch das Zweite Vatikanische Konzil wurde an entscheidenden Stellen 

durch einzelne Persönlichkeiten geprägt. Diese Weichensteller waren zahlreich – ein 

Geschenk des Heiligen Geistes auch dann noch, wenn sie zuweilen tatkräftig die Weichen 

in unterschiedliche Richtungen gestellt haben. 

Martin Leitgöb hat – pünktlich zu Konzilsjubiläum – einen kleinen und sehr gut lesbaren 

Band herausgebracht. Darin stellt der die prägenden Persönlichkeiten des Konzils kurz 

vor und führt in ihre Rollen und vor allem ihre oft sehr individuellen Charakterzüge ein. 

So entwickelt sich tatsächlich das Gefühl, dem Konzil zu begegnen, wie der Titel des 

Bandes andeutet.  

Es gelingt Leitgöb, Personenprofile auf wenigen Seiten in spannender und vorsichtig 

humorvoller Weise zu skizzieren. So können diese wie in einem Zoom aus der breiten 

Masse der Konzilsteilnehmer hervorgehoben werden. Wenn sie dann nach der Lektüre 

wieder in der Bildfläche verschwinden, so bleibt doch das Wissen um ihre je einmalige 

Rolle auf dem Konzil. Die unsichtbaren Fäden (und Strippenzieher) des Konzils lassen 

sich so besser erahnen 

TIPP: Martin Leitgöb: Dem Konzil begegnen. Prägende Persönlichkeiten des II. 

Vatikanischen Konzils. Mit einem Vorwort von Herbert Vorgrimler, toposplus, Kevelaer 

2012, 192 Seiten 

(ab) 

 

 

8.2.2013 (Personen) 

Dom Hélder Câmara – ein unermüdlicher Briefschreiber und Inspirator 

Dom Hélder Camara schrieb während der Konzilszeit Rundbriefe an seine «geliebte 

Familie» (À querida Família do …), d.h. an Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter in Brasilien, 

in denen er über die Ereignisse auf dem Konzil und seine Bücherlektüren u.a. berichtete. 

Diese Circulares sind eine einzigartige Quelle für sein Leben aber genauso für die 

Konzilsgeschichte aus der Sicht eines Teilnehmers. Über den Einfluss Câmaras auf das 

Konzilsgeschehen urteilte der belgische Konzilstheologe Charles Moeller: «Es war ein 

Bischof aus Lateinamerika, von dem der Anstoss kam, der zum Beschluss führte, ein 

Schema über die Kirche in der Welt zu verfassen. Dom Hélder Câmara, zu dieser Zeit 

Weihbischof von Rio de Janeiro, hörte nicht auf, mit seinen Besuchern über die Probleme 

der Dritten Welt zu sprechen. Ohne Unterlass wiederholte er: ‹Was sollen wir also jetzt 

tun? … Sollen wir unsere ganze Zeit darauf verwenden, interne Probleme der Kirche zu 

diskutieren, während zwei Drittel der Menschheit Hungers sterben?›» 

(Giancarlo Collet) 

 

 

9.2.2013 (Personen) 

Römische Nachtgedanken und konziliare Morgenstimmung für Rio de Janeiro 

Dom Hélder Câmara schrieb unermüdlich über das Konzil und seine Beobachtungen, 



Hoffnungen und Wünsche – und er schrieb nachts. Daher sind die Briefe oftmals auf zwei 

Tage datiert. Dass Câmara schon früh darüber nachdachte, wie das Konzil ausserhalb 

Europas umgesetzt werden müsse, zeigte sich schon in seinem Rundbrief vom 8. und 9. 

Dezember 1962 (hyperlink!). Câmara war getrieben von dieser Sendung und schon früh 

suchte er Mitstreiter. So schreibt er am Ende der ersten Konzilssession an seine Freunde, 

die «Familia» in Rio de Janeiro: 

«Wenn es Gottes Wille ist, werden wir in Rio miteinander wichtige Gespräche führen 

müssen. Ich muss den Raum für das Konzil öffnen. Wenn Gott es will, wird dies möglich 

sein. Es gibt für jede Aufgabe die ihr zustehende Zeit, auch für die treuen Freunde. Und 

ich bin überzeugt, dass Ihr die ersten sein werdet, mir zu helfen, neue 

Lebensmöglichkeiten zu eröffnen». 

(ab; zit. nach Nikolaus Klein: Nächtliche Korrespondenz aus Rom. In: Orientierung 73 

[2009] 185-188, 188) 

 

 

10.2.2013 (Personen) 

Freiheit und Freimut – eine kanadische Stimme auf dem Konzil 

Die Freiheit auf dem Konzil und ein ehrlicher Blick auf die Kirche waren Anliegen des 

kanadischen Kardinals Paul Émile Léger. 1904 geboren, wurde er, mittlerweile Mitglied 

des Ordens der Sulpizianer, 1950 Erzbischof von Montreal und drei Jahre darauf Kardinal. 

Nach seinem Rücktritt als Erzbischof (1967) wirkte er in Kamerun in der Lepra-Fürsorge. 

Schon vor dem Konzil fand Léger deutliche Worte beim Blick auf die Schemata: 

«Einige Schemata betrachten die Kirche zu sehr als eine Institution im 

Belagerungszustand, die das Konzil verteidigen muss; sie sehen in ihr nicht genug das 

Depositum des Heils, an dem sie teilhaben. Die Kirche hat für sie eher einen juristischen 

als einen missionarischen Aspekt. Sie haben nicht den Mut, sich offen der heutigen Welt 

zuzuwenden, ihren Nöten, ihren neuen und berechtigten Ansprüchen. Sie scheinen zu 

glauben, dass der Verlust des Glaubens, die Verschlechterung der Moral, das Versagen 

des Apostolats keine anderen Gründe haben als die Gleichgültigkeit der Menschen oder 

die Bosheit der Zeit; sie fragen nicht, ob der überholte Charakter einiger Formen 

kirchlichen Denkens und Handelns ebenfalls eine gewisse Rolle spielt.» 

Kardinal Léger wurde zu Beginn des Konzils in die theologische Kommission berufen. Die 

Vertreter der Kurie drängten die Mitglieder dieser Kommission, die bestehenden 

Schemata im Konzil möglichst getreu durchzusetzen. Diese Einschränkung der Freiheit 

liess sich Léger nicht bieten: In geladener Atmosphäre entgegnete er den Vertretern des 

Heiligen Offiziums, dass er bei diesen Voraussetzungen keinen Grund sehe, beim Konzil 

zu bleiben. Die Vertreter der Kurie reagierten sofort und versicherten, dass sie 

niemandes Freiheit einschränken wollten. 

(ab; Le 109-112) 

 

 

11.2.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Kardinal König und das erste österreichische Düsenflugzeug  

Die Jesuitenzeitschrift entschluss (Wien), deren Redaktionsmitglied ich einige Jahre war, 

hat 1988 einen von Prof. Herbert Vorgrimler/Münster redigierten Briefwechsel zwischen 

Karl Rahner und Kardinal König aus der Konzilszeit veröffentlicht. Da die Briefe ja 

ursprünglich nicht für die Öffentlichkeit bestimmt waren, lassen sie nicht nur einen 

ungeschützten Blick in das Herz des Konzilstheologen und des Konzilsvaters zu, sondern 

enthalten auch interessante Randnotizen aus der Alltagswelt der beiden. Am 11.02.1963 



schreibt Kardinal König etwa an Bischof Schröffer von Eichstätt: 

«Exzellenz, von München zurückgekehrt habe ich meine Einladung für die Theologische 

Kommission in Rom vorgefunden. Gleichzeitig musste ich zu meinem grossen Bedauern 

feststellen, dass ich für den 20. Februar die Weihe des ersten österreichischen 

Düsenflugzeugs zugesagt habe. Es handelt sich in diesem Falle um einen Akt, den ich 

nicht delegieren kann und bei dem ich aus verschiedenen örtlichen Gründen unbedingt 

anwesend sein muss. Aus diesem Grund kann ich erst am 20. Februar abends nach Rom 

kommen. Nun sollten aber unsere vereinbarten Besprechungen um 3 Uhr nachmittags 

desselben Tages beginnen. Ich möchte Dich daher herzlich bitten, die genannten Herren 

in meinem Namen zu ersuchen, an einem zu vereinbarenden Ort zusammenzukommen, 

um die erste Kontaktnahme durchzuführen. Ich halte es für ausserordentlich wichtig und 

hoffe, dass ich dann bei den folgenden Gesprächen dieser Art dabeisein kann. Prof. P. 

Rahner wird ebenfalls während der Sitzung der Theologischen Kommission in Rom 

anwesend sein». 

(Christian Cebulj, vgl. entschluss Nr. 43 [6/1988] 36) 

 

 

12.2.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Dienst ohne Komplex 

Die übergrosse Mehrzahl der Konzilsväter des II. Vaticanums blieb bereits zu Lebzeiten 

über ihre Diözese hinaus recht unbekannt. Wie dachte ein solcher ausserhalb seiner 

Diözese unbekannter Bischof über konziliare Themen? Claude Flusin wurde 1911 in 

Fougerolles (Haute-Saône) geboren und 1927 für das Erzbistum Besançon zum Priester 

geweiht. Nach Tätigkeiten u.a. als Dozent für Kirchenrecht und Kirchengeschichte im 

Priesterseminar Besançon und Rektor von Saint Louis in Rom – unterbrochen von der 

Kriegsteilnahme – wurde er 1948 (erst 37-jährig !) Bischof von Saint-Claude im der 

Schweiz benachbarten französischen Jura. Zwar trat er 1975 erst 63-jährig 

gesundheitsbedingt von diesem Amt zurück, blieb aber bis zu seinem Tod 1979 Mitglied 

der Kommission zur Revision des Kirchenrechts. Auf dem Konzil wohnte er mit einigen 

Bischofskollegen aus Ostfrankreich – Léon-Arthur Elchinger (Strassburg), Pierre Boillon 

(Verdun), Paul-Joseph Schmitt (Metz) – bei den Schwestern des Heiligen Tommaso de 

Villanova. Dort hatten auch weitere Bischofskollegen wie Ernest Primeau aus den USA 

und Theologen wie der Schweizer Hans Küng und der Belgier Willy Onclin Quartier 

bezogen (vgl. Qu 242f). Mit seinen ostfranzösischen Kollegen traf sich Flusin Ende Januar 

1963 auf dem Odilienberg. Nachdem Bischof Elchinger beim Treffen der 

deutschsprachigen Konzilsväter Anfang Februar von den ostfranzösischen Diskussionen 

berichten konnte, informierte er am 11. Februar 1963 die Teilnehmer dieser Diskussionen 

von den deutschen Aktivitäten rund um das Kirchenschema. Flusins Dankesschreiben 

vom 12. Februar 1963 bringt kurz und bündig eine Grundhaltung zum Ausdruck: «Für 

mich ist eines wesentlich: dass die Kirche und insbesondere ihre Verantwortlichen sich 

der Welt in einer Haltung der Verfügbarkeit, der Demut, des Dienstes präsentieren, im 

Übrigen ohne Komplex» (Qu 319 Anm. 133). 

(Michael Quisinsky) 

 

 

13.2.2013 (Personen) 

Aufständische Kardinäle 

Zwei Kardinäle haben gleich am Beginn des Konzils entscheidend zu dessen weiterem 

Verlauf beigetragen: Achille Kardinal Liénart aus Lille (1884–1973) und der Kölner Josef 



Kardinal Frings (1887–1978). Als Mitglieder des zehnköpfigen Konzilspräsidiums 

erreichten sie es schon auf der ersten Arbeitssitzung des Konzils, dass die anwesenden 

Bischöfe mehr werden konnten als «Abnicker» eines im Vorhinein festgelegten 

Programms. Das war – in der Rückschau – nicht weniger als die praktische Umsetzung 

eines neuen Verständnisses der Rolle der Bischöfe in der Kirche. Dieses Verständnis 

wurde erst in den folgenden Jahren vom Konzil in Worte gefasst. 

Der Franzose Achille Liénart war der erste, der den Aufstand probte. Wenngleich man 

seinem Latein wegen seines schweren französischen Akzents nur mit Mühe folgen 

konnte, erregte seine Aussage hohe Aufmerksamkeit: eine gruppendynamische 

Sprengladung, als deren Ergebnis eine höhere Beteiligung und Mitsprache der Bischöfe 

auf dem Konzil gelten kann. 

Dass Liénart auch ansonsten um klare Worte nicht verlegen war, zeigte sich in den wenig 

diplomatischen Worten der Ablehnung des Offenbarungsschemas: «Hoc schema mihi non 

placet.» (Dieses Schema gefällt mir nicht.) 

Vor dem Hintergrund einer seit Ultramontanismus und Erstem Vatikanum extrem 

papstzentrierten Kirche muss das Auftreten des damals fast achtzigjährigen Kardinals 

auch als Zeichen eines erstarkenden Selbstbewusstseins der Bischöfe gegenüber dem 

Papst interpretiert werden. Liénarts Beiträge bei der zweiten Konzilssession gehen in 

diese Richtung: das Bischofsamt leite sich nicht vom Papst ab, sondern vom Kollegium 

der Apostel, zu dem auch Petrus gehört habe. Bischöfe seien keine Untergebenen. 

(ab; Le 32-34) 

 

 

14.2.2013 (Personen) 

Ein Kardinal zieht Strippen 

Der zweite Kardinal, der neben Achille Liénart gleich zu Beginn des Konzils daran beteiligt 

war, die vermeintlichen Konventionen des Konzils zu durchbrechen, war der Kölner 

Kardinal Josef Frings. Er griff das Anliegen von Liénart bezüglich echter Wahlen der 

Bischöfe in die Kommissionen – also die Ablehnung der bestehenden Vorschlagslisten – 

sofort auf. In der Sache hatte er schon vorab vom Konzilshistoriker Hubert Jedin 

entsprechende Hinweise erhalten. Nach dessen Forschungen war nämlich klar, dass die 

Besetzung der Kommissionen von höchster strategischer Bedeutung für die Arbeit und 

den Verlauf eines Konzils sei.  

Die Wortmeldung von Frings verhalf dem gemeinsamen Anliegen mit Liénart zum 

Durchbruch, was nicht zuletzt an seiner guten lateinischen Sprachfertigkeit lag. Auch in 

den folgenden Konzilssessionen konnte man eine besonders hohe Aufmerksamkeit bei 

den Konzilsvätern feststellen, sobald Frings das Wort bekam. Sein Latein war 

verständlich. 

Nach dem erfolgreichen Aufstand gegen das geplante Konzilsprozedere wurde Frings 

mehr und mehr zum Strippenzieher. Er organisierte viele internationale Treffen und 

verhalf damit den Bischöfen zu einer besseren Selbstorganisation. Bislang waren sie ja 

meist Einzelkämpfer, die sich vor allem durch ihre Abhängigkeit vom Papst verstanden. 

Jetzt begannen sie, Kollegialität zu erleben – ein entscheidendes Moment für den 

weiteren Verlauf des Konzils. 

Dass Kardinal Frings seine Rolle in dieser Form ausüben konnte, hatte persönliche, aber 

auch strukturelle Gründe. Er selbst war schon lange vor dem Konzil auf der Ebene der 

Weltkirche zu einem anerkannten Kirchenmann geworden. Mit der Gründung der 

Hilfswerke Misereor (1958) und Adveniat (1961) konnte er als glaubwürdiger und 

solidarischer Bischof im weltweiten Episkopat gesehen werden. Daneben konnte er als 



Erzbischof von Köln auf umfangreiche finanzielle Ressourcen zurückgreifen, was eine 

übergrosse Demut vor dem römischen Kirchenapparat wohl verhindert hat. 

(ab; Le 35-39) 

 

 

15.2.13 

Darf ein Papst zurücktreten? 

Bis vor wenigen Tagen war es eigentlich undenkbar, dass ein Papst sein Amt niederlegt, 

auch wenn rechtlich diese Möglichkeit gegeben war und ist. Als Weihbischof Peter Henrici 

SJ im April 2010 in der Zeitschrift «Sonntag» die – wie wir jetzt wissen – geradezu 

prophetische These aufwarf, Benedikt XVI. würde noch vor dem 800-Jahr-Jubiläum der 

1294 stattgefundenen Amtsniederlegung von Papst Cölestin V. zurücktreten, führte dies 

in rechtskatholischen Kreisen zu Aufruhr. So titelte «kath.net» am 26. April 2010: «Die 

‹wirren Hoffnungen› des Peter Henrici». Nun, der bekannte Philosophieprofessor, Bischof 

und zusammen mit Joseph Ratzinger Herausgeber des Buches «Credo. Ein theologisches 

Lesebuch» (Communio Verlag, Köln 1992) ist ein guter Beobachter und Denker. Seine 

Voraussage ist nun Wirklichkeit geworden. 

Wollte Papst Johannes XXIII. zurücktreten, wäre der Konzilspapst zu diesem von 

Benedikt XVI. gut überlegten, begründeten und wirklich epochalen Schritt bereit 

gewesen? Ich denke nein; nach seiner Auffassung konnte er das nicht, und er wollte es 

auch nicht. Bei allen Schwierigkeiten, die er als Papst hatte und sicher auch als solche 

erkannte, sah er im September 1962 kurz vor Konzilsbeginn Folgendes als Gnade und 

Wegweiser an: «Die Tatsache, dass mir einige einfache und unmittelbar realisierbare 

Ideen gekommen sind, die keineswegs kompliziert, sondern ganz einfach, doch von 

grosser Tragweite und Bedeutung für die Zukunft sind und unmittelbar Erfolg haben. 

Heisst es doch: die guten Eingebungen des Herrn aufnehmen, in Einfachheit und voll 

Vertrauen» (Johannes XXIII.: Geistliches Tagebuch. Freiburg-Basel-Wien 1964, S. 349). 

(ufw) 

 

 

16.2.2013 (Im Fokus des Konzils) 

Petrus und seine Sekretäre 

In den vielen Rückblicken auf das Pontifikat Papst Benedikts XVI. wird angesprochen, 

dass dieser Papst die gerade von ihm als Kenner der Kurie erhoffte Kurienreform nicht 

durchgeführt hat. Ähnliches gilt für die gerade von ihm als differenzierten Ekklesiologen 

erhoffte Dezentralisierung und Stärkung regionalkirchlicher Strukturen. Beiden 

Reformanliegen geschieht Unrecht, wenn sie als Wünsche frustrierter Altliberaler 

verleumdet werden. Für sie spricht die Tradition der alten Kirche ebenso wie die Reflexion 

auf das Wesen von Kirche. Ernst zu nehmen sind auch die Erfahrungen, die mit den 

faktischen Kirchenstrukturen gemacht werden und die schon auf dem II. Vatikanischen 

Konzil zu reden gaben. 

So wirbt der indische Bischof Eugene Louis D’Souza am 7. November 1962 in der 

Konzilsaula dafür, dass die Bischofskonferenzen mehr Vollmachten in liturgischen 

Bereichen erhalten. D’Souza beschliesst sein Votum mit einer Differenzierung: «Ich 

fürchte nicht Petrus, und ich fürchte auch nicht die engsten Mitarbeiter Petri, aber ich 

fürchte manche Berater und ‹minutanti› [untergeordnete Mitarbeitende an der Kurie, 

Sekretäre] in den Kongregationen, die mit einem Federstrich und den blossen zwei 

Worten ‹nicht ausführen› zurückweisen, was viele Bischöfe in den Bischofskonferenzen 

mit viel Arbeit untersucht haben und daraufhin als die in den betreffenden Umständen 



beste Lösung bestimmt haben» (AS 1/2,319). Bereits am 24. Oktober 1962 hatte der 

polnischstämmige Bischof Adam Koslowiecki von Lusaka (damals Rhodesien) moniert, 

dass im Schema über die Liturgie zu häufig die Bezeichnung «Apostolischer Stuhl» 

auftauche. Das sei eine unklare Formulierung, hinter der sich oft irgendwelche Büros 

verbergen würden. Die Autorität von Dokumenten, die im Namen des Apostolischen 

Stuhls oder des Heiligen Stuhls gegeben würden, sei unklar. «Ich anerkenne die Autorität 

Petri, ich fürchte die Autorität Petri nicht, aber ich frage mich zuweilen: welches ist denn 

die Autorität des Sekretärs Petri?» (AS 1/1,423). 

(emf) 

 

 

17.2.2013 (Aktuelle Bezüge) 

Ich bin Joseph, euer Bruder (vgl. Gen 45,4) 

Wie dachte Johannes XXIII. über das Papsttum? Darüber gibt uns nicht eine gelehrte 

Abhandlung des Kirchengeschichtlers Angelo Roncallis Auskunft, sondern sein Leben. In 

seiner ersten Enzyklika «Ad Petri cathedram» vom 29. Juli 1959 aber bekräftigte er nicht 

nur die Konzilsankündigung vom 25. Januar 1959, sondern betonte im gleichen 

päpstlichen Schreiben: «Wir kennen die Geringheit Unserer Person, die Gott (...) zur 

Würde des Papsttums erhoben hat. Deshalb wiederholen wir die Worte [des ägyptischen 

Joseph] an alle Unsere vom Stuhl Petri getrennten Brüder und Söhne: Ich bin Joseph, 

euer Bruder.» Diese Worte von Johannes XXIII., dem der wirkliche Durchbruch zur 

Ökumene zu verdanken ist, drücken Offenheit und Demut gegenüber den Nichtkatholiken 

aus. Das Gleiche galt bei ihm aber auch innerhalb der römisch-katholischen Kirche, wie 

mehrere Grundzüge seines Pontifikats aufzeigen. So besetzte der Roncalli-Papst kurz 

nach Amtsantritt die im Kirchenrecht vorgesehenen, aber unter Pius XII. vakanten oder 

unzureichend besetzten Kurienämter gewissenhaft neu, mit regelmässigen Empfängen 

der höchsten Amtsträger, so dass wieder Austausch und Diskussion möglich wurde. 

Damit verband sich eine betonte und bewusste Hochschätzung der Bischöfe als seiner 

unmittelbaren Brüder in der apostolischen Nachfolge, im Gegensatz zu Pius XII., der die 

Bischöfe weitgehend als Befehlsempfänger betrachtet hatte. Roncalli verstand sich nicht 

als Politiker und Diplomat, sondern geradezu ausschliesslich als Seelsorger, als guter 

Hirte – der Hauptgrund für die grosse Popularität des rundlichen Papstes, der so die 

Herzen öffnen konnte, wo man dies nie für möglich gehalten hatte. Diese päpstliche Güte 

und Barmherzigkeit war nicht nur den Mitgliedern der römisch-katholischen Kirche, den 

orthodoxen Kirchen und anderen kirchlichen Gemeinschaften vorbehalten, sondern galt 

der ganzen Menschheit, fühlte sich Johannes XXIII. doch auch für die Erhaltung der 

Menschenwürde und des Weltfriedens verantwortlich. 

Er hatte dabei das Papsttum in gesunder Weise relativiert, wenn man an folgende 

berühmte Anekdote denkt: «Mein Schutzengel sagt mir öfters: Johannes, nimm dich 

nicht so wichtig!» Der Papst als Mensch also, wie dies auch in der Begründung von Papst 

Benedikt XVI. bezüglich dessen unerwarteter Amtsniederlegung aufscheint. 

(ufw; vgl. Georg Schwaiger: Papsttum und Päpste im 20. Jahrhundert. München 1999, S. 

310-343) 

 

 

18.2.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Lumen gentium 

Das in intensiver Arbeit entwickelte sog. «Deutsche Schema», das in internationaler 

Zusammenarbeit erstellt und am 5. [Hyperlink: 



http://www.kath.ch/nucleus/konzilsblog.php?itemid=7248 ] und 6. Februar 1963 

(Hyperlink: http://www.kath.ch/nucleus/konzilsblog.php?itemid=7254] nicht nur mit den 

deutschsprachigen Bischöfen, sondern auch mit Vertretern anderer Episkopate diskutiert 

worden war, wird in den Folgetagen nochmals überarbeitet. Neben Veränderungen im 

Abschnitt über die «notwendige Verbindung mit der Kirche» und in den Kapiteln über die 

Laien und das Ordensleben wird vor allem der Prolog neu gefasst und stellt nun mit einer 

trinitarischen Ouvertüre die Kirche von vornherein in eine heilsgeschichtliche Perspektive 

hinein. 

Vor allem aber beginnt mit der nun entwickelten und verbreiteten (inzwischen vierten) 

Fassung des Deutschen Schemas «zum ersten Mal ein De Ecclesia-Text mit den Worten 

Lumen gentium [Licht der Völker]» (Wa 295). Dieser programmatische Beginn ist durch 

die Radioansprache von Papst Johannes XXIII. vom 11. September 1963 (Hyperlink: 

http://www.kath.ch/nucleus/konzilsblog.php?itemid=6505) sowie wahrscheinlich durch 

die von Kardinal Suenens gewählte Überschrift «Ecclesia Christi: lumen gentium» über 

seinen Plan zur Neuordnung der Konzilsvorlagen inspiriert. 

Im Laufe der Zeit, ansatzweise schon im Deutschen Schema, verschiebt sich das Bild von 

einem Bezug auf die Kirche als Licht der Völker hin zu dem Bekenntnis, dass Jesus 

Christus selbst das Licht der Völker ist, das auf dem Antlitz der Kirche widerscheint: 

«Christus ist das Licht der Völker. Darum ist es der dringende Wunsch dieser im Heiligen 

Geist versammelten Heiligen Synode, alle Menschen durch seine Herrlichkeit, die auf dem 

Antlitz der Kirche widerscheint, zu erleuchten, indem sie das Evangelium allen 

Geschöpfen verkündet (vgl. Mk 16,15)» (LG 1). 

(emf) 

 

 

19.2.2013 (Personen) 

Der Aussenminister des Vatikans – politische Interessen auf dem Konzil 

Die Kirche ist keine transparente Demokratie und vieles verlief auch auf dem Konzil 

hinter den Kulissen. Nicht nur die eher fortschrittlichen Bischöfe organisierten sich 

ausserhalb der Konzilsaula. Auch die Kurie wusste ihre Möglichkeiten auszuspielen.  

Als Kardinalstaatssekretär war Amleto Giovanni Kardinal Cicognani (1883 – 1973) an 

entscheidender Stelle. Dies galt umso mehr, als Cicognani am Ende der ersten 

Sitzungsperiode auch noch zum Präsidenten der Koordinierungskommission ernannt 

wurde – der «Flaschenhals» für die Konzilstexte. 

Cicognani, der noch einen Bruder hatte, der ebenfalls Kardinal war, galt er als ein 

typischer Vertreter der Kirchenbürokratie und der vatikanischen Diplomatie. In dieser 

Konstellation war es kaum verwunderlich, dass zuweilen weltpolitische Interessen und 

Rücksichtnahmen immer wieder in Konkurrenz zu kirchlichen oder theologischen 

Aussagen gerieten.  

Insbesondere bei der Frage des Verhältnisses der Kirche zu den Juden spielte Cicognani 

seine Karten aus. Mehrfach versuchte er, ihm als zu «judenfreundlich» scheinende Texte 

von der Diskussion im Konzil fern zu halten oder sie stark zu relativieren. Er sah vor 

allem politische Schwierigkeiten mit arabischen Ländern für den Fall, dass die Kirche eine 

grössere Annäherung an den Staat Israel zu Ausdruck bringen würde. Dabei wusste er 

sich mit etlichen Bischöfen aus arabischen Ländern einig – ebenso wie mit konservativen 

Konzilsvätern. Sein lakonischer Kommentar zur Begründung der Ablehnung des Themas 

auf dem Konzil: «Zeitverschwendung». 

Nach dem Konzil sollte Kardinal Cicognani hohen Einfluss behalten. Er wurde durch 

Ernennung Pauls VI. zum Co-Präsidenten der Kommission zur Überwachung der 



Durchführung der Konzilsentscheidungen. 

(ab; Le 58 – 63) 

 

 

20.2.2013 (Personen) 

Ein Beamter der «höheren Autorität» 

Viel Schmeichelhaftes wird über ihn nicht berichtet: Pericle Felici (1911 – 1982), der erst 

nach dem Konzil Kardinal wurde. Der Konzilshistoriker Giuseppe Alberigo nennt ihn 

«Konzil in Person»; Hans Küng meinte, Felici glaubte an nichts anderes als «ans 

nizänische Glaubensbekenntnis und ans Kardinalat». Mario von Galli verteidigte Felici 

zwar gegen den Ruf eines «Intriganten», stellte aber klar, dass Felici ganz sicher ein 

«Konservativer» gewesen sei. 

Pericle Felici war Kurienbeamter und ihm gelang der Aufstieg bis zum Generalsekretär 

des Konzils. Seinen Einfluss verdankte er seinem ungeheuren Fleiss. Er war es, der vor 

dem Konzil die Voten der Bischöfe durcharbeitete und daraus eine immerhin 1500-seitige 

Zusammenschau erstellte. Seine traditionellen Kriterien waren der Massstab für oder 

gegen die Behandlung der Voten auf dem Konzil. Schliesslich war es seine Initiative, dass 

vor dem Konzil sieben Schemata an die Bischöfe verschickt wurden, und es war sein 

Kalkül, die Besetzung der Konzilskommissionen so zu lenken, dass vor allem die 

Mitglieder der Vorbereitungskommissionen hier präsent sein sollten. Kurz: Wer vor dem 

Konzil die Schemata formuliert hatte, sollte während des Konzils dafür privilegiert Sorge 

tragen können, dass sie rasch angenommen werden. Dieses Manöver jedenfalls misslang. 

Insbesondere dann, wenn sich das Konzil später in eine nicht genehme Richtung zu 

wenden drohte, schlug die Stunde Felicis. Mit Berufung auf eine «höhere Autorität» (die 

des Papstes) manipulierte er den Konzilsverlauf, z.B. bei den Themen Judenerklärung, 

Religionsfreiheit und Kirchenkonstitution. 

Kritik an seinen zahlreichen Wortmeldungen bei den Generalversammlungen begegnete 

er mit den Worten: «Man wirft mir vor, ich rede zu viel. Ehrwürdige Väter, auch ich 

weiss, dass Gott nur im Schweigen gefunden wird. Aber ich bin ein Beamter, und – 

entschuldigt – abgesehen von einigen Ausschmückungen, sage ich wirklich nur, was mir 

von höherer Autorität befohlen wird.» 

(ab; Le 62 – 64) 

 

 

21.2.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Kehrtwende binnen fünf Tagen 

Am 21. Februar 1963 tritt die Kommission für die Glaubenslehre zu einer 

Vollversammlung zusammen. Ihr Sekretär P. Sebastian Tromp resümiert die Ergebnisse 

der ersten Konzilsperiode in negativer Bewertung und mit pessimistischen Ausblicken. 

Die in der Konzilsaula erfolgte Zurückweisung der Vorbereitungstexte ist nicht verwunden 

und wird sogar weitestmöglich ignoriert. Ein kursierender Alternativtext zu De Ecclesia 

missfällt ihm ausserordentlich. 

So wird er mit Genugtuung am selben Tag die Weisung des Kardinalstaatssekretärs 

Cicognani entgegengenommen haben, dass kein neues Schema De Ecclesia erstellt 

werden solle (vgl. Tr 1,232f). Allerdings ist diese Weisung dafür offen, dass das 

vorbereitete Schema in eine neue Ordnung gebracht werden kann. Nur fünf Tage später 

wird die Unterkommission zu De Ecclesia beschliessen, ein neues Schema zu erstellen, 

dessen Grundlage der von Philips erstellte Alternativtext (der in beachtlichem Umfang 

Teile des Vorbereitungsschemas übernommen hatte) sein würde (vgl. Tr 1,256f). 



Bis zum 13. März 1963 finden Sitzungen diverser Unterkommissionen (zum Thema 

Offenbarung, Ökumene und Kirche) sowie weitere Vollversammlungen der Kommission 

für die Glaubenslehre statt – zum grossen Teil in äusserst angespannter Atmosphäre. 

(emf) 

 

 

22.1.2013 

Spiritualität UND Kirchenreform 

Anlässlich des anstehenden Pontifikatswechsels ist viel von Erwartungen an das nächste 

Pontifikat in Sachen Kirchenstrukturen und Reformen die Rede. Manche meinen, dies 

zeuge von einem Mangel an Spiritualität und von einer falschen Fokussierung auf 

strukturelle Fragen. 

In der Konzilsaula war ebenfalls viel von Kirchenstrukturen die Rede. Man wird den 

Konzilsvätern nicht generell absprechen, dass sie spirituelle Menschen waren und in ihren 

Ortskirchen für die Verkündigung des Glaubens Sorge trugen. In der Konzilsaula 

thematisierten sie aber nicht zuletzt strukturelle Fragen. Um die Rolle der Ortskirchen 

sowie der Bischofskonferenzen und um die Bedeutung von Kollegialität wurde sogar 

regelrecht gestritten. Anliegen dahinter ist die Eröffnung von Räumen, in denen der 

Glaube in kulturell zugänglichen Formen und in vielfältigen Spiritualitäten gelebt werden 

kann. 

Dass aktuell der Pontifikatswechsel den Blick auf Strukturfragen wendet, ist vor diesem 

Hintergrund nicht verwunderlich. Für die persönliche Spiritualität und für eine 

evangeliumsgemässe Verkündigung gibt es viele Quellen und Inspirationen – unabhängig 

vom amtierenden Papst. Ordensgemeinschaften, Bewegungen, Seelsorgende, einzelne 

Gläubige werden – bei aller Offenheit für Anregungen – ihre persönliche, gewachsene 

Spiritualität nicht von Papst zu Papst oder Bischof zu Bischof wechseln – das wäre sehr 

wenig spirituell gedacht. 

Denn es ist umgekehrt auch gar nicht Aufgabe des Papstes, Spiritualitäten 

vereinheitlichend zu bestimmen. Es ist aber – zusammen mit dem Bischofskollegium – 

seine Aufgabe, den rechtlichen und strukturellen Rahmen für die Gesamtkirche so 

abzustecken, dass christliches Leben in der nötigen Einheit, aber auch den legitimen 

Verschiedenheiten (LG 13) möglich ist. In diesem Punkt wird von vielen – nicht nur in 

Europa – Handlungsbedarf diagnostiziert, aus guten theologischen Gründen und unter 

Berufung auf gute katholische Tradition. In dieser Hinsicht blieben nachkonziliare 

Entwicklungen hinter Anliegen der Konzilsväter und hinter Konzilstexten zurück. Eben 

darum ist jetzt von Erwartungen an das nächste Pontifikat in Sachen Kirchenstrukturen 

und Reformen die Rede – nicht statt spirituellen Lebens, sondern zur besseren 

Gestaltung des Rahmen kirchlichen Lebens und pastoraler Verantwortung in den 

Ortskirchen. 

(emf) 

 

 

23.2.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Kontroverse um Schrift und Tradition 

Am 20/21. November 1962 (Hyperlink: 

http://www.kath.ch/nucleus/konzilsblog.php?itemid=6779) war das vorbereitete Schema 

zum Thema Offenbarung auf mehrheitliche Ablehnung durch die Konzilsväter gestossen 

und dann ad acta gelegt worden, und zwar durch Entscheid des Papstes selbst. Eine 

Gemischte Kommission unter dem Vorsitz der beiden Kardinäle Bea und Ottaviani sollte 



nun die strittigen Fragen angehen. Bereits im Dezember war ein neuer Entwurf 

entstanden. 

In der Gemischten Kommission, die am 23. Februar 1963 wieder zusammentritt, wird vor 

allem das Verhältnis von Schrift und Tradition Gegenstand einer scharfen Kontroverse. 

Reicht die Tradition weiter als die Schrift, d.h. enthält sie Wahrheiten, die nicht in der 

Schrift entnommen werden können? Eine nicht nur ökumenisch brenzlige Frage, sondern 

auch in der zeitgenössischen Theologie Gegenstand von Debatten. 

Die Kommissionsmitglieder sind mehrheitlich der Auffassung, dass das Konzil sich 

angesichts der aktuellen theologischen Forschung einer Stellungnahme enthalten soll. In 

einer Abstimmung unterstützen 29 von 38 Stimmen die Position von Augustin Kardinal 

Bea, der es nicht für opportun hält, eine Frage zu entscheiden, die noch nicht reif ist. 

Die Fortsetzung des Disputs wird zwei Tage später stattfinden … 

(emf; vgl. Grootaers in: A 2,458f) 

 

 

24.2.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Mühsame Fortschritte in Sachen Ökumene 

Während der ersten Konzilssession war der Textentwurf Ut omnes unum sint kurz 

diskutiert worden. Dieser stammte von der Ostkirchenkommission, deren Verhältnis zum 

Sekretariat für die Einheit nur als angespannt bezeichnet werden kann. Der Textentwurf 

erfuhr einige Kritik, insbesondere wegen seines Mangels an dialogischem Geist (vgl. A 

2,514). Deswegen postulierte das Konzil, dass die drei Textvorlagen zum Thema 

Ökumene zu einem einzigen Dokument verschmolzen werden sollten (vgl. AS 1/4,9-11). 

Mit dieser Kompromissformulierung wurde ein «Begräbnis des Schemas in Ehren» (D.O. 

Rousseau, zitiert in: A 2,514) angestrebt. 

Obwohl unterdessen mehrere offizielle Entscheidungen dem Sekretariat für die Einheit die 

Zuständigkeit auch für die von Rom getrennten Ostkirchen übertragen, dauert das 

Kompetenzgerangel auch in der Intersessio an. Eine Gemischte Kommission soll Vertreter 

der Theologischen Kommission, des Sekretariates für die Einheit und der 

Ostkirchenkommission an einen Tisch bringen. Seit dem 23. Februar 1963 treten drei 

Gemischte Unterkommissionen zusammen und arbeiten einen neuen Text aus. Allerdings 

verweigert sich die Ostkirchenkommission der Zusammenarbeit, so dass im März nur 

zwei Kapitel gültig verabschiedet werden können. Zudem ist dem dritten Kapitel noch ein 

Abschnitt über die getrennten Kirchen im Westen hinzuzufügen, der erst im Mai 

erarbeitet werden wird. 

«Das überarbeitete Schema nahm nun seinen Ausgangspunkt von der tatsächlichen 

ökumenischen Bewegung, wie sie sich seit einem Vierteljahrhundert entwickelt hatte […] 

Das Schema versuchte […] die Vision einer Kirche zu übersetzen, die sich dem Dialog mit 

den ‹getrennten Brüdern› öffnete» (Jan Grootaers, in: A 2,520). 

(emf) 

 

 

25.2.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

«Un brouhaha général» 

Um die Abstimmung über die Opportunität einer Entscheidung über das Verhältnis von 

Schrift und Tradition vom Samstag zuvor [Hyperlink] auszuhebeln, hinterfragt Kardinal 

Ottaviani aus formalen Gründen ihre Legitimität, da nicht beide Vorsitzenden sich dafür 

ausgesprochen hatten. Sodann stellt Ottaviani die Rechtgläubigkeit Kardinal Beas in 

Frage. «Indem er die anwesenden Bischöfe zu einem Eid auf die ‹zwei Quellen› 



verpflichten wollte, erregte Ottaviani auch die gemässigten Gemüter. Charue, ebenfalls 

im Visier des Kardinals, war nahe dran, die Sitzung unter Protest zu verlassen, als Léger 

Ottaviani damit drohte, bei der Koordinierungskommission Beschwerde einzulegen» 

(Grootaers, in: A 2,549). In Abwesenheit von Bea (die Mitglieder des Sekretariates 

verspäten sich nach der Pause) wird ein Text von ihm verlesen, der ihn in Schwierigkeit 

bringen soll (vgl. Tr 1,252; Co 330f). 

Congar, der am 1. März 1963 mit einem Telegramm nach Rom zu Hilfe gerufen wird, 

erfährt im Nachhinein, Ottaviani habe einen allgemeinen Tumult (unübersetzbar: «un 

brouhaha général»: Co 1,330) ausgelöst. 

Die Sitzung wird nach zwei Stunden ohne Resultat beendet. 

(emf) 

 

 

26.2.2013 

Viele Köche verändern den Brei 

 

Das Schema über die Kirche gehörte zu den umstrittensten in den ersten Monaten des 

Jahres 1963. Sebastian Tromp SJ, der Sekretär der theologischen Konzilsdiskussion und 

«das theologische Gehirn Kardinal Ottavianis», so Mario von Galli (LE 72), kämpfte eisern 

für die Beibehaltung des ursprünglichen Schemas, an dessen Formulierung er 

massgeblichen Anteil hatte. Noch am 21. Februar 1963 setzte er sich zusammen mit 

anderen in der Koordinierungskommission mit dem Votum durch, dass es kein neues 

Schema geben solle – dabei hatten die Konzilsväter im Herbst zuvor deutlich gezeigt, 

dass sie das Schema nicht annehme wollten. Eine Unterkommission wurde mit der 

weiteren Arbeit betraut. 

Offenbar ist bei der Zusammensetzung der Unterkommission nicht sehr genau 

kontrolliert worden, wer darin aktiv werden würde. Die sieben Bischöfe der 

Unterkommission waren mehrheitlich Vertreter des eher zur Erneuerung bereiten Teils 

der Konzilsväter. Und entsprechend klangen auch die Namen der angeschlossenen 

theologischen Berater, u.a. Rahner, Philips, Daniélou, Congar. 

Am ersten Arbeitstag der Unterkommission empfing diese den schwierigen Auftrag der 

Koordinierungskommission: «ne quid novi fieret» («Dass nicht ein neues Schema 

gemacht werde»). Die Unterkommission legt diese Vorgabe sehr weit aus und diskutierte 

auch die alternativen Schemata, die bereits kursierten – es waren schon fünf meist nach 

Sprachgruppen oder Nationen entstandene Alternativen im Spiel. Badl setzte sich eine 

grosse Mehrheit der Kommissionsmitglieder durch und beschloss, das Schema des 

belgischen Theologen Gérard Philips zur Grundlage der Weiterarbeit zu nehmen. Philips, 

der in seinem Entwurf verbindende Elemente zum alten Schema und zugleich zahlreiche 

internationale Stimmen neu aufgenommen hatte, war schon im Oktober 1962 von 

Kardinal Suenens gebeten worden, einen Alternativentwurf vorzulegen. Jetzt zahlten sich 

seine Arbeit und die Weitsicht Kardinal Suenens aus – und Gérard Philips wurde sogleich 

zum Leiter der Arbeitsgruppe für die weitere Arbeit ernannt. 

(ab; A2, 471 – 473) 

 

 

27.2.2013 

Der Rücktritt von Papst Benedikt – ein pastoral motivierter Bruch mit der 

Tradition? 

Papst Benedikt XVI. gebührt höchster Respekt für seinen Amtsverzicht. Menschlich 



gesehen sowieso, aber auch theologisch. Denn hier wird die ganz eigene Würde der 

Gewissensentscheidung eines Christen greifbar, der sich aus pastoralen Gründen – in 

diesem Fall die Einsicht in die eigene zunehmende Gebrechlichkeit – dazu entschliesst, 

mit einer scheinbar unantastbaren Tradition zu brechen. Hier spricht die körperliche Not 

eines Menschen. Ihr kann man aus dem Reich platonischer Ideen heraus kaum 

angemessen antworten. Und hier kommt man auch mit einer reinen Hermeneutik der 

Kontinuität nicht weiter. Angesichts dieser päpstlich verursachten Diskontinuität fragt 

sich: Was bedeutet das für die so umstrittene Auslegung des Konzils? – Dem Papst 

jedenfalls sei ein erfüllter, ruhiger Lebensabend von Herzen gegönnt. 

Christian Bauer 

 

 

28.2.2013 (Rezeption) 

«Ich sehe was, das Du nicht siehst» – oder: Wer kennt das «wahre» Konzil? 

In seiner Rede vor den Priestern des Bistums Rom ging Benedikt XVI. auf die Frage der 

Konzilsrezeption ein und unterschied zwei Konzilien: Ein Konzil der Konzilsväter und 

«virtuelles Konzil», ein Konzil der Medien. Während er im Konzil der Konzilsväter ein 

Glaubensereignis sah, hätte das Medien-Konzil «den Kategorien der Medien von heute 

gehorcht, ausserhalb des Glaubens, mit einem anderen Verstehensschlüssel (...) Das war 

ein politischer Schlüssel: Für die Medien war das Konzil ein Machtkampf zwischen 

verschiedenen kirchlichen Flügeln. » Mit Blick auf seiner Meinung nach problematische 

Folgen des Konzils, gab der Papst dem «Konzil der Medien» die Schuld: Banalisierungen 

in der Liturgie, schliessende Klöster und Seminare seien Folge der Darstellung des Konzils 

in den Medien gewesen.  

Das «wahre Konzil» habe sich jedoch noch nicht durchsetzen können. 

«Und das wahre Konzil hatte Schwierigkeiten, sich zu verwirklichen – und das virtuelle 

Konzil war stärker als das wirkliche. Aber die wahre Kraft des Konzils war doch da, und 

allmählich wird sie immer mehr Wirklichkeit und wird zur wahren Kraft, die dann auch 

wahre Reform ist, wahre Erneuerung der Kirche. Mir scheint, wir sehen fünfzig Jahre 

nach dem Konzil, wie dieses virtuelle Konzil zerbricht und sich verliert, und das wahre 

Konzil taucht auf mit seiner ganzen spirituellen Kraft. Das ist unsere Aufgabe: dafür zu 

arbeiten, dass das wahre Konzil Wirklichkeit wird und die Kirche wirkliche Erneuerung 

erfährt.» Der Konzilsblog erinnert an das Konzil, ohne sich zum Richter über das wahre 

oder das virtuelle Konzil zu machen. Und auch das tatsächliche Konzil der Konzilsväter 

lässt sich nur durch eine Vielfalt der Stimmen und nicht im Abseits zur geschichtlichen 

und menschlichen Seite des Konzils erschliessen. Heute kommt die Rezeption des Konzils 

ohnehin nicht weiter, ohne die Stimmen der Menschen unserer Zeit zu hören. In ihnen 

verbirgt sich die Stimme des Geistes so wie im tatsächlichen Konzil, das «virtuell» und 

«wahr» zugleich war. 

 

(ab; zit. nach: www.domradio.de) 

http://www.domradio.de/themen/papst-benedikt-xvi/2013-02-14/papst-plaudert-zum-

abschied-mit-roemischen-priestern-0 

 

1.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Plädoyer für freie Rede, Liebe und Barmherzigkeit 

Nach der im Tumult beendeten Sitzung vom 25. Februar 1963 kommt die Gemischte 

Kommission zum Text über die Offenbarung erneut zusammen. Sachlich bedeutsam ist 

die Entscheidung, das Verhältnis von Schrift und Tradition nicht in unterschiedlicher 



Ausdehnung (so dass die Tradition weiter reicht als die Schrift), sondern in gegenseitiger 

Verbundenheit zu beschreiben. 

In der angespannten Atmosphäre ist es vor allem die Rede des eher zurückhaltenden 

Kardinals Joseph Lefebvre, die Eindruck hinterlässt. Mit aller Vorsicht wagt er, «die 

Stimme zu erheben, um auszudrücken, was mehrere unter uns im Hinblick auf die 

Schwierigkeiten empfinden, denen wir während unserer Sitzung begegnet sind». Gemeint 

sind die Meinungsverschiedenheiten. «Es kann, scheint mir, für unsere Schwierigkeiten 

keine Abhilfe geben, es sei denn aus der Überzeugung, dass ein jeder unter uns, welches 

auch immer seine Würde sei und einzig aus der Tatsache seiner Teilhabe an der 

lehrenden Kirche aufgrund seiner Weihe, das Recht und sogar die Pflicht hat, seine 

Meinung frei kundzutun und sein Stimmrecht frei auszuüben. Dazu schliesslich sind wir 

vom Pontifex Maximus zusammengerufen worden, der unsere eigenen Meinungen 

kennenlernen möchte. Das ist auch der Grund, weshalb der Gehorsam, den wir ihm 

schulden, uns voll und ganz dazu verpflichtet, diese Freiheit des Wortes und der 

Stimmabgabe in Anspruch zu nehmen. Auf der anderen Seite müssen wir alle bereit sein, 

das Dekret des Pontifex Maximus, wie auch immer es aussehen mag, vollständig und mit 

Freude anzunehmen». Nach einer Respektsbezeugung vor den Kurienangehörigen fährt 

Lefebvre fort: «Dennoch sei es mir erlaubt, voller Respekt von ihnen zu erbitten, dass sie 

diese Macht, an die sie sich zwangsläufig gewöhnt haben […] auf eine zurückhaltendere 

Weise ausüben, ja dass sie auf sie verzichten, um auf dem Konzil Bischöfe unter ihren 

Mitbrüdern im Episkopat zu sein und sorgfältig in Brüderlichkeit mit ihnen unter der 

Autorität des Pontifex Maximus und mit der Hilfe des Heiligen Geistes die befreiende 

Wahrheit und das Wohl der Kirche zu suchen. Mögen sie sich dazu verstehen, sich nicht 

mit Autorität durchzusetzen, sondern lediglich ihre Meinung darzulegen und allein dem 

Pontifex Maximus die Sorge überlassen, an letzter Stelle zu entscheiden». Lefebvre 

schliesst noch einen Rückblick auf die erste Konzilssession an. Es sei beklagenswert, dass 

der Vorbereitungstext [gemeint hier wohl jener über die Offenbarung] im Namen des 

Papstes vorgelegt worden sei, als sei er bereits verpflichtend, während der Papst 

eigentlich eine freie Diskussion gewünscht habe. Lefebvre erhofft einen Weg, «der es 

besser ermöglichen möge, unsere Arbeit in Freude und brüderlicher Nächstenliebe zu 

erfüllen. Wo Liebe und Barmherzigkeit walten, da ist Gott!» (zit. nach A 2,460f Anm. 59). 

(emf) 

 

 

2.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Spontane Verfügbarkeit 

Am 1. März 1963 erhält P. Yves Congar eine Expressnachricht: eine einfache Karte von P. 

Daniélou, der ihn bittet (auffordert?), sofort nach Rom zu kommen. Congar ist fast etwas 

verstimmt – er findet das etwas leichtfertig, zumal im Blick auf seine Engagements, die 

er absagen müsste. Warum hat man ihn nicht früher benachrichtigt? Wird es einmal 

mehr nur unnütze Arbeit geben? Und doch, es könnte auch wichtig sein – und so 

entscheidet sich Congar, sich auf den Weg zu machen, und zwar am selben Tag noch. 

Route (derart kurzfristig nicht anders möglich): von Strasbourg aus nach Offenburg – 

Basel – Zürich, von Zürich mit dem Flugzeug nach Rom. In einer Viertelstunde wird der 

Koffer gepackt, und auf geht’s – durch eine Schweiz, die ganz unterm Schnee versunken 

ist, die Seen gefroren. 

Im Angelicum trifft er auf Kardinal Lefebvre und die Bischöfe Garrone, Martin, Cazaux 

sowie den Kanoniker Jean Streiff. Er erfährt, dass man sich eine ganze Woche über das 

Verhältnis von Schrift und Tradition gestritten hat. Auch die Neuigkeiten über das 



Kirchenschema werden ausgetauscht. Die Tagebuchnotiz vom 1. März endet mit einer 

persönlichen Notiz: «Mir ist sehr kalt. Das Flugzeug war bei der Ankunft sibirisch kalt» 

(Co 1,330). 

Noch ganz unklar ist, wie P. Congar überhaupt in die Kommissionsarbeit einbezogen 

werden soll. Dies klärt sich am folgenden Morgen: P. Daniélou will wegen Überlastung 

aus der Unterkommission De Ecclesia ausscheiden; P. Congar soll ihn ersetzen. 

Ausserdem habe Ottaviani zweimal erklärt, dass jeder vom Papst ernannte Konzilsberater 

an den Sitzungen der Gemischten Kommission zur Offenbarung und an den Sitzungen 

der Theologischen Kommission teilnehmen könnte. 

Bereits am Nachmittag des 2. März 1963 nimmt Congar an der Sitzung der 

Unterkommission De Ecclesia teil. Staunenswerte spontane Verfügbarkeit. 

(emf) 

 

 

3.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ausflug nach Monte Cassino 

Sonntag, 3. März 1963 – ein Tag der Entspannung. P. Yves Congar wird von Kardinal 

Charles-Joseph Lefebvre und den Bischöfen Joseph Martin und Gabriel-Marie Garrone 

eingeladen, sie auf einem Ausflug nach Monte Cassino zu begleiten. Die Abtei war nach 

dem Zweiten Weltkrieg neu aufgebaut worden – und Congar, Mitglied eines Bettelordens, 

ist angesichts der Fülle von Marmor, Stuck und Vergoldungen irritiert. Wohl würdigt er, 

dass hier die sterblichen Überreste der Heiligen Benedikt und Scholastika aufgehoben 

und verehrt werden, ebenso wie die Mauern des ersten Oratoriums Benedikts. Er weiss, 

dass sich von hier aus das westliche Mönchtum ausgebreitet hat. Doch dass die heutigen 

Mönche ein «Schmuckkästchen [écrin] von grossem Luxus für die Reliquien der Armut» 

bauen, weckt ihm Fragen: «Ist das legitim?» (Co 1,334). Auch als das rote Käppchen des 

Kardinals Türen ins Innere öffnet und den Besuchern nicht nur eine Führung, sondern 

auch einen Kaffee in der Wohnung des Abtes verschafft, bleibt Congars Unbehagen. Er 

sieht ein Vorzimmer mit vergoldeten Sesseln und «NICHTS, was monastisch wäre» (Co 

1,335). 

Am Schluss aber überwiegt die Dankbarkeit für einen «wunderbaren Tag der 

Entspannung, in einem unerhört schönen Licht» (Co 1,335). 

(emf) 

 

 

4.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Aktiver Beitrag der Laien zur Glaubenserkenntnis 

Zum ersten Mal nimmt P. Yves Congar an einer Sitzung der Gemischten Kommission über 

die Offenbarung teil. Für eine Intervention zum Thema Schrift und Tradition ist es zu 

spät. Doch meldet sich Congar sogleich mit einem Vorschlag zu einer Formulierung, 

welche den gläubigen Laien einen aktiven Beitrag zur Glaubenserkenntnis zuerkennen 

würde. 

Bislang spricht der Text nur «ziemlich ängstlich und verschämt» von der Zustimmung, 

dem «Konsens» der Laien; die Formulierung wird von Kardinal Ruffini sogar noch 

schonungslos attackiert (vgl. Co 1,336). Demgegenüber erinnert Congar daran, dass 

auch lehramtliche Texte dem Zeugnis der Gläubigen einen eigenen Wert zusprechen, und 

schlägt unter Berufung auf Dtn 19,15 vor, von einer «conspiratio» [Einklang, wörtlich: 

Zusammenhauchen] von Hirten und Gläubigen zu sprechen. Pointe dieses Begriffes ist, 

dass die Laien ebenso wie die Hirten zur geistlichen Erkenntnis des Glaubens aktiv 



beitragen. 

Ottaviani weist den Vorschlag als nicht die Sache betreffend zurück. 

Die Offenbarungskonstitution Dei Verbum wird die Formulierung Congars wieder 

aufnehmen in der Aussage, «dass im Festhalten am überlieferten Glauben, in seiner 

Verwirklichung und seinem Bekenntnis ein einzigartiger Einklang [singularis conspiratio] 

herrscht zwischen Vorstehern und Gläubigen» (DV 10). 

(emf) 

 

 

5.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Kirche als Sakrament 

In der Vollversammlung der Theologischen Kommission am Nachmittag des 5. März 1963 

herrscht dicke Luft. Zur Diskussion steht die neue Vorlage für De Ecclesia. 

Die erste Diskussion entzündet sich um die Verbindlichkeit des entstehenden 

Dokumentes. P. Sebastian Tromp «wendet sich gegen die generelle Forderung, dass das 

Konzil grundsätzlich keine unfehlbaren und unwiderruflichen Lehrentscheidungen 

beabsichtige. Eine derartige Forderung führe zu theologischem Libertinismus» (Tr 1,264). 

Er bezieht sich auf eine Anmerkung zu Beginn des Textes und erhält für sein Votum 

Rückendeckung. Auch Kardinäle Ottaviani hält eine Konstitution für irreformabel, und 

sein Mitarbeiter Pietro Parente unterstreicht sogar, dass alle Texte des 

ausserordentlichen Lehramtes [also auch Konzilstexte] in irgendeiner Weise an der 

Unfehlbarkeit teilhaben (vgl. Co 1,338f). Die Kommission entscheidet sich schliesslich 

mehrheitlich dagegen, dass der Text überhaupt eine Aussage über die Verbindlichkeit 

enthält. 

Die neue Vorlage wird sodann von Kardinal Ottaviani angefochten, weil die 

Unterkommission kein Recht gehabt habe, sich für den Text von Philips zu entscheiden. 

Die Mitglieder der Unterkommission haben hingegen die Weisung Cicognanis anders 

gehört und wehren sich entschieden. Philips selbst weist darauf hin, dass der neue Text 

das Schema der Theologischen Kommission berücksichtigt und kann in seiner 

diplomatischen Art zumindest diese Wogen ein wenig glätten. 

Auf inhaltlicher Ebene missfällt Ottaviani das Vorwort, das zu pompös sei und zu viele 

Schriftzitate enthalte. Der abwesende Kardinal Ruffini lässt ein schriftliches Votum 

verlesen, in dem er die neue Vorlage als professoraler und schulmässiger als die alte 

verwirft – ein Echo der Kritik, welches die ursprüngliche Vorlage erhalten hatte. 

Sodann sei die Bezeichnung der Kirche als Sakrament unannehmbar. Immerhin kommt 

dieselbe Sitzung schliesslich zu der Entscheidung, der Text solle die Formulierung 

«signum et instrumentum seu quasi [veluti] sacramentum [Zeichen und Werkzeug oder 

gleichsam ein Sakrament]» enthalten (vgl. Wa 370-373). In LG 1 wird stehen: «Die 

Kirche ist ja in Christus gleichsam das Sakrament, das heisst Zeichen und Werkzeug für 

die innigste Vereinigung mit Gott wie für die Einheit der ganzen Menschheit». 

(emf) 

 

 

6.3.2013 (Weiteres) 

Wohin steuert das «Schifflein Petri»? – Konziliare Optionen im nachkonziliaren 

Gezeitenwechsel 

Es war am Abend der Konzilseröffnung. Ein Fackelzug der Katholischen Aktion hatte 

Joseph Ratzinger auf den Petersplatz geführt. Die ganze Szene ist vom Mond erhellt. Auf 

ihn bezieht sich Papst Johannes in seiner legendären «Mondscheinrede»: «Das Licht, das 



über uns leuchtet, das in unseren Herzen ist und in den Stimmen unseres Gewissens, ist 

ein Licht Christi, der mit seiner Gnade wirklich alle Menschen führen will. […] Geht nach 

Hause, gebt euren Kindern einen Kuss und sagt ihnen, er kommt vom Papst». 

Fünfzig Jahre später gibt es in Rom wieder einen Fackelzug. Nun redet als Papst der 

junge Theologieprofessor von einst: «Auch heute […] haben wir Freude in unserem 

Herzen, […] eine vielleicht nüchternere Freude […]. In diesen fünfzig Jahren haben wir 

[…] gesehen, dass […] das Schiff der Kirche auch […] in Stürmen fährt, die das Schiff 

bedrohen, und zuweilen haben wir gedacht: Der Herr schläft und hat uns vergessen.“ 

Dieses Bild ist ein Leitmotiv des gerade zurückgetretenen Papstes. Er hatte es bereits 

1962 in seinem Entwurf einer Eröffnungsbotschaft des Konzils verwendet: «Diese Hl. 

Synode […] weiss […] um die Dunkelheiten dieses Zeitalters, in denen […] der Herr 

inmitten von Sturm und Wellen zu schlafen scheint». In seiner Rede zum Amtsverzicht, 

aber auch bei seiner letzten Generalaudienz sprach Papst Benedikt dann abermals vom 

«Schifflein Petri», das der Papst durch Wellengang und Gegenwind zu steuern habe. 

In seinem Buch Inside the Council (1963) hatte der US-Konzilskorrespondent Robert 

Kaiser das Bild der «barque of St. Peter» mit Blick auf Johannes XXIII. noch mit ungleich 

hoff-nungsfroheren Stichworten versehen: «A new crew», «Charting new waters» und 

«Winds of change». Welche «sailing orders» der nächste Steuermann des «Schiffleins 

Petri» wohl ausgeben wird? Ob er sich dabei an der Mondscheinrede von Papst Johannes 

orientiert? Und damit an den pastoralen Optionen jenes Konzils, das nach der Gnade 

Christi in den Herzen «aller Menschen guten Willens» (GS 22) suchte? 

(Christian Bauer) 

 

(Heute vor 50 Jahren) 

Kirchenbilder 

Die katholische Ekklesiologie steht in der Mitte des 20. Jahrhunderts ganz im Bann der 

Enzyklika Mystici Corporis von Pius XII. (1943). Entsprechend wachsam wird in der 

Theologischen Kommission der Philips-Text darauf geprüft, ob er das Motiv des Leibes 

Christi hinreichend prominent enthält. Gegenläufig dazu machen sich Einsichten geltend, 

dass das Motiv vom Leib Christi nicht als logisches Konzept dienen kann, aus dem 

Kirchenstrukturen deduziert werden können. Eine grössere Nähe zum biblischen Befund 

wird gesucht – und dabei wächst die Aufmerksamkeit für die Vielfalt biblischer Bilder für 

die Kirche. Philips verwendet in diesem Sinne zwei Artikel auf die biblischen 

Kirchenbilder, von denen einer ausschliesslich den biblischen Aussagen über den Leib 

Christi, der zweite anderen Kirchenbildern gewidmet ist. Dies wird in der 

Vollversammlung der Kommission für die Glaubenslehre am 6. März 1963 einerseits 

gewürdigt, andererseits aber angefochten (vgl. Wa 374f). Philips sagt zu, für diesen 

Abschnitt noch stärker auf die Enzyklika Mystici Corporis zurückzugreifen. 

Im verabschiedeten Konzilstext wird LG 6 diverse Bilder für die Kirche Revue passieren 

lassen, LG 7 aber auf die Kirche als Leib Christi eingehen. Zu diesem Zeitpunkt noch 

nicht absehbar ist, dass im Laufe der Zeit unter den biblischen Motiven jenes vom Volk 

Gottes am stärksten auf die Kirchenkonstitution Einfluss nehmen wird. 

(emf) 

 

 

7.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Verleihung des Balzan-Friedenspreises 

Mit dem Namen Johannes’ XXIII. bleibt nicht nur das II. Vatikanische Konzil auf Dauer 

verbunden, sondern auch die Friedenspolitik dieses Papstes. Voraussetzung hierfür war 



Unabhängigkeit vom Westen wie vom Osten, um von beiden Seiten ernst genommen zu 

werden. Der Papst löste sich deshalb von einer Politik, die zuletzt hauptsächlich in der 

Unterstützung der USA und im Antikommunismus bestanden hatte. In zahlreichen 

Stellungnahmen rief er zu Versöhnung und Frieden der Völkergemeinschaft auf und 

eröffnete eine neue Ära der vatikanischen Ostpolitik. Programmatischen Ausdruck fand 

die päpstliche Friedenspolitik vor allem in der bleibend aktuellen Enzyklika «Pacem in 

terris», die vor 50 Jahren, am 11. April 1963, erschien. 

Vor diesem Hintergrund ist es zu verstehen, dass die Internationale Balzan-Stiftung 

Anfang März 1963 mit Unterstützung ihrer sowjetischen Mitglieder beschloss, dem Papst 

ihren Friedenspreis zu verleihen. Dieser signalisierte, dass er den Preis mit Freude 

entgegennehme und darin ein Zeichen der Anerkennung für die Bemühungen der Kirche 

um den Frieden in der Welt sehe. 

In seiner viel beachteten Dankrede anlässlich der Preisverleihung am 7. März 1963 

verteidigte der Papst seinen Einsatz für den Frieden gegen laut gewordene Kritik an der 

Annahme des Preises. Er bekannte sich zu einer «engagierten», also aktiven, Zeugnis 

ablegenden Politik der Neutralität (une neutralité qui conserve toute sa vigeur de 

témoignage), «mit der die Kirche ihren Friedenswillen überall dort bezeugen will, wo sie 

mit Menschen guten Willens zur Zusammenarbeit bereit ist»; einer Neutralität, die dazu 

beitrage, «die Prinzipien eines wahren Friedens zu verbreiten». Und er betonte: «Wir 

haben des Öfteren wiederholt: Das Handeln der Kirche ist nicht nur passiv; es besteht 

nicht nur darin, die Regierenden zu beschwören, den Griff zu den Waffen zu unterlassen. 

Vielmehr will sie Menschen des Friedens heranbilden, Menschen mit friedlichen 

Gedanken, Herzen und Handlungen» (DMC V 150). 

(Franz Xaver Bischof) 

 

 

8.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Audienz für Chruschtschows Schwiegersohn Alexej Adschubei und seine Frau 

Rada und Reaktion 

Die Annahme des Balzan-Friedenspreises und mehr noch die spektakuläre Tatsache, dass 

Johannes XXIII. anlässlich der Preisverleihung am 7. März 1963 Alexej Adschubai (1924-

1993), den politisch einflussreichen Schwiegersohn Chruschtschows und Herausgeber der 

sowjetischen Tageszeitung Iswestija, zusammen mit seiner Frau Rada (*1929) in 

Privataudienz empfing, hat dem Papst harte Kritik seitens der rechtsgerichteten Presse 

eingetragen und zu erheblichen Spannungen zwischen ihm und der Römischen Kurie 

geführt, die das Treffen mit allen Mitteln zu verhindern suchte. 

Um die Kritik, unter der Johannes XXIII. gelitten hat, zu entkräften, liess er einen 

exakten Bericht über die Begegnung erstellen. Staatssekretariat und Osservatore 

Romano lehnten es jedoch ab, diesen zu veröffentlichen. Am 20. März 1963 schrieb der 

Papst deshalb eine Stellungnahme, die allerdings erst nach seinem Tod bekannt wurde: 

«Die absolute Klarheit meiner Sprache zuerst in der Öffentlichkeit und dann auch in 

meiner Privatbibliothek [in der die Audienz stattgefunden hatte] verdient es, 

wahrgenommen und nicht absichtlich mit Schweigen übergangen zu werden. Man muss 

sagen, dass es nicht nötig ist, den Papst zu verteidigen. Ich habe zu Dell’Aqua und 

Samoré wiederholt gesagt, dass die Notiz veröffentlicht werden sollte, die von Pater 

Koulic verfasst wurde, dem einzigen [als Dolmetscher anwesenden] Zeugen der Audienz, 

die ich Rada und Alexej Adschubej gewährt habe. Die Erste Sektion des 

Staatssekretariates denkt diesbezüglich anders, und das missfällt mir. [...] Wenn man 

erst einmal wissen wird, was ich gesagt habe und was er gesagt hat, ich glaube, dann 



wird man den Namen von Papst Johannes preisen. Alles muss mit Sorgfalt vermerkt 

werden. Ich bedauere diejenigen, die in diesen Tagen Anlass zu unsäglichen Spielen 

gegeben haben. Ich ignoriere es und lasse das Thema fallen» (Übersetzung: Giuseppe 

Alberigo, Johannes XXIII, 2000, 212). 

(Franz Xaver Bischof) 

 

 

9.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Petrus und die Apostel 

Kann man Petrus und die Apostel gemeinsam als Fundament der Kirche bezeichnen (so 

wie Eph 2,20 die Apostel und Propheten als Fundament der Kirche bezeichnet)? In der 

Sitzung der Theologischen Kommission vom 9. März 1963 entbrennt darüber ein Streit. 

«Eminenz Brown sagt, das Ausdruck ‹Fundament› werde nicht im gleichen Sinn für 

Petrus und die Apostel gebraucht. Exzellenz Parente schlägt vor zu sagen, Petrus sei das 

erste Fundament» (Tr 1,290). Ein weiterer Vorschlag ist, Petrus Fels, die Apostel aber 

Fundament zu nennen. 

Die Diskussion dauert – vom Sekretär P. Sebastian Tromp minutiös festgehalten – von 

18.03 Uhr bis 19.03 Uhr abzüglich einer viertelstündigen Pause. P. Yves Congar ist über 

die subtilen Distinktionen konsterniert. Die Vertreter der römischen Kurie, so hält er fest, 

bestreiten den Aposteln von Eph 2,20 jegliche juridische Funktion und Offb 21,14 

(wonach auf den Grundsteinen des neuen Jerusalem die Namen der zwölf Apostel stehen) 

gilt ihnen zufolge nur für das himmlische Jerusalem, nicht für die irdische Kirche.. «‹Sie› 

denken nur an eines: überall den Papst einsetzen [mettre du pape partout], ihn über 

alles setzen, nichts als ihn sehen, die ganze Kirche nur aus ihm bestehen lassen» (Co 

1,345). 

Nur wenige Tage später hat Congar Anlass, auf dasselbe Thema zurückzukommen. Es 

scheint ihm wie eine Obsession zu sein: immer geht es nur um diesen einen Punkt: «so 

wenig wie möglich – und sogar nichts den Bischöfen oder der Kirche zuschreiben !!! 

damit es nichts als den Papst gebe, nur ein Prinzip oder eine Quelle: den Papst» (Co 

1,356). 

Der endgültige Text von LG wird am Ende von LG 19 die heikle Frage umgehen (vgl. (vgl. 

SynLG 154 sowie 163). 

(emf) 

 

 

10.3.1963 (Personen) 

Die Kirche sucht sich und die Welt. Kardinal Montini über das Konzil 

Der Mailänder Erzbischof Kardinal Giovanni Battista Montini stand während der ersten 

Konzilsperiode nicht im Vordergrund. Doch hatte er im Dezember 1962 die Pläne der 

Kardinäle Suenens (Mecheln-Brüssel), Lercaro (Bologna), Döpfner (München) unterstützt, 

die eine Neuordnung des Konzilsprogramms vorschlugen, und in den Monaten der 

Intersession 1962/63 (bis zu seiner Papstwahl) hatte er in der Öffentlichkeit wiederholt 

Stellung zum Konzil bezogen. Vor allem aber gehörte Montini zu jenen wenigen 

Bischöfen, die ihren Klerus und ihre Gläubigen von Anfang an regelmässig über den 

Verlauf und die Themen des Konzils informierten und versuchten, diese in das 

Konzilsgeschehen einzubinden, überzeugt davon, dass das Konzil nicht nur die Bischöfe, 

sondern alle Glieder der Kirche betreffe. 

Auch die Ansprache bei der Priesterweihe vom 10. März 1963, die der «unersetzlichen 

Funktion des Priesters» gewidmet war, stand in diesem Dienst. Darin brachte er pointiert 



zum Ausdruck, welche Bedeutung er dem Konzil beimass, wenn er sagte: «Sie sehen die 

Kirche, die dabei ist, sich selbst zu suchen, die mit grosser und bewegender Mühe 

versucht, sich selbst zu definieren, selber zu verstehen, was sie ist. [...] Nicht nur sich 

selbst sucht die Kirche, sie sucht auch die Welt.» [... ] Sie tut das, fuhr er fort, «indem 

sie die Bedürfnisse der Welt entziffert, indem sie schaut, wo Mangel herrscht, was Not 

tut, indem sie die Sehnsüchte, die Leiden, die Hoffnungen wahrnimmt, die im Herzen der 

Menschheit sind.» Dt. Übersetzung des Zitats in: Giuseppe Alberigo, Geschichte des 

Zweiten Vatikanischen Konzils, Bd. 2, 2000, 606. 

Franz Xaver Bischof 

 

 

11.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Erste Dispute um das Bischofskollegium 

Bei der Fortsetzung der Diskussion um den Entwurf für De Ecclesia stösst die 

Theologische Kommission am 11. März 1963 auf die Ausführungen über das 

Bischofskollegium. Dabei bricht auch die frühere Diskussion um Petrus und die Apostel 

als Fundament der Kirche (Hyperlink auf 9.3.) wieder auf. Gewichtiger und heftige 

Diskussionen auch in der Konzilsaula ankündigend brechen aber Auseinandersetzungen 

um den Begriff des Kollegiums auf. Kann die Gemeinschaft der Bischöfe als Kollegium 

bezeichnet werden? 

«Kollegium bedeutet, eine gemeinsame Aufgabe zu haben – und wie kann das mit dem 

Primat vereinbart werden?», so referiert P. Tromp den Einwand von Kardinal Browne. In 

der heftigen Diskussion scheint vor allem eine Intervention von P. Marie-Rosaire 

Gagnebet OP Wirkung gezeitigt zu haben. Er weist darauf hin, dass auch im Text der 

Vorbereitungskommission vom Kollegium die Rede gewesen sei, ohne dass irgendjemand 

darin ein Problem gesehen habe. 

Man wird sich vorerst auf die Formulierung «ad instar collegii [nach Art eines 

Kollegiums]» einigen. 

(emf) 

 

 

12.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ständiger Diakonat und Kollegialität 

Zwei Themen beherrschen das Feld der Kommissionssitzung vom 12. März 1963 zur 

Vorlage über die Kirche. 

Auf dem Tisch liegt ein Text, der das Thema verheirateter ständiger Diakone anspricht. 

Kardinal Ottaviani hält das Thema nicht für opportun und meint zudem, es müsse 

anderen Kommissionen zugewiesen werden. Darauf erinnert der kroatische Bischof 

Franjo Šeper daran, dass die Kommission über die Sakramente dazu eine Konzilsvorlage 

verfasst hatte, die inzwischen aber nicht mehr auf der Traktandenliste des Konzils steht, 

so dass er den Vorschlag in der Vorlage über die Kirche begrüsst. P. Sebastian Tromp 

bringt ein, dass die Frage verheirateter Diakone für die Missionen äussert wichtig sei (vgl. 

Tr 1,308; Co 1,353). Die weitere Diskussion und Entscheidung wird auf den Mai vertagt. 

Zweites Thema ist wiederum die Kollegialität der Bischöfe und die Wahrnehmung ihrer 

Vollmacht ausserhalb des Konzils. Congar nimmt wahr, dass die Vertreter der römischen 

Kurie sich gegen jeden Versuch, eine Art «permanentes Konzil» einzurichten, sperren – 

denn dies wäre das Ende ihrer Herrschaft und das Scheitern dessen, was sie seit 15 

Jahrhunderten aufzubauen versuchten. «Ich fühle mich völlig machtlos vor dieser rein 

ideologischen Logik, die weder den historischen Realitäten noch der Bewegung, mit der 



sich die Kirche der Zukunft öffnet, noch auch den legitimen Anfragen der Orientalen 

Rechnung trägt» (Co 1,354). 

(emf) 

 

 

13.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Abschied mit Tränen 

Eine lange Sitzungsperiode der Kommission für die Glaubenslehre geht zu Ende. Dicke 

Luft, Auseinandersetzungen, Konflikte, Irritationen liegen hinter den Mitgliedern und 

Beratern der Theologischen Kommission. Die letzte Sitzung beschliesst Ottaviani mit 

einer Danksagung an Gott, mit einem Dank an alle, an die Berater, an Mgr. Philips. 

Congar hält fest: «Man trennt sich, man verabschiedet sich, in einem herzlichen Klima» 

(Co 1,356). Auch P. Tromp gegenüber findet er zu einer positiven Geste, erhält eine 

etwas müde Reaktion und hört so etwas wie einen Schluchzer. Bereits einige Tage vorher 

hatte Congar festgestellt, dass P. Tromp an den Rand gedrängt wird (vgl. Co 1,351) und 

seine Beiträge selbst von Ottaviani und Parente nicht sehr beachtet werden (vgl. Co 

1,351.356). Hingegen hat Philips sogar das Vertrauen von Ottaviani gewonnen. Von 

Kardinal Léger und seinen zwei Theologen verabschiedet Congar sich, indem er würdigt, 

dass zu ihnen eine echte Freundschaft entstanden ist (vgl. Co 1,357). 

(emf) 

 

 

14.3.2013 (Weiteres) 

Die erste Sitzungsperiode – ein Präludium 

Lukas Vischer, aus Basel stammender reformierter Theologe, wurde vom Ökumenischen 

Rat der Kirchen, der in Genf seinen Sitz hat, als «ökumenischer Beobachter» zum II. 

Vaticanum entsandt. Er wurde in der Folge ein veritabler Konzilsakteur, sowohl in Rom 

als auch in Genf. Seine regelmässigen Berichte aus Rom, die er in verschiedener Form 

verschiedenen Adressaten(-kreisen) sandte bzw. vortrug, zeugen von einer Vischer 

kennzeichnenden Mischung aus Begeisterungsfähigkeit und Nüchternheit. In einem 

Rückblick auf die erste Sitzungsperiode schreibt er 1963: Diese «muss als Anfang 

verstanden werden, als Präludium, und es muss sich erst noch zeigen, wie sich von hier 

aus die eigentliche Melodie entfalten lässt […] Die Bedeutung der ersten Periode kann 

darum nicht an greifbaren Texten abgelesen werden. Die grosse Arbeit der 

Verwirklichung muss erst noch geleistet werden. Worin liegt die Bedeutung der 

bisherigen Verhandlungen? Sie liegt darin, dass die grossen Intentionen umschrieben 

wurden, die das Konzil und darüber hinaus das Leben der Kirche überhaupt leiten sollen; 

sie liegt darin, dass die Bischöfe eine Standortsbestimmung vornahmen: wo stehen wir 

und was ist unser erster Auftrag? Und wenn auf diese Weise auch nur wenige konkrete 

Resultate erzielt werden konnten, ist doch offensichtlich, dass die Auseinandersetzungen 

über diese Fragen tiefen Einfluss auf die römisch-katholische Kirche ausgeübt haben. Die 

Verhandlungen der ersten Periode haben bereits eine neue Atmosphäre herbeigeführt. 

Sie haben eine Bewegung der Neubesinnung und Neuorientierung ausgelöst, die immer 

weitere Kreise erfasst; und sie haben eine Offenheit gegenüber den nicht-römischen 

Kirchen und gegenüber der Welt überhaupt zustandekommen lassen, die in der 

römischen Kirche bisher nicht zu finden war». 

(Michael Quisinsky; Zitat aus Lukas Vischer: Bericht über das 2. Vatikanische Konzil. In: 

Kirche in der Zeit. Evangelische Kirchenzeitung 18 [1963] 427-434, 427) 

 



 

15.3.2013 (Weiteres) 

Das Konzil – eine Herausforderung 

Lukas Vischers Konzilsbewertung aus ökumenischer Perspektive zeugt bei aller 

Dankbarkeit für die Chancen des II. Vaticanums stets von dem Bewusstsein, dass diese 

Chancen eine Verpflichtung darstellen. Und zwar nicht nur für die Katholiken, sondern für 

alle Christenmenschen. Während der gesamten Konzilszeit – und darüber hinaus – macht 

es sich Vischer zur Aufgabe, im Dienste der Ökumene die gemeinsamen 

Herausforderungen zu formulieren. Sein Bericht über die erste Sitzungsperiode bringt 

dies leitmotivisch zum Ausdruck: «Anfang, Atmosphäre, Bewegung! Mit diesen Worten ist 

zugleich auch angedeutet, dass sich heute noch nichts Endgültiges über das Konzil 

aussagen lässt. Wir befinden uns offenkundig in einer Zeit des Übergangs, und es wäre 

falsch, den Ausgang mit einem eiligen Urteil vorwegzunehmen. Es fehlt allerdings nicht 

an solchen Urteilen. Sie reichen von enthusiastischen Jubelrufen bis zu skeptischen 

Warnungen. Nicht selten wird uns bereits heute erklärt, das Konzil sei das grösste 

kirchengeschichtliche Ereignis des zwanzigsten Jahrhunderst (als ob wir wissen könnten, 

was in Gottes Plan verborgen ist), und gelegentlich wird mit der Monotonie des 

Unbeweglichen wiederholt, dass es zu eigentlichen Änderungen ohnehin nicht kommen 

könne. Solche Urteile gehen aber gerade an dem vorbei, was die erste Periode 

bedeutsam macht, nämlich an dem Umstand, dass eine Bewegung eingeleitet worden ist, 

die so viele Möglichkeiten in sich birgt. Türen, die als endgültig verschlossen galten, sind 

aufgestossen worden; Fragen, die als erledigt galten, werden neu gesehen und gestellt. 

Ich denke, es ist gerade dieser Vorgang, der das bisherige Konzilsgeschehen zu einer 

Herausforderung nicht nur an die einzelnen nicht-römischen Kirchen, sondern auch an 

den Ökumenischen Rat der Kirchen als ganzen werden lässt. Wir sind seit langem in einer 

Bewegung der Erneuerung begriffen. Sind wir aber wirklich bereit, die Fragen neu zu 

stellen und auf die neu gestellten Fragen dann auch mit Entschiedenheit Antworten zu 

suchen und zu geben?» 

(Michael Quisinsky; Zitat aus Lukas Vischer: Bericht über das 2. Vatikanische Konzil. In: 

Kirche in der Zeit. Evangelische Kirchenzeitung 18 [1963] 427-434, 427) 

 

 

16.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Das erste Konzil nach Auschwitz 

Am 16. März 1963 hält P. Yves Congar vor der israelitischen Gemeinde in Strasbourg 

einen Vortrag über das Konzil und die Juden. Sie reklamieren – und nach Ansicht von 

Congar zu Recht – dass das Konzil von ihnen sprechen müsse. «Das erste Konzil, das 

nach Auschwitz stattfindet, kann nicht nichts über diese Dinge sagen» (Co 1,357). 

Congar empfiehlt ihnen, sich als jüdische Gemeinde von Strasbourg an Kardinal Bea zu 

wenden. 

(emf) 

 

 

17.3.2012 (Weiteres) 

Konzilsmütter und Konzilstöchter 

Nachdem 1963 erstmals männliche Laien als Auditoren des Konzils zugelassen wurden, 

kamen 1964 fünfzehn Frauen dazu. 1965 stieg ihre Zahl auf dreiundzwanzig an. Im 

Verhältnis zu den über 2000 Bischöfen eine verschwindende Zahl – aber als Zeichen für 

die Öffnung der Kirche doch ein Anfang. 



Weitere Frauen trugen über die Infrastruktur des Konzilsbetriebes zum Konzil bei. Regina 

Heyder erinnert z.B. an ‹Gastgeberinnen› und ‹Übersetzerinnen›: 

«Im Foyer Unitas der ‹Damen von Bethanien› [...] versammelten sich die 

nichtkatholischen Konzilsbeobachter zu ihren wöchentlichen Besprechungen. Während 

der Konzilsjahre unterhielt das Foyer eine Art ökumenischen Salon, dessen Gäste 

Konzilsväter, Periti, die nichtkatholischen Beobachter, Laienauditorinnen und 

Laienauditoren sowie Journalistinnen und Journalisten waren. 

Paul VI. berief 1963 mehrere männliche Laienauditoren, die regelmässig ihre 

Lagebesprechungen im Ständigen Büro der ‹Organisations Internationales Catholiques› 

(O.I.C.) abhielten. Dort hat Dr. Maria Alberta Lücker – Referentin für internationale 

Beziehungen beim ZdK in Bonn (Zentralkomitee der deutschen Katholiken; AB) – 

mitgearbeitet. Für die Laienauditoren übersetzte sie die Konzilsschemata auf Englisch und 

Französisch und war bei deren Beratungen dabei. [...] 

Auch Sr. Maria Brüning, [...] Vorsitzende der Höheren Ordensoberinnen Deutschlands, 

nahm 1964 eine Woche in Rom an den Beratungen zur Erneuerung des Ordenslebens 

teil. In einem Interview hoffte sie, dass ‹die Kirche den Ordensfrauen Grundsätze 

darbiete, nach denen sie in innerer Freiheit und aufgeschlossen handeln könnten, ohne 

durch kirchliche Gesetze behindert zu sein›. Gleichzeitig beklagte sie, dass es noch ‹zu 

wenige Frauen gebe, die in der theologischen Auseinandersetzung unserer Tage einen 

eigenständigen Beitrag leisten können›. Tatsächlich wird es noch eine wichtige 

Begleiterscheinung des Konzils sein, dass sich Frauen in Gemeinden, Verbänden oder 

Orden um eine grössere theologische Kompetenz bemühen.» 

(AB; Regina Heyder: Frauen beim Konzil. In: Theologische Kommission des Katholischen 

Deutschen Frauenbundes e.V. (Hg.): Die Tür ist geöffnet. Das Zweite Vatikanische Konzil 

– Leseanleitungen aus Frauenperspektive. Münster: Aschendorff, 2013, 15f) 

 

 

18.3.2012 

Konzilsmütter und Konzilstöchter 

Es ist das Verdienst der Theologischen Kommission des Katholischen Deutschen 

Frauenbundes (KDFB), heute an die ‹Konzilsmütter› zu erinnern. Eine der Frauen auf 

dem Konzil, die Laienauditorin und ‹Konzilsmutter› Gertrud Ehrle (damals im Vorstand 

der ‹Arbeitsgemeinschaft katholischer deutscher Frauen›) notierte in der Schlussphase 

des Konzils einige Sätze, die bis heute nachklingen: Es «möge für uns in aller Welt der 

Auftrag lebendig werden, der durch dieses gewaltige, einmalige Ereignis, nicht nur für 

dieses Jahrzehnt, sondern für unser Jahrhundert, ja für alle Zeiten, aber eben doch 

zuerst an uns ergeht. Die Verantwortung, die daraus erwächst, fordert unsere Antwort. 

Sie bedeutet ein ernstes Sich-Mühen um die Verwirklichung der Konzilsbeschlüsse. Es 

darf zu keinem Müde-Werden kommen – keine Zögerung darf eine Verzögerung 

bringen.» 

Diese Sätze finden sich im Eingangskapitel eines Buches mit Leseanleitungen zum Konzil 

aus Frauenperspektive: Die Tür ist geöffnet. Das Zweite Vatikanische Konzil – 

Leseanleitungen aus Frauenperspektive, Münster 2013. 

Das Arbeitsbuch liefert wertvolle Informationen zum Konzil, zu den beteiligten Frauen 

und den Umständen ihrer Mitwirkung. Vor allem aber hilft das Buch beim Transfer der 

Konzilstexte in die Gegenwart. Eine reiche Sammlung an Vorschlägen zur Aneignung des 

Konzils (nicht nur) durch Konzilstöchter und Enkelinnen steht im Zentrum: 

Leseanleitungen zu den wichtigsten Konzilstexten.  

Die Dokumente des Konzils werden sachkundig vorgestellt, Auszüge kommentiert und für 



ein heutiges Publikum zugänglich gemacht. Wertvoll sind die Leseanleitungen für 

Gruppen: Auf jedes vorgestellte Dokument folgen ‹Fragen aus Frauenperspektive› und 

‹Methodische Ideen›. So wird aus dem spannend aufbereiteten Konzilslesebuch zugleich 

ein Arbeitsbuch – und das Konzil ein lebendiger Auftrag. 

Die vorliegende Leseanleitung ist eine Brücke von den Konzilsmüttern zu ihren Töchtern 

und Enkelinnen, die auch von Söhnen und Enkeln erprobt werden darf. 

(AB; zit. nach: Theologische Kommission des Katholischen Deutschen Frauenbundes e.V. 

(Hg.): Die Tür ist geöffnet. Das Zweite Vatikanische Konzil – Leseanleitungen aus 

Frauenperspektive. Münster: Aschendorff, 2013, 13) 

 

Theologische Kommission des Katholischen Deutschen Frauenbundes e.V. (Hg.): Die Tür 

ist geöffnet. Das Zweite Vatikanische Konzil - Leseanleitungen aus Frauenperspektive, 

Münster 2013 ISBN 978-3-402-13014-8 

 

 

19.3.2013 (Personen) 

Abt Basilius Niederberger 

Vom heiligen Josef war hier im Konzilsblog schon im Rückblick auf den 10. November 

1962 die Rede (Hyperlink http://www.kath.ch/nucleus/konzilsblog.php?itemid=6739). Er 

scheint mehrfach für Schmunzeln gesorgt zu haben. Denn schon zuvor notiert Abt 

Basilius Niederberger von Mariastein in seinem Tagebuch: «Die Bemerkung eines 

Bischofs, man solle nur echte Reliquien verehren und die ‹Lac B.M.V.› [Milch der seligen 

Jungfrau Maria] und das ‹Cingulum S. Joseph› [den Gürtel des hl. Josef] und dergleichen 

Reliquien solle man ehrfürchtig begraben und nicht mehr erwähnen, erregte Heiterkeit 

am Grab des hl. Petrus» (22.10.1962). 

Abt Basilius Niederberger (1893-1977) war von den Schweizer Benediktinern gezielt ans 

Konzil gesandt worden. Als Abt Benno Gut von Einsiedeln zum Abtprimas gewählt wurde, 

verlor die Schweizer Kongregation ihren Präses. Statt wie üblich den neuen Einsiedler 

Abt, Raymund Tschudi, zum neuen Präses zu wählen, entschied man sich dafür, dieses 

Amt dem Abt von Mariastein zu übertragen. Denn der Abt von Einsiedeln konnte als 

solcher ohnehin am Konzil teilnehmen. Einen anderen Abt als ihn zum Präses zu wählen 

hiess: einen zweiten Benediktinerabt zum Konzil entsenden zu können. 

Auszüge aus dem Tagebuch von Abt Basilius ebenso wie weitere interessante Beiträge 

zum Konzil sowie interessantes Bildmaterial aus dem Nachlass des Strasbourger Bischofs 

Elchinger sind in einem Themenheft zum Konzil veröffentlicht, das vom 

Benediktinerkloster Mariastein herausgegeben wurde. 

Es ist erhältlich bei der Redaktion «Mariastein», Benediktinerkloster, CH-4115 Mariastein, 



redaktion@kloster-mariastein.ch für CHF 5.- plus Versandspesen. 

(emf) 

 

 

20.3.2013 

Heute, nach 50 Jahren 

Die Rubrik des Konzilsblogs «Heute vor 50 Jahren» soll für einmal umgekehrt werden. 

Denn «heute, nach 50 Jahren» finden wir uns mitten im Leben an «heute vor 50 Jahren» 

erinnert. 

Es ist bereits wiederholt gesagt worden, dass Papst Franziskus in manchen Zügen an 

Papst Johannes XXIII. erinnert. Il Papa buono mit seiner Herzlichkeit – er hat in Papst 

Franziskus einen echten Nachfolger gefunden. Das heisst auch schon jetzt: Wie immer 

dessen «Programm» aussehen wird: Wer sich darauf berufen will, sei es hinsichtlich der 

Vision der armen Kirche, sei es hinsichtlich der Geschwisterlichkeit, kann dies authentisch 

nur tun, wenn er sich auch von seiner kommunikativen Herzlichkeit anstecken lässt. 

Wie Johannes XXIII. – und in anderen Rahmenbedingungen mit offenkundigeren 

Konsequenzen – hat Papst Franziskus den Mut, sich selbst zu sein, selbst wenn das 

Konventionen bricht und nicht bei allen auf Verständnis stösst. 

Eine andere Parallele war bereits am ersten Abend zu erkennen, als Papst Franziskus sich 

betont als Bischof von Rom vorstellte. Auch Johannes XXIII setzte diesen Akzent, indem 

er seinen Bezug zur Lateranbasilika unterstrich und vor dem gesamtkirchlichen Konzil 

eine Diözesansynode einberief. 

Ich könnte mir vorstellen, dass auch ein anderer Charakterzug beide verbindet: das 

Selbstbewusstsein, welche Aufgabe ihnen mit ihrem Amt gegeben ist. Papst Johannes 

XXIII. soll über die Kurienmitarbeiter einmal gesagt haben: «Es sind eifrige Männer, aber 

nicht sie regieren die Kirche. Das Amt habe ich.» Auch der Jesuit im Papstamt wird 

(hoffentlich) um seine Leitungsaufgabe sehr wohl wissen. 

Zu wünschen ist, dass der Gegenwind, der ihm ins Gesicht blasen wird, nicht jenen Grad 

der Ablehnung erreicht, wie sie in einem Kardinal Siri zugeschriebenen Wort zum 

Ausdruck kommt: «Die Kirche wird 50 Jahre brauchen, um sich von den Irrwegen 

Johannes‘ XXIII. zu erholen». Im Gegenteil: Heute, nach 50 Jahren lassen wir uns gern 

durch Papst Franziskus an Papst Johannes XXIII. erinnern. 

(emf) 

 

 

21.3.2013 (Weiteres) 

Kirchenfrühling 

«Bei der Eröffnung des Konzils hat Papst Johannes den Wunsch ausgesprochen, es möge 

zu einem Frühling der Kirche werden. Sein Wunsch und seine Hoffnung haben sich erfüllt. 

Doch wie in jedem Frühling, so treten auch bei der kirchlichen Erneuerung Wetterstürze 

und Verzögerungen ein. […] 

In der Natur kann der Frühling nur dann voll zur Wirkung kommen, wenn man die Bäume 

und Sträucher beschneidet. Doch muss man Hecken- und Baumschere mit Sorgfalt und 

Vorsicht handhaben. 

Wenn man die kahlen, vieler Äste und Zweige beraubten Bäume sieht, kann man sich 

kaum vorstellen, dass daraus neues Leben entstehen und aus diesem Winter ein Frühling 

erblühen wird. 

Je mehr man Abstand gewinnt, desto klarer wird man erkennen, dass das Zweite 

Vatikanum ein Konzil von aussergewöhnlicher Bedeutung war; und man wird sehen, dass 



gewisse Zweige und Ranken nur abgeschnitten wurden, damit der Baum sich besser 

entfalten kann». 

(Kardinal Léon-Joseph Suenens: Die Mitverantwortung in der Kirche. Salzburg: Otto 

Müller, 2. Auflage 1969, 9f) 

 

 

22.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Gefährliche Männer 

P. Marie-Dominique Chenu OP trifft im Oktober 1963 P. Ernesto Balducci. Dieser hatte 

mit verschiedenen Artikeln in seiner Zeitschrift «Testimonianze» Kritik auf sich gezogen, 

unter anderem, weil er einen Wehrdienstverweigerer verteidigt hatte. Auf Entscheidung 

des Heiligen Offiziums musste er Florenz verlassen und nach Rom ins «Exil» gehen. 

Bei dieser Gelegenheit fällt Chenu ein schon Monate zurückliegendes Telefonat ein. «Ein 

Telefonat aus dem Heiligen Offizium im letzten März: ‹Haben Sie sich während des 

Konzils mit P. Congar und P. de Lubac getroffen?› – ‹Ja.› – ‹Es wäre besser, nicht mit 

ihnen zu verkehren; denn das sind gefährliche Männer›» (Ch 141). 

(emf) 

 

 

23.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Zweite Sitzung der Koordinierungskommission 

Vom 25. bis 29. März 1963 tritt die Koordinierungskommission (vgl. Blogeintrag vom 

14.12.2012 http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93767) erneut zusammen. 

In wenigen Tagen werden alle Schemata daraufhin gesichtet werden, ob sie im Sinne der 

Konzilsdiskussion überarbeitet wurden und ob sie in der vorliegenden Fassung den 

Bischöfen zugeschickt werden können. Zudem braucht es Kürzungen; Wiederholungen 

sollen vermieden werden. Geboten ist die Weisheit der Zurückhaltung: Die 

Koordinierungskommission soll darüber wachen, dass umstrittene Fragen (quaestiones 

disputatae), die erst noch theologischer Reflexion bedürfen, vom Konzil nicht vorschnell 

entschieden werden. Am 28. März 1963 wird Papst Johannes XXIII. persönlich an der 

Sitzung teilnehmen. Wie wir bald sehen werden, bleibt die Situation spannungsvoll. 

(emf; Jan Grootaers: Zwischen den Sitzungsperioden. Die «zweite Vorbereitung» des 

Konzils und ihre Gegner. In: A 2,421-617,449-452) 

 

 

24.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Duell zwischen Cento und Ottaviani 

Es sind verschiedene Anregungen, die seit Herbst 1962 zusammenkommen und zum 

Entstehen des Schemas XVII, später Gaudium et spes, beitragen. Zu nennen ist vor 

allem das von Kardinal Suenens eingebrachte Motiv der Ecclesia ad extra (vgl. 

Konzilsblog vom 4.12.2012), das in der Kommission für das Laienapostolat formulierte 

Desiderat, vom sozialen Einsatz der Laien zu sprechen (vgl. Konzilsblog vom 

31.12.2012), sowie ein Vorschlag Kardinal Liénarts, ein Schema De homine [Über den 

Menschen] zu entwerfen. Als die Koordinierungskommission im Januar 1963 dafür grünes 

Licht gibt, entwirft eine Gruppe von Fachleuten zunächst einen Vorentwurf, der in einer 

Kommission unter Leitung der Kardinäle Cento und Browne revidiert wird. 

Am Vorabend der zweiten Sitzung der Koordinierungskommission (ab 25. März 1963) 

kommt es zu einer spannungsvollen Situation. Kardinal Ottaviani weigert sich, den 

erarbeiteten Entwurf des Schemas XVII der Koordinierungskommission vorzulegen, bevor 



er nicht von der Kommission für die Glaubenslehre überprüft und gutgeheissen worden 

ist – eine Demütigung für Kardinal Cento ebenso wie eine Blockade für die Weiterarbeit. 

Jan Grootaers hält die Dramatik der Situation fest: «Ganz Rom hielt im März 1963 den 

Atem an, denn in dem Duell zwischen Cento und Ottaviani stand viel auf dem Spiel» (A 

2,443). Nicht zuletzt wäre es ein Präzedenzfall für andere Texte gewesen. Der Forderung 

Ottavianis wird schliesslich nicht nachgegeben; der Entwurf des «Schemas XVII» wird am 

29. März 1963 in der Koordinierungskommission diskutiert – allerdings ohne Kardinal 

Ottaviani, der sich der Teilnahme verweigert. 

(emf; vgl. Jan Grootaers: Zwischen den Sitzungsperioden. Die «zweite Vorbereitung» des 

Konzils und ihre Gegner. In: A 2,421-617,442f) 

 

 

25.3.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Ordensleben auf dem Weg zu grösserer Weite 

«In der Kürze liegt die Würze» – gemäss diesem deutschen Sprichwort äusserte sich 

Kardinal Döpfner in der Sitzung der Koordinierungskommission vom 27. März 1963 

lobend über die rigorose Kürzung des Schemas zum Ordensdekret. Zumindest darüber. 

Denn dann wiederholte er seine schwerwiegenden Kritikpunkte: Es fehle der 

christologische Charakter des Ordenslebens, seine zeichenhafte Funktion in der Kirche 

und die Verbundenheit der Ordensleute mit den anderen Gliedern des Volkes Gottes. Der 

Spielraum für den Erneuerungsprozess der Orden soll nicht so eng gefasst werden. Die 

Welt werde einseitig negativ gesehen, anstatt sie auch als Schöpfung Gottes und als Ort 

zu verstehen, «an dem Christus mittels der Kirche durch seinen Geist gegenwärtig» ist 

(zit. nach Joachim Schmiedl). Ein Teil der Koordinierungskommission stimmte Kardinal 

Döpfner zu, ein anderer war mit dem vorliegenden Schema zufrieden. Die 

Ordenskommission schloss (voreilig) daraus, dass der Entwurf keine grössere 

Bearbeitung bräuchte. Das rief im Folgenden Protest hervor. Dabei ging es auch darum, 

dass den Orden geholfen wird, «aus ihrer vielfach engen Mentalität etwas 

heraus[zu]kommen in eine grössere Weite hinein» (Karl Rahner 22.4.1963). 

Gleichzeitig wurde das Kirchenschema besprochen. Hier diskutierte man im Blick auf die 

Orden die Frage, ob es ein eigenes Kapitel geben soll oder ob die Aussagen über das 

Ordensleben in ein Kapitel über die allgemeine Berufung zur Heiligkeit integriert werden. 

Kardinal Suenens und andere wollten damit dem Eindruck wehren, «dass 

Vollkommenheit und Heiligkeit gleichsam Monopole sind, die für die Religiosen reserviert 

sind» (Relatio vom 28.3.1963). Er setzte hinzu, dass diese neue Anordnung «von allen 

Gläubigen […] gut und zustimmend angenommen werden» würde. Dieser «Kapitelstreit» 

zog sich über längere Zeit hinweg. Letzendlich entstanden zwei aufeinanderfolgende 

Kapitel, die auf dem Hintergrund der Entstehungsgeschichte zusammen gelesen werden 

müssen. 

(Sr. Anneliese Herzig MSsR) 

 

 

26.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Bischofskonferenzen als Beratungs- und Entscheidungsorgane 

Am 26. März 1963 stellt Julius Kardinal Döpfner der Koordinierungskommission die 

Textvorlage über die Bischöfe vor. 

War bereits im Januar 1963 auf der Notwendigkeit, über die Bischofskonferenzen zu 

sprechen, insistiert worden (vgl. 26.1.2013: 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93807), so berichtet Döpfner nun über 



die Verbesserung des Kapitels zu den Bischofskonferenzen im überarbeiteten Text. Der 

praktische und pastorale Nutzen der Bischofskonferenzen wird hervorgehoben: «Obwohl 

jeder einzelne Bischof unter der Autorität des Bischofs von Rom der eigentliche, 

ordentliche und unmittelbare Hirte der ihm anvertrauten Diözese ist, ist es dennoch sehr 

angebracht, dass sich alle Bischöfe desselben Landes zu einem Gremium oder einer 

Konferenz zusammenfinden und zu festgesetzten Zeiten treffen, um die katholische 

Sache in ihrem gesamten Gebiet durch gegenseitige Beratung fruchtbarer und wirksamer 

zu fördern und zu koordinieren» (AS 5/1,306; Übersetzung nach Winterkamp 251). 

Die zentrale Frage ist, wann Beschlüsse der Bischofskonferenz den einzelnen Bischof 

juridisch binden. Der Entwurf nennt dafür vier Fälle: Fragen, die durch das Kirchenrecht 

oder den Apostolischen Stuhl den Bischofskonferenzen zugewiesen werden; Erklärungen 

von grösserem Gewicht im Namen der Bischofskonferenz; Angelegenheiten von 

nationaler Bedeutung, die mit der staatlichen Autorität verhandelt werden müssen; ein 

gemeinsames Vorgehen in schwerwiegender Sache, bei der eine absolute Mehrheit der 

Konferenz für eine juridische Bindung eintritt. 

Mitglieder der Bischofskommission (die Vollversammlung tritt nicht zusammen – siehe 

dazu am 1. April 2013 …) werden nach der Sitzung der Koordinierungskommission 

erwirken, dass die erforderliche Mehrheit für juridisch bindende Entscheidungen von einer 

absoluten auf eine Zwei-Drittel-Mehrheit heraufgesetzt wird. Das nachkonziliare 

Bestreben zur Schwächung der Bischofskonferenzen zeichnet sich hier bereits ab. 

(emf; vgl. Klaus Winterkamp: Die Bischofskonferenz zwischen «affektiver» und 

«effektiver Kollegialität». Münster: LIT, 2003 [Studien zur systematischen Theologie und 

Ethik 43], 250-252) 

 

 

27.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

«… um nicht der protestantischen Gefahr zu verfallen» 

Am 27. März 1963 steht auf der Traktandenliste der Koordinierungskommission unter 

anderem das Schema «Über die göttliche Offenbarung». Kardinal Liénart, der Bischof von 

Lille (Belgien), trägt einen vorsichtig optimistischen Bericht vor. Er lobt die Arbeit der 

sogenannten «Gemischten Kommission» (zu der Mannschaft von Kardinal Ottaviani war 

noch jene - bibeltheologisch und ökumenisch ausgerichtete - des «Einheitssekretariats» 

von Kardinal Bea dazugekommen) und hält die inhaltlich gefundenen Kompromisse für 

tragfähig. Er schliesst seinen Bericht: «Nach langen Diskussionen hat die Gemischte 

Kommission einen Text des ersten Kapitels des Schemas verabschiedet, der sich mit den 

früheren Konzilien im Einklang befindet. Ich schlage deshalb vor, dass unsere 

Kommission [also die ‹Koordinierungskommission›] die Arbeit der Gemischten 

Kommission für lobenswert erklärt und das Schema zur Konstitution über ‹Die göttliche 

Offenbarung› in seinem gegenwärtigen Zustand approbiert». Bereits die anschliessende 

Diskussion machte tiefgreifende theologische Unterschiede deutlich, die eine Fortsetzung 

der Arbeit an diesem Text zu blockieren drohten. So bemängelte Kardinal Confalonieri, 

dass die heilige Schrift, die Tradition und das kirchliche Lehramt in einem Atemzug 

genannt würden. Seiner Meinung nach seien die heilige Schrift und die Tradition «eine 

Sache und das Lehramt eine andere». Ottaviani konterte, dass die Formulierungen über 

die Bedeutung des Lehramt mit Bedacht gewählt worden seien, «um zu vermeiden, der 

protestantischen Gefahr zu verfallen» (AS 5/1,449). Bis zu einer grundsätzlichen Klärung 

der offenbarungstheologischen Fragen und einer Darstellung des Themas in einem neuen 

(nicht antiprotestantisch-kontroverstheologisch geprägten) Horizont, war es noch ein 

weiter Weg. 



(Hanjo Sauer) 

 

 

28.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Erster Durchbruch für ein neues Kirchenschema 

In der letzten Woche der ersten Konzilsperiode war der Entwurf De Ecclesia gleichsam 

öffentlich zerzaust worden. So gross waren die Vorbehalte, dass schon vor der Verteilung 

des Schemas erste Gegenentwürfe zirkuliert hatten. 

Die weitere Arbeit an diesem Thema sollte zum historischen Schulbeispiel für die 

konziliaren Prozesse zwischen den Sessionen werden. Die Kommission für die 

Glaubenslehre musste den Revisionsauftrag akzeptieren und setzte eine 

Unterkommission ein, welche aus sieben Konzilsvätern bestand. Deren Berater leisteten 

die entscheidende Konzeptarbeit. Es sollte sich als wahrer Glücksfall erweisen, dass sich 

darunter mit Karl Rahner, Gérard Philips und Jean Daniélou Theologen von Rang 

befanden, die bereits seit längerer Zeit mit der Kirchenthematik befasst waren. 

Die «Kommission der Sieben» erarbeitete eine vollständig neue Fassung des Schemas. 

Grundlagen waren die Einwände aus der Konzilsaula und eine Reihe von Entwürfen, 

darunter ein Text aus der Feder von Philips selbst. Bald lagen zwei Kapitel vor: Im ersten 

war das Wesen der Kirche als mystischer Leib Christi dargestellt, das zweite entwickelte 

eine neue Sicht auf die Kollegialität der Bischöfe; beide sollten sich später in den Kapiteln 

1 und 3 der Konstitution Lumen Gentium wieder finden. Obwohl die Darstellung sehr 

unterschiedlichen Interessen Rechnung trug und die hierarchische Sicht des ersten 

Vatikanischen Konzils vollständig aufnahm, erfuhr das Projekt Widerstand und es gab 

Versuche zur Verzögerung. Am 28. März 1963 aber erfolgte eine Art Durchbruch: An 

diesem Tag erstattete Kardinal Léon-Joseph Suenens der Koordinationskommision einen 

engagierten Bericht und pries den neuen Text als «versöhnlich, kohärent und 

ausgewogen». Dieses Wort hatte Gewicht – es ermöglichte die Zustimmung und ebnete 

den Weg für die neue ekklesiologische Sichtweise des Konzils. 

(Markus Ries; vgl. Jan Grootaers: Zwischen den Sitzungsperioden. Die «zweite 

Vorbereitung» des Konzils und ihre Gegner. In: A 2,421-617, hier 464-482) 

 

 

29.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Die Themen von Schema XVII 

Gegen den Widerstand von Kardinal Ottaviani (siehe Konzilsblog vom 24.3.2013) wird in 

der Koordinierungskommission am 29. März 1963 über den Entwurf von Schema XVII 

diskutiert. Kardinal Cento gesteht den vorläufigen Charakter des Entwurfs, der noch nicht 

von der dazu eingesetzten Gemischten Kommission durchgesehen werden konnte, zu, 

hält es aber für opportun, dass die Koordinierungskommission über den Stand der Dinge 

informiert wird. 

Der Entwurf hat sechs Kapitel: über die wunderbare Bestimmung der Person, die 

menschliche Person in der Gesellschaft, die Ehe und Familie, die menschliche Kultur, 

wirtschaftliche Ordnung und soziale Gerechtigkeit und über die Gemeinschaft der Völker 

und den Frieden. 

Der Berichterstatter Kardinal Suenens postuliert eine positivere und pastoralere 

Darlegung. Bereits in dieser Kommissionssitzung wird von einer bevorstehenden 

Enzyklika über den Frieden gesprochen, die bei der Überarbeitung des 6. Kapitels zu 

berücksichtigen wäre. Die Enzyklika Pacem in terris von Papst Johannes XXIII. wird am 

11. April 1963 erscheinen. 



(emf; vgl. A 2,498f; AS 5/1,504-508.512-514) 

 

 

30.3.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Das Bischofkollegium: eine verzichtbare Struktur der Kirche? 

Schon früh zeichnet sich im Konzilsverlauf ab, dass das Thema «Kollegialität» und ihre 

Verwirklichungsformen ein sensibler Konfliktpunkt der Konzilsdiskussionen sein wird. 

Die eine Richtung sieht die Kirche auf Petrus und die Apostel gegründet und schreibt 

deswegen den Bischöfen nicht nur eine diözesane, sondern auch gesamtkirchliche 

Verantwortung zu. Entsprechend stellt sich die Frage nach Strukturen solcher 

Verantwortung auf gesamtkirchlicher Ebene, wofür immer wieder ein gesamtkirchlicher 

«Leitungsrat» postuliert wird. Nicht zuletzt die in der Konzilsaula präsente orientalische 

Tradition legt zudem regionale Verwirklichungsformen der Kollegialität analog zu den 

Patriarchaten nahe. In diesem Sinne rücken die bereits existierenden 

Bischofskonferenzen in neues Licht, und es stellt sich die Frage nach deren Aufwertung. 

In diesem Sinne äussern sich nicht zuletzt Bischöfe aus nichteuropäischen Ländern, die 

durch die europäisch dominierte und zentralistische Leitung der Kirche ihre spezifischen 

Situationen nicht hinreichend berücksichtigt sehen. 

Der anderen Richtung sind solche Vorstellungen ein Dorn im Auge. Sie sehen darin den 

Primat des Papstes gefährdet. Für sie besteht die Kirche vornehmlich aus dem Papst. 

Nicht zu Unrecht vermutet Congar (vgl. Blogeintrag vom 12.3.2013 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m96988), dass Kurienangehörige auch 

ihre eigene Macht beeinträchtigt sehen. Manche Vertreter dieser Richtung wollen zudem 

die Autorität der Bischöfe in ihren Bistümern in keiner Weise kollegial eingebunden und 

insofern «beeinträchtigt» sehen. Zu dieser Richtung gehören Kurienangehörige ebenso 

wie ein Konzilsvater wie Marcel Lefebvre, was vielleicht ein erklärender Faktor für die 

zögerliche Umsetzung von Kollegialitätsstrukturen in der Gegenwart ist. 

In krasser Weise äussert sich Giuseppe Kardinal Siri von Genua am 30. März 1963 in der 

Zeitschrift America zu diesem Thema. Er postuliert ein Ende der «Mehrdeutigkeiten» um 

das Thema der Kollegialität. «Der Papst ist auch der Stellvertreter Christi auf Erden, und 

er wäre es sogar dann, wenn es gar kein Bischofkollegium gäbe» (zit. nach A 2,622). 

(emf) 

 

 

31.3.2013 (Weiteres) 

Frieden 

Die Berliner Mauer war erst knapp zwei Jahre alt. Die Kubakrise lag ein halbes Jahr 

zurück. Die Welt befand sich im Kalten Krieg – und der Abgrund einer atomaren 

Katastrophe gehört zum Hintergrundbild des Konzils wie die Gerichtsszenen der 

Sixtinischen Kapelle zur Papstwahl. 

Johannes XXIII. sah an der Gefahr nicht vorbei. Seine Sorge um den Frieden liess ihn 

alte Gräben überwinden. Auch Kommunisten konnten Menschen guten Willens sein. 

Wenn es dem Frieden diente, so sprach nichts gegen eine gute Kooperation. Das waren 

ganz neue Töne aus dem Vatikan, der über lange Zeit seine Feindbilder eifrig gepflegt 

hatte.  

Längst gab es schon eine Friedensinitiative, die sich ausgerechnet mit dem höchsten 

christlichen Fest verband: Die Ostermärsche. Menschen guten Willens machten ihre 

Friedenshoffnungen und Bedrohungsängste in vielen Ländern sichtbar, sie gingen auf die 

Strasse, sangen und demonstrierten – Prozessionen der Friedenssehnsucht. Johannes 



XXIII. wird bald noch deutlicher zu dieser Art gemeinsamer Ostern, gemeinsamer 

Hoffnung und gemeinsamen Lebens aufrufen. 

(ab) 

 

 

1.4.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Konziliarer Aprilscherz 

Die Konzilskommission De episcopis [Über die Bischöfe] wird von Kardinal Marella 

präsidiert. Wiederholt (A 2,539 Anm. 228 zählt vier Einladungsbriefe auf) kündigt er eine 

Vollversammlung dieser Kommission an. Jedes Mal wird die Versammlung wieder 

abgesagt. An deren Stelle formiert Kardinal Marella mit Hinweis auf die zeitliche 

Belastung der Bischöfe und die langen Wege nach Rom eine Unterkommission aus 

Kommissionsmitgliedern, vor allem solche, die in Rom und Umgebung wirken – eine 

«Rumpfkommission», wie sie von Klaus Mörsdorf genannt wurde. Besonderen Einfluss 

hat darin Bischof Carli von Segni – ein ausgesprochener Gegner einer Erneuerung der 

Ekklesiologie und der Theologie des Bischofsamtes. 

Auch die Einladung vom 1. April 1963 für eine Versammlung Anfang September macht 

dem Datum alle Ehre. April April … 

So kommt diese Konzilskommission zwischen Dezember 1962 und November 1963 kein 

einziges Mal zusammen. «Sie wird mithin weder Gelegenheit gehabt haben, den Entwurf 

desjenigen Dekretes zu studieren, das sie selbst direkt betrifft, noch, es zu verbessern 

oder vor der Konzilsdebatte zu verabschieden» (Jan Grootaers, in: A 2,539). 

(emf) 

 

 

2.4.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Einsetzung einer Codex-Kommission 

Während der Sitzung der Koordinierungskommission Ende März wird der Wunsch 

geäussert, eine Kommission für die Reform des Kirchenrechts zu errichten. Dieser 

Wunsch wird an Papst Johannes XXIII. weitergeleitet, der bereits am 28. März 1963 bei 

seinem persönlichen Besuch in der Koordinierungskommission mitteilt, dass er diese 

Kommission einrichten wird. 

Am 2. April 1963 erhält Kardinal Döpfner bereits einen Brief von Johannes Wagner, in 

dem dieser ihm zur Ernennung in diese Kommission gratuliert (vgl. Dö 401f). Schliesslich 

sei das eine äusserst wichtige Sache. 

In seiner Antwort zeigt sich Döpfner «alles andere als glücklich» über diese Berufung in 

die Codex-Kommission, räumt aber ein: «Aber natürlich haben Sie recht, wenn wir 

wollen, dass dabei etwas Rechtes herauskommt, müssen wir uns auch einsetzen, und 

müssen froh sein, wenn dies uns möglich ist» (Dö 405). 

(emf) 

 

 

3.4.2013 

Erst die Kirche verstehen, dann der Kirche ein Gesetz geben 

Mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil sollte auch das Kirchenrecht grundlegend 

überarbeitet werden. Das hat schon Papst Johannes XXIII. bei der Ankündigung des 

Konzils so angemeldet. Die Überarbeitung galt besonders dem universal geltenden 

Kirchenrecht, das seit 1917 in einem positiv-rechtlichen Sinn gefasst war im Codex Iuris 

Canonici (CIC). So wurde 1963 eine Kommission eingesetzt, welche sich mit der 



Überarbeitung des CIC zu befassen hatte. Der erste Beschluss dieser Kommission war so 

einfach wie wichtig: Man möge mit der konkreten Überarbeitung zuwarten, bis die 

Erkenntnisse des Konzils vorliegen. Nicht das Kirchenrecht leitete die Konzilsväter in 

ihren Überlegungen, sondern umgekehrt: Die Aussagen des Konzils, deren Vorstellung 

über die Kirche, ihre Aufgabe, ihre Stellung in der Welt, ihre innere Organisation etc. 

waren der Ausgangspunkt, auf dem das universale Kirchenrecht der lateinischen Kirche 

überarbeitet wurde. Insofern ist öfter davon die Rede, der überarbeitete CIC (in Kraft 

gesetzt am 25. Januar 1983) sei das letzte Konzilsdokument. In dieser Logik wäre er 

dann allerdings das zweitletzte Konzilsdokument, da man den 1990 promulgierten Codex 

Canonum Ecclesiarum Orientalium nicht vergessen darf. 

(Claudius Luterbacher) 

 

 

4.4.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

I. und II. Vaticanum – Stationen einer Kirche auf dem Weg durch die Zeit 

Der italienische Franziskaner Umberto Betti (1922-2009) gehört zu den Theologen, deren 

Wirken und Werk den Weg der Kirche durch die Zeit veranschaulicht, auf dem die beiden 

Vatikanischen Konzilien entscheidende Stationen sind. Dass der am Antonianum lehrende 

Betti seine historischen und theologischen Kenntnisse in die Diskussionen des II. 

Vaticanums einbringen konnte, verdankte der Spezialist des I. Vaticanums nicht zuletzt 

seiner Beratertätigkeit für den Florentiner Erzbischof Ermenegildo Florit (1901-1985). 

Während die erste Sitzungsperiode für Betti noch wenig Arbeit mit sich brachte, änderte 

sich dies nach seiner Ernennung zum Peritus am 25. März 1963. Florit erteilte ihm Anfang 

April 1963 von Chiavari aus, wo er eine Bronchitis auskurierte, die er sich in Rom 

zugezogen hatte, erstmals mehrere Arbeitsaufträge im Hinblick auf die bevorstehenden 

Kommissionssitzungen. Am 4. April 1963 bat er ihn, «i punti più delicati» in einigen 

Schemata einer Analyse zu unterziehen. Die Zusammenarbeit zwischen Betti und Florit 

wurde in der Folge immer intensiver, Bettis Tätigkeit als Peritus erlangte nicht zuletzt für 

die konziliaren Aussagen zur Offenbarung und zur Kollegialität Bedeutung. In beiden 

Fällen eröffnete das II. Vaticanum für den weiteren Weg der Kirche durch die Zeit 

weitreichende pastorale und theologische Perspektiven. Betti selbst war nach dem Konzil 

u.a. Mitglied der Kommission « Glaube und Kirchenverfassung » des Ökumenischen Rates 

der Kirchen und wurde 2007 Kardinal. 

Michael Quisinsky (Zitat in: Umberto Betti: Diario del Concilio. 11 ottobre 1962-Natale 

1978. Bologna 2003, 17 bzw. 188). 

 

 

5.4.2013 (Weiteres) 

Was gerade zu Ende ging. Die Gegnerschaft der Kirche gegenüber der modernen 

Welt 

Mit dem Konzil hat die Kirche ihre Beziehung zur Welt grundlegend erneuert. In drei 

kleinen Beiträgen skizziert Rainer Bucher den Weg der Kirche zu einer neuen Haltung 

gegenüber der Welt. (ab) 

 

1791 hatte Papst Pius VI. seinen Gläubigen erklärt, die ganze «absurde Freiheitslüge» 

liefe darauf hinaus, die katholische Religion zu vernichten, widerspräche zutiefst Vernunft 

und Offenbarung (Enzyklika Quod aliquantum vom 10.3.1791). 

Von der Französischen Revolution bis zum II. Vatikanischen Konzil stand die katholische 

Kirche in offener Gegnerschaft zum Projekt der bürgerlichen Moderne. Mit der 



augustinischen Parole «Keine Freiheit für den Irrtum» vertrat man eine Staatsauffassung, 

die rechtspolitisch ständisch orientiert war, sich auf ein übergeschichtliches Naturrecht 

berief und die religiöse Einheitlichkeit des Staates und seine enge Verbindung mit der 

Kirche forderte.  

Der Staat wurde als eine dem Menschen vorgegebene Ordnung definiert, in der die 

Einheit von Recht und Moral zu gelten habe. Das Individuum wurde von seiner 

Einbindung in diese Ordnung her gedacht, wahre Freiheit als Gehorsam gegen die von 

Gott vorgegebene Ordnung bestimmt. Diese Ordnung konnte interpretiert, nicht aber 

gestaltet werden. Sozialpolitisch war diese Staatsauffassung paternalistisch geprägt: Es 

waren die vorgegebenen Autoritäten, welchen es zukam, für das Wohl aller Mitglieder der 

Gesellschaft zu sorgen. Demokratie, Menschenrechte, Religionsfreiheit waren diesem 

Denken zutiefst fremd und verdächtig.  

Die Enzyklika Mirari vos Gregors XVI. (1832), Quanta cura und der Syllabus errorum 

Pius’ IX. von 1864 sowie die Dogmen des I. Vatikanums vom Iurisdiktionsprimat und der 

Unfehlbarkeit des Papstes waren Programmschriften einer konservativen kirchlichen 

Zentralisierung innerhalb der entstehenden liberalen Gesellschaft. Sie entwerfen das 

Projekt, die katholische Kirche als zeitlose Grösse über der Geschichte zu entwickeln. Der 

Zeitbezug wurde paradoxal auf einen Gegenbezug gestellt. Binnenkirchlich hatte dieses 

Projekt durchaus Erfolg, zumal die Innenbeziehungen der katholischen Kirche sehr gezielt 

auf das gläubige Individuum hin ausgerichtet wurden. Die Aussenrelationen der Kirche 

aber wurden über Konkordate als zwischenstaatliche Beziehungen organisiert.  

(Rainer M. Bucher) 

 

6.4.2013 (Weiteres) 

Was gerade zu Ende ging. Risse im Projekt der pianischen Kirche 

Anfang des 20. Jahrhunderts zeigten sich Risse im Projekt der Pianischen Kirche, vor 

allem im Bereich der wissenschaftlichen Theologie. Das Lehramt griff mit einer Reihe von 

Dekreten ein und verhinderte die Aufnahme moderner Wissenschaftsmethodiken und 

moderner philosophischer Ansätze in die katholische Theologie. Man sah die Gefahr, dass 

Glaube und Kirche zu einem Folgeprodukt des religiösen Subjekts und zudem 

geschichtlich relativiert würden. Die katholische Theologie litt in ihrer wissenschaftlichen 

Reputation bis zum II. Vatikanum an dieser lehramtlichen Disziplinierung. 

Die Hierarchie war dabei auch gesellschafts- und kirchenpolitisch motiviert. Dies belegt 

schon die Enzyklika Aeterni Patris Leos XIII. aus dem Jahre 1879 mit ihrer ungemein 

wirkungsmächtigen Empfehlung der thomistischen Philosophie. Die damals vollzogene 

kirchenamtliche Abkehr von der zeitgenössischen Philosophie, die  man als 

«Subjektivismus» und «Relativismus» etikettierte und auf den «Phänomenalismus» Kants 

zurückführte, geschah – nach einer Äusserung Jacques Maritains – in der Annahme, dass 

«das Problem der christlichen Philosophie und dasjenige einer christlichen Politik nur die 

spekulative und praktische Seite ein und desselben Problems bilden» (De Bergson à 

Thomas d’Aquin, Paris 1947, 134f.). 

Aber nicht nur in der wissenschaftlichen Theologie, auch in der institutionellen Struktur 

der Kirche wie in der Glaubenspraxis der Einzelnen lagerten Sprengsätze für die pianische 

Sozialform der Kirche. Denn deren relative Stabilität beruhte auf der Abwehr von 

Pluralitätsirritationen durch sehr spezielle, sehr heikle Balancen von Vereinheitlichung 

und kontrollierter Pluralisierung in Frömmigkeitsformen und  kirchlichen Strukturen. 

Jugendbewegung, Liturgische Bewegung, Ökumenismus und Bibelbewegung entstehen 

als von qualifizierten Basisminderheiten getragene Projekte, als der eigentliche, von der 

Universitätstheologie getragene «Modernismus» innerkirchlich vorerst kalt gestellt war. 



Sie entstehen als praktische Kritik der pianischen Sozialform von Kirche quer zu ihren 

fein austarierten Balancen. 

(Rainer M. Bucher) 

 

 

7.4.2013 (Weiteres) 

Was gerade zu Ende ging. Der neue Ort der Kirche ist Aussen 

Johannes XXIII. spürt, dass jene Form, in die sich die katholische Kirche intellektuell wie 

institutionell geflüchtet hatte, nicht mehr in der Lage ist, den Herausforderungen des 20. 

Jahrhunderts gerecht zu werden. Johannes XXIII. hatte viel erlebt, was ihn zu dieser 

Einsicht brachte und er benennt es auch: die Emanzipation der Frauen, den sozialen 

Aufstieg der Arbeiter, die Autonomiebestrebungen der kolonialisierten Völker, die 

Neubewertung des Krieges angesichts der Atombombe, den Sieg der westlichen 

Demokratien, den Aufbruch der modernen Wissenschaften in Technik und 

Geisteswissenschaften. Und er hatte die Katastrophen des 20. Jahrhunderts erlebt, zwei 

Weltkriege mit zwei mörderischen Ideologien und allem Bösen voran: den europäischen 

Judenmord.  

Johannes XXIII. sieht, dass die bisherigen Reaktionen der katholischen Kirche auf all das 

nicht wirklich zukunftsfähig sind, vor allem nicht ihr forcierter Antimodernismus, der 

moderne Wissenschaftsmethodiken aus der Theologie ausschloss, die moderne 

freiheitliche Gesellschaft als Feind der Kirche wahrnahm und auf die Herausforderung der 

Weltkriege mit stiller Diplomatie auf der Basis von Neutralität regierte, und das hiess 

öffentlich: mit Schweigen - eben auch zum Holocaust.  

Johannes spürt, dass die bisherigen kirchlichen Reaktionsmechanismen nur das kirchliche 

Innen erreichen, aber nicht das gesellschaftliche Aussen. Denn dieses Aussen wurde von 

der Kirche in seiner modernen Verfassung nicht wirklich akzeptiert. Es ist ihm geistlich 

ein ungläubiger und daher verworfener Grund und politisch ein Objekt 

zwischenstaatlicher Diplomatie. Für Johannes und das Konzil ist das Aussen der Kirche 

aber nicht verworfen, sondern der Ort, wo der geistliche Auftrag der Kirche zu sich selber 

kommt und ist es politisch nicht nur ein Ort der zwischenstaatlichen Diplomatie, sondern 

der Realisation der Menschenrechte. 

(Rainer M. Bucher) 

 

 

8.4.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein Abschnitt über die Protestanten 

Wie bereits am 24.2.2013 http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93834 

dargestellt wurde, gestaltet sich die Arbeit am Schema über die Ökumene schon 

deswegen schwierig, weil es ein Kompetenzgerangel zwischen dem Sekretariat für die 

Einheit und der Kommission für die Ostkirchen gibt. Auf der Ebene der Texte stellt sich 

die Frage, ob ein Kapitel über die Orientalen im Schema über die Ökumene nicht durch 

das Schema über die orientalischen Kirchen überflüssig wird. Die 

Koordinierungskommission entscheidet jedoch im März, dass das entsprechende Kapitel 

im Text über die Ökumene beibehalten werden soll. Da diese Entscheidung vor allem 

einem plötzlichen Sinneswandel von Kardinal Cicognani zu verdanken ist, kann vermutet 

werden, dass Papst Johannes XXIII., der bei der Diskussion über den Textentwurf De 

oecumenismo anwesend war, Cicognani umgestimmt hat (vgl. A 2,451). 

Damit verbunden wird aber nun ausserdem beschlossen, dass es einen ähnlichen 

Abschnitt auch für die Protestanten geben soll. In einem Brief vom 8. April 1963 bittet 



Gerhard Gruber, der Konzilssekretär Kardinal Döpfners, Heinrich Fries im Auftrag 

Döpfners, bis zum Folgetag (!) eine Vorlage zu diesem Abschnitt zu erarbeiten. 

Tatsächlich kann Döpfner bereits am 9. April einen solchen Entwurf an Augustin Kardinal 

Bea senden. Am selben Tag schreibt Jan Willebrands im in derselben Sache. 

(emf) 

 

 

9.4.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

De oecumenismo: viel Segen für die Kirche 

Am 9. April 1963, demselben Tag, an dem Kardinal Döpfner den Textentwurf für einen 

Abschnitt über die Protestanten an Augustin Kardinal Bea sendet, schickt dessen Sekretär 

Jan Willebrands einen vergleichbaren Entwurf an Kardinal Döpfner. 

Kardinal Döpfner schreibt in seinem Begleitbrief zum Entwurf, er habe Prof. Heinrich Fries 

für diese Angelegenheit konsultiert, und dieser habe nachdrücklich die Meinung 

vertreten, «der Abschnitt für die Protestanten müsse, damit nichts versäumt und den 

Protestanten kein Anlass zur Klage gegeben werden, dem Kapitel für die Ostkirchen in 

Umfang und Anlage in etwa entsprechen» (Dö 407). 

Am 16. April 1963 wird Döpfner Jan Willebrands antworten und dessen ebenfalls am 9. 

April 1963 versandten Entwurf begrüssen: «Nun sehe ich zu meiner grossen Freude, dass 

in Ihrer neuen Vorlage das Problem in einer sehr glücklichen und vorzüglichen Weise 

gelöst ist. Ostkirchen und Protestanten sind gleichmässig behandelt und die Aussagen 

über die letzteren entsprechen ganz den Vorstellungen, die ich von Anfang an hatte. Ich 

bin also mit dem vorliegenden Text durchaus einverstanden und würde mich freuen, 

wenn er bald gedruckt und den Vätern zugeleitet werden könnte. Ich hege die Hoffnung, 

dass das Schema De Oecumenismo eines der bedeutungsvollsten Dokumente des II. 

Vatikanischen Konzils werden und viel Segen für die Kirche bringen wird» (Dö 412). 

(emf) 

 

 

10.4.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Franz Kardinal König bei József Kardinal Mindszenty 

Am 10. April 1963 stattete einer der wichtigsten Konzilsväter, Franz Kardinal König, der 

aufgrund seiner Sprachkenntnisse zahlreiche Kontakte in den Osten pflegte und 

Brückenbauer zu orthodoxen und altorientalischen Kirchen und zu römisch-katholischen 

Diözesen im sozialistisch-kommunistischen Osten war, dem bedrängten Kardinal 

Mindszenty einen Besuch in Budapest ab. Mindszenty hielt sich dort seit November 1956 

als Asylant in der amerikanischen Botschaft auf. Mit dem 10. April 1963 begann Kardinal 

König eine Reihe von Besuchen, die es ihm ermöglichten Kardinal Mindszenty über das 

Konzil zu informieren und in direktem Auftrag von Johannes XXIII. dessen Interesse und 

Sorge um den ungarischen Kardinalprimas mitzuteilen. 

Diese Tradition der Entsendung Königs zu Mindszenty führte auch Paul VI. weiter, wobei 

aber Mindszenty wenig Interesse an den Konzilsdokumenten gezeigt haben soll. Dem 

späteren Wunsch des Heiligen Stuhls, Ungarn zu verlassen und ins Exil zu gehen, 

widersetzte sich Mindszenty bis 1971, der im Banne seines ungarischen Schicksals blieb 

und sich auch der 1973 aus politischen Gründen durch den Heiligen Stuhl erfolgten 

Absetzung als Bischof und Primas von Ungarn widersetzte. 

(ufw/A II, 673f) 

 

 



11.4.2013 

Pacem in terris – der Durchbruch zu einem anderen Papsttum 

Wer sich an alle wendet, muss etwas zu sagen haben, in dem alle sich wiederfinden. Dem 

folgte Johannes XXIII. mit seiner letzten Enzyklika. Das war aber schwer, weil sein Amt 

von einem Diskurs beherrscht war, die Katholiken im Glauben auf Kosten anderer zu 

stärken. Darin war das moderne Papsttum gefangen, seit es an Robert Bellarmins (+ 

1621) Kontroversen Mass nahm. Es galt, die Gegner genau zu kennen und ihre 

Schwächen zu identifizieren, um so die eigenen Stärken herauszustellen. Dieses 

Papsttum wollte sich primär mit eigener religionsgemeinschaftlicher Souveränität 

ausweisen. Wer dem in der Kirche nicht folgte, galt dem Modernismus verfallen.  

Pacem in terris ersetzt diesen Diskurs mit einer Aufmerksamkeit auf Probleme, vor denen 

alle Menschen stehen wie dem in der Kuba-Krise gefährdeten Weltfrieden, und mit dem 

Respekt vor Lösungen, die ausserhalb der Kirche bereits gefunden waren wie den 

Menschenrechten. Statt auf Schwächen zu schielen, setzt Johannes XXIII. bei der 

gefährdeten Würde an, um deren Anerkennung heutige Menschen gesellschaftlich ringen. 

Das ist ihre Stärke, der die Kirche nicht ausweichen darf. Pacem in terris nennt dieses 

Ringen – nur in der italienischen Publikation – ‚Zeichen der Zeit‘. Erst an ihnen 

kristallisieren sich kirchliche Botschaften, die dem Evangelium Bedeutung bei allen 

Menschen geben können. Ohne sie kommt kein Papst über geistreiche religiöse 

Verlautbarungen hinaus.  

Hier beginnt ein anderes Papsttum. Päpste können mit dieser Strategie zu global 

anerkannten Repräsentanten des religiösen Kapitals der Menschheit werden, aber daran 

auch scheitern. Dem Konzil war damit ein Weg aus der Sackgasse der innerkirchlichen 

Kontroversen gewiesen, in die es sich in der ersten Intersession verstrickte. Erst nach 

dem Geniestreich von Pacem in terris näherte es sich langsam dem inhaltlichen Niveau 

der globalen Aufmerksamkeit, von der seine Akteure überrascht worden waren. 

(Hans-Joachim Sander) 

 

 

12.4.2013 

«Pacem in terris»  

Sie ist das Vermächtnis Johannes XXIII.: die Friedensenzyklika Pacem in terris, die der 

schwer kranke Papst an Gründonnerstag 1963, am 11.4.1963, veröffentlichte. Pacem in 

terris war nichts weniger als eine Revolution – erstmals wandte sich ein Papst mit einer 

Enzyklika nicht nur an Hierarchie, Klerus Christgläubige, sondern an alle Menschen guten 

Willens. Erstmals bekannte sich ein kirchenamtlicher Text deutlich zu den 

Menschenrechten und erteilte der Lehre vom gerechten Krieg eine Absage.  

Die Bedeutung eines Textes entscheidet sich mit seiner Rezeption. Für diese Enzyklika 

Johannes XXIII. sind hier zunächst die Konzilstexte zu nennen: die Pastoralkonstitution 

Gaudium et spes wird zwölfmal auf diese Enzyklika verweisen; die Rede von den Zeichen 

der Zeit begegnet mehrmals wörtlich und noch öfter der Sache nach in den 

Konzilsdokumenten.  

Bei anderen Konfessionen und Nichtchristen stiess die Enzyklika auf eine positive 

Resonanz und sie regte verschiedentlich zur künstlerischen Auseinandersetzung an. Noch 

1963 vertonte der französisch-jüdische Komponist Darius Milhaud Auszüge der Enzyklika 

in einer Chorsymphonie (op. 404; auf youtube  zu hören). 

http://www.youtube.com/watch?v=Joe2N8kN3xE  

Der amerikanische Künstler Frederick Franck, der das Konzil als selbsternannter 

«Outsider im Vatikan» in Zeichnungen festgehalten hat, war von ihrer verständlichen 

http://www.youtube.com/watch?v=Joe2N8kN3xE


Sprache ebenso angetan wie davon, dass sie kaum Verurteilungen aussprach. «Die 

Kirche wird wieder einleuchtend und sachdienlich, zumal sich ihre Ablehnung auf 

Rechtlosigkeit, Grausamkeit, Dummheit schlechthin und auf den Missbrauch atomarer 

Energie beschränkt»). Unmittelbar nach der Rückkehr aus Rom begann er 1966 mit den 

Arbeiten an einem «transreligiösen» Skulpturengarten in Warwick (NY), den er Johannes 

XXIII., Albert Schweitzer und Daisetz T. Suzuki widmete und Pacem in terris nannte. 

Vielleicht bricht gegenwärtig eine neue innerkirchliche Phase der Rezeption an. Papst 

Franziskus hat jedenfalls am 1. April mit Erzbischof Loris Francesco Capovilla, dem 

einstigen Sekretär Johannes XXIII., telefoniert und augenscheinlich auch über das 

Jubiläum der Enzyklika gesprochen. 

(Regina Heyder, Quelle: Frederick Franck, Ein Outsider im Vatikan, Stuttgart 1966, 105f). 

 

 

13.4.2013 

«Dass die Frau am öffentlichen Leben teilnimmt» 

Frauenfrage, Frauenbewegung, Emanzipation – keines dieser Substantive gibt genau 

wieder, was die Enzyklika Pacem in terris an zweiter Stelle unter den «Zeichen der Zeit» 

anführt: «dass die Frau am öffentlichen Leben teilnimmt [...] Die Frau [...] nimmt 

vielmehr sowohl im häuslichen Leben wie im Staat jene Rechte und Pflichten in Anspruch, 

die der Würde der menschlichen Person entsprechen.»  

Vielleicht kann man sich am besten über die Grammatik diesem «Zeichen der Zeit»" 

nähern: Frauen sind gleichberechtigte Subjekte und Akteurinnen des öffentlichen wie 

privaten Lebens geworden (der lateinische Text der Enzyklika verwendet übrigens den 

angenehmeren Plural mulieres). 

Für Katholikinnen wurde diese Passage schnell zu einem wichtigen Referenzpunkt; kaum 

eine katholische Publikation zu Frauenthemen verzichtete auf ein Zitat. Für die Theologin 

Elisabeth Gössmann war 1968 klar: «Den Boden für den Geist des Konzils bereitete ohne 

Zweifel die Enzyklika Pacem in terris von Papst Johannes XXIII.» 

Wie sehr wiederum die Friedensbotschaft der Enzyklika bewegen konnte, berichtet die 

österreichische Friedensaktivistin Hildegard Goss-Mayr. Rund 70 Frauen der Bewegung 

«Women Strike for Peace», Gläubige und Nichtgläubige von vier Kontinenten, seien nach 

Rom gekommen, um Johannes XXIII. für die Enzyklika zu danken. Zunächst bemühte 

sich die Gruppe vergeblich um eine Audienz beim Papst, weil im Vatikan, anders als in 

der Enzyklika, nichtgläubige Friedensaktivisten nicht als Menschen guten Willens galten, 

sondern als Kommunisten verdächtigt wurden. Jean Goss und Hildegard Goss-Mayr 

wurden um Vermittlung gebeten; mit Hilfe von Kardinal Bea kam es schliesslich zur 

Teilnahme an einer Audienz und zur Begegnung mit Johannes XXIII. 

(Regina Heyder; Quelle: Hildegard Goss-Mayr, Wie Feinde Freunde werden. Mein Leben 

mit Jean Goss für Gewaltlosigkeit, Gerechtigkeit und Versöhnung, Münster 2008, 67-70). 

 

 

14.4.2013 (Aktuelle Bezüge) 

Ein Leitungsrat für die Kirche 

Die Frage, wie die Bischöfe der Weltkirche in die Leitung der Kirche einbezogen sein 

können, zählte zu den hauptsächlichen Diskussionspunkten des II. Vatikanischen Konzils. 

Hat der Episkopat – das Bischofskollegium – teil an der universalen Leitung der Kirche? 

In welchen Formen könnte diese Verantwortung wahrgenommen werden? 

Wie schwer sich manche mit solchen Überlegungen taten, zeigt schon der Blick auf 

Vorgänge, die hier im Konzilsblog bereits beleuchtet wurden, so die subtile Frage, ob 



Petrus und die Apostel überhaupt gemeinsam als Fundament der Kirche bezeichnet 

werden können (9.3.2013 http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93854) und 

ob überhaupt von einem Bischofskollegium die Rede sein soll (11.3.2013: 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m96987). 

Im Vergleich zu diesen Disputen in den Kommissionen äussern sich manche Bischöfe sehr 

viel entschiedener. So hält es Bischof Paulus Rusch von Innsbruck unter Berufung auf Joh 

20,23 und Mt 28,19-20 für eindeutig, dass Jesus Christus «dem Kollegium besondere 

Vollmachten gegeben hat, und zwar Vollmachten, in denen das Recht der Kirchenleitung 

klar enthalten ist» (Ko 43-45). Der koptisch-unierte Bischof Isaac Ghattas von Theben 

rekurriert am 10.10.1963 auf das «von Papst Paul VI. bereits in seiner Rede vom 21. 

September angedeutete Projekt, eine gewisse Zahl seiner Brüder an der Verantwortung 

für die Regierung der Kirche zu beteiligen. […] Dieser Bischofsrat, dieser Senat, so 

möchte ich sagen, hätte den Vorteil, das Prinzip der Kollegialität in die Struktur der 

Kirche einzutragen» (AS 2/2,417). Der koptische Bischof denkt dabei insbesondere an die 

Patriarchen des Ostens. Er bezieht sich auf die Worte Pauls VI. aus der 

Eröffnungsansprache für die zweite Konzilssession: «Obwohl Wir in der Ausübung dieser 

universalen Sendung von Christus mit der Fülle und dem rechten Mass an Gewalt 

ausgestattet worden sind, so können Wir Uns dabei, wie ihr wisst, doch zur Hilfe und 

Unterstützung weitere Kräfte zugesellen, wenn die geliebten und ehrwürdigen Brüder im 

Bischofsamt nach einem noch entsprechend festzulegenden Modus eine wirksamere und 

in bezug auf die übernommenen Aufgaben bewusstere Mitarbeit anbieten werden» (AS 

2/1,190f). 

Auch andere Bischöfe postulieren ein solches Gremium, das zusammen mit dem Papst an 

der universalen Leitung der Kirche teilhaben sollte. So tut Laurean Kardinal Rugambwa 

am 8.11.1963 im Namen der Bischöfe Afrikas und Madagaskars kund, die afrikanischen 

Bischöfe wünschten «möglichst bald die Gründung jenes Leitungsrates der universalen 

und ganzen Kirche, welcher ein wirksames Zeichen der Ausübung der bischöflichen 

Kollegialität sein wird» (AS 2/3,621). 

Die Einberufung einer beratenden Gruppe von 8 Kardinälen von allen Kontinenten durch 

Papst Franziskus (13.4.2013) ist eine Antwort auf solche Desiderate. 

(emf) 

 

 

15.4.2013 

Zensur in Sachen Gewissen 

Die Enzyklika Pacem in terris gibt noch lange zu reden. Am 5. Juni 1963 begegnet Jan 

Willebrands, Sekretär des Sekretariates für die Förderung der Einheit der Christen, dem 

Theologen Pietro Pavan, der während der Konzilsjahre als Dozent für Moraltheologie an 

der Lateranuniversität und als Konzilsberater tätig war. 

Er hatte an der Enzyklika Pacem in terris mitgewirkt und erzählt Jan Willebrands, dass im 

Text der Enzyklika an Stellen, wo von der «Natur» die Rede ist, ursprünglich der Begriff 

«Gewissen» gestanden habe. «Gewisse Personen haben diese Veränderung 

vorgenommen, weil sie der Ansicht waren, dass das Gewissen die Basis für 

Subjektivismus ist!». 

Viele Abschnitte, vor allem über die Unterscheidung zwischen dem Irrtum und der 

irrenden Person (Nr. 83), stammten von Papst Johannes XXIII. selbst. 

(emf; zit. nach: Les Agendas conciliaires de Mgr J. Willebrands Secrétaire du Secrétariat 

pour l’unité des chrétiens. Traduction française annotée par L. Declerck. Leuven: Maurits 

Sabbebibliotheek, 2009 [Instrumenta Theologica 31] 27) 



 

 

16.4.2013 (Personen) 

Selbst zu Russen freundlich 

Mario von Galli SJ war als Korrespondent des Deutschen Rundfunks tätig. Eine Anekdote 

über ihn brachte frühzeitig zum Ausdruck, was in Pacem in terris dann von Johannes 

XXIII. formuliert wurde. Galli soll es gelungen sein, während der Eröffnungsfeierlichkeiten 

des Konzils trotz der strengen Bewachung nicht nur die ganze Peters-Basilika zu 

erkunden, sondern bis zu den vatikanischen Grotten vorzudringen, die für die 

Fernsehsprecher reserviert waren. In einem dunklen Gang sei er auf einen päpstlichen 

Gendarmen gestossen. Galli konnte «furchterregend» erscheinen. «Seine sehr originelle 

Auffassung von dem, was man klerikale Kleidung nennt, machte ihn noch gefährlicher. 

So klang es barsch: ‹Ist das ein Russe?› Er antwortete: Herr Gendarm, bei der Eröffnung 

des Ökumenischen Konzils muss man selbst zu Russen freundlich sein» ( P. Fransen). 

(Giancarlo Collet) 

 

 

17.4.2013 (Personen) 

Mario von Galli SJ – ein publizistischer Theologe 

«Die Fachtheologen, die nach den Gesetzen der Wissenschaft arbeiten, waren und sind 

nur schwer zu bewegen, einem religiösen Ereignis in der Publizistik Ausdruck zu geben. 

Dabei hat es sogar einmal eine Theologie gegeben, die die Kirche einfachhin als 

‹Ereignis› aufgefasst wissen wollte. Gerade weil Galli Theologe ist, vermochte er mehr als 

andere Leute das innere Geschehen der konziliaren Versammlung mitzuerleben und 

mitzuleiden. Sein Engagement geht in die Tiefe. Er schreibt nicht über eine Sache, 

sondern hat Anteil daran! Seine grundtiefe Kenntnis theologischer Streitfragen verschafft 

ihm eine Freiheit der Aussage, die von Unkundigen schon beinahe als Respektlosigkeit 

aufgefasst werden könnte. Der Kundige liest das mit Schmunzeln» (F. Lorenz). 

(Giancarlo Collet) 

 

 

18.04.2013 

Die Pille wird eingeführt – ein Ernstfall der Moderne für das Konzil 

Ein Österreicher hatte die Idee zuerst: Frauen sollten Hormone einnehmen, um den 

Eisprung zu verhindern. Im Hintergrund standen damals – 1919 – sog. eugenische 

Überlegungen; minderwertige Nachkommenschaft sollte verhindert werden. 

Als die Forschung in den  1950er Jahren in den USA weitergetrieben wurde, waren es 

nicht zufällig Frauen in Puerto Rico, an denen das Präparat getestet wurde. Im 

Hintergrund stand die Sorge vor einer Welle der Armen (und womöglich 

kommunistischen Armen) aus dem Süden, die man auf die USA zukommen sah. 

1960 wurde die sog. Anti-Baby-Pille in den USA eingeführt. 1963 wurde sie auch in 

Westdeutschland zugelassen. Heute geht man davon aus, dass dort die Zahl jährlicher 

illegaler Abtreibungen bei 1,5 Millionen gelegen habe. Es gab also schon lange grosse 

Probleme in Sachen Liebesleben, Sexualität und Schwangerschaften, aber diese Probleme 

wurden heimlich «gelöst».  

Die Zulassung der Pille geschah in einer gespaltenen Gesellschaft. 45% der 

Westdeutschen waren 1963 gegen die Erlaubnis der Pille in Deutschland – und 43% 

dafür. Die gleiche Umfrage zeigte ein anderes Bild, wenn gefragt wurde, ob die Pille z.B. 

in Indien zur Geburtenregelung eingeführt werden solle. Hier waren plötzlich 63% für die 



Erlaubnis der Pille. Unehrlichkeit in Sachen Sexualität und Moral wurde mehr als deutlich. 

Die Pille jedenfalls hat sich durchgesetzt. In Westdeutschland hat sich die Geburtenrate 

bis 1978 halbiert. Dabei ist die Pille bis heute umstritten geblieben. Die Gemengelage aus 

politischen, medizinischen, sexuellen, moralischen, geschlechterbezogenen, 

gesellschaftlichen, kulturellen und anderen Dimensionen macht es schwer, eine 

differenzierte Position zu formulieren. 

Ob die Konzilsväter die Ambivalenz der modernen Welt und ihrer Konsequenzen wohl 

geahnt haben?  

(ab) 

 

 

19.04.2013 

Der Verlust der Deutungshoheit 

Ausgerechnet die Pille wurde zum Synonym für den Verlust klarer Deutungshoheiten. 

Während die einen die Pille als Befreiung feierten, sprachen die anderen von der «Grünen 

Bombe», so die Bild-Zeitung. In der katholischen Kirche ist die Pille zum sichtbaren 

Angelpunkt des Zerbrechens jeder zentralistischen Deutungshoheit in der Spätmoderne 

geworden. Zwar sollte Paul VI. noch einmal versuchen, ein Machtwort zu sprechen, aber 

angesichts der übergrossen Komplexität der Frage wurde das Thema schon früh 

vielerorts in den Bereich der individuellen Gewissensfreiheit zurückverwiesen. 

Das Zweite Vatikanische Konzil suchte den Weg der Kirche in die Moderne. Dabei kamen 

die Konzilsväter nicht mehr um die Frage der unhintergehbaren Pluralität der Deutungs- 

und Orientierungsangebote für das Leben in einer Welt im Wandel herum. 

Gewissensfreiheit, Menschenrechte und Religionsfreiheit wurden damit auch 

innerkirchlich zu grossen, aber notwendigen Herausforderungen.  

Die Pillenfrage begleitete das Konzil in diesem Suchprozess fast von Anfang an und sie 

begleitet die Versuche der Kirche, sich in der modernen Welt zu behaupten, bis heute. 

Nicht zufällig hat diese Frage, zusammen mit anderen aus dem Feld der Sexualmoral, 

oftmals den Charakter einer Testfrage, wenn es um die Modernitätsfähigkeit der Kirche 

geht – und um die Einschätzung der Bedeutung des Konzils für die Kirche. 

(ab) 

 

 

20.4.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Őkumene auf Sendung 

Der erfahrene Őkumeniker Johannes Willebrands verfügte über ein gut gefülltes 

Adressbuch, das ihm in seiner Eigenschaft als Sekretär des von Augustin Kardinal Bea 

geleiteten Einheitssekretariats äusserst nützlich war. Zahlreiche Begegnungen während 

des Konzils zeugten davon. Am 20. April 1963 empfing er – nach einem Besuch bei 

Kardinal Cicognani und einem weiteren Besuch beim Metropoliten Slipyj – vier Jesuiten: 

René Rouquette, Raymond Bréchet, Albert Ebneter und Mario von Galli. Besonders 

bekannt ist bis heute das Engagement Mario von Gallis 

(http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m99087), des Chefredakteurs der 

Zürcher Zeitschrift Orientierung, der u.a. durch zahlreiche Reden und Radiobeiträge für 

das Konzil begeisterte. In der französischsprachigen Schweiz spielten die Konzilsbeiträge 

in der Zeitschrift Choisir eine wichtige Rolle, deren Redakteur Bréchet war. Weniger 

bekannt dürften hierzulande dessen Beiträge für Radio Canada sein. Wie von Galli und 

Bréchet war auch Albert Ebneter, Professor am Institut für weltanschauliche Fragen in 

Zürich, ökumenisch engagiert. So wichtig die ökumenischen Aktivitäten auf dem Konzil 



selbst waren, so entscheidend wurde für die Rezeption des Konzils nicht zuletzt auch jene 

ökumenische Sensibilisierung, für die das Engagement der genannten Jesuiten in Presse 

und Rundfunk entscheidende Beiträge leistete. 

(Michael Quisinsky; vgl. Wil 13). 

 

 

21.4.2013 (Personen) 

Sebastian Tromp SJ (1889–1975) 

Der Name Sebastian Tromp ist im Konzilsblog bereits in 16 Beiträgen erwähnt worden, 

ein Beleg dafür, wie wichtig das Wirken dieses Jesuiten in den Konzilsvorbereitungen und  

während der ersten Konzilssession war. In den nächsten Tagen soll Tromps Leben und 

Wirken sowie dessen theologische Ausrichtung noch etwas genauer angeschaut und 

eingeschätzt werden. 

Der am 16. März 1889 in Beek (Limburg) geborene niederländische Theologe trat 1907 in 

den Jesuitenorden ein und absolvierte philosophische, philologische und theologische 

Studien in Oudenbosh, Amsterdam und Maastricht, bevor er 1925–1926 Theologie an der 

Päpstlichen Universität Gregoriana studierte, wo er danach gleich drei Doktortitel erwarb 

(die dafür benötigten Leistungen sind nicht mit dem heutigen Aufwand für eine 

Doktorarbeit vergleichbar). 1929–1960 dozierte er an der Gregoriana, der sicher 

bedeutensten kirchlichen Universität Roms, Fundamentaltheologie und 

Religionsgeschichte. Wie bei guten oder zumindest auffälligen römischen Professoren 

üblich stand er auch für Tätigkeiten zugunsten der römischen Kurie zur Verfügung. 

Besonders erwähnenswert ist sein Beitrag zur Enzyklika Mystici corporis aus dem Jahre 

1943. In Sachen Konzil leistete er als Sekretär der vorbereitenden Theologischen 

Kommission von der Kurie wichtige Vorarbeiten, wo er aber durch den Sekretär des 

Heiligen Offiz, Kardinal Alfredo Ottaviani, zu dem er ein schwieriges Verhältnis hatte, 

auch eingeschränkt wurde. Am Konzil selbst erlebten ihn, nun Sekretär der 

Theologischen Kommission, Konzilsväter und Theologen der Konzilsmehrheit als sehr 

selbstbewusst, ja autoritär; Tromp versuchte besonders das Wirken des Sekretariats für 

die Einheit der Christen möglichst einzuschränken (siehe Konzilsblog 26. Juli 2012/24. 

September 2012 usw.). Seine Zeit als einflussreiche Person lief zu Beginn der zweiten 

Konzilssession ab. Er verstarb 1975 in Rom. 

(ufw/vgl. Michael Quisinsky/Peter Walter: Personenlexikon zum Zweiten Vatikanischen 

Konzil. Freiburg-Basel-Wien 2012, S. 274f) 

 

 

22.4.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Versand der Texte für die zweite Konzilssession 

Nach geleisteter Arbeit der verschiedenen Konzilskommissionen und der 

Koordinierungskommission bestimmt Papst Johannes XXIII. am 22. April 1963, dass elf 

Texte bereits an die Konzilsväter verschickt werden sollen, darunter die gewichtigen 

Texte über die Offenbarung, die Kirche und den Ökumenismus ebenso wie Entwürfe zu 

den Themen Laienapostolat, Bischöfe und die Ordensleute. Sinn der Versendung dieser 

Dokumente vor der zweiten Konzilssession ist es, den Bischöfen die Möglichkeit zu 

geben, Anmerkungen, Verbesserungsvorschläge und Anregungen zu diesen Texten zu 

geben. Dafür wird Zeit bis spätestens Juli eingeräumt (vgl. A 2,593). 

Umso mehr ist Papst Johannes XXIII. ungeduldig, dass diese Aussendung möglichst bald 

geschieht. «Nachdem der Monat Mai begonnen hat, versteht Johannes XXIII. nicht, 

weshalb die versprochene Aussendung noch immer nicht stattgefunden hat […] De facto 



erfolgt der Versand der ersten sechs Schemata durch Felici dann erst am 21. Mai» (Jan 

Grootaers, in: A 2,597f). 

(emf) 

 

 

23.4.2013 (Personen) 

Karl Lehmann: Begegnung mit Pater Sebastian Tromp am Vorabend des Konzils 

Im September 1962, unmittelbar vor Konzilsbeginn, war Lehmann bereits ein kleines 

«Privatissimum» zuteil geworden: Als er nach den Ferien des Nachts mit dem Zug von 

Freiburg nach Rom zurückfuhr, identifizierte er im Morgengrauen einen Mitreisenden, der 

ihm schon die ganze Nacht gegenüber gesessen hatte. Es war der berühmte Pater 

Tromp. Zaghaft kam der Student mit ihm ins Gespräch, natürlich über das bevorstehende 

Konzil. Einige Sätze des Paters weiss er bis heute auswendig: «Wir haben alles 

vorbereitet. Es fehlt ja auch fast nichts mehr an der vollendeten Synthese des 

katholischen Glaubens; nur der Monogenismus [also die Abstammung des 

Menschengeschlechts aus einem einzigen Paar] muss noch definiert werden. Die Herren 

[gemeint waren die Bischöfe] werden in Rom nicht so lange zu tun haben. Sie werden 

bald sehen, dass man die Vorlagen nicht besser machen kann, werden rasch 

unterschreiben und wieder nach Hause fahren. Die Kirche hat ja auch nichts anderes als 

einen Sack voll von Wahrheiten. Den wird sie von Zeit zu Zeit etwas schütteln, Dann wird 

manches wieder mehr nach oben kommen. Aber es ändert sich nichts. Dies wird sich 

auch beim Konzil erweisen.» 

(Barbara Nichtweiss, Karl Lehmann: Bausteine zu einer Biografie, in: Karl Kardinal 

Lehmann 2001. Dokumentationen, Erinnerungen und Informationen zur 

Kardinalserhebung des Bischofs von Mainz, Mainz 2001, 119-171, hier 138; Regina 

Heyder) 

 

 

24.4.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

«Laien» und ihre produktive Konzilsverunsicherung 

Nur mündlich fasste man zwischen den ersten beiden Konzilssessionen den Beschluss, 

«Laien» in die Beratungen über Konzilstexte einzubeziehen. Die erste Konsultation im 

Februar 1963 verlief in grosser Heimlichkeit: «Die Leiter [Laien] des Komitees der 

Internationalen Kongresse für das Laienapostolat hatten sich ohne irgendeine sichtbare 

Verbindung zu den Arbeiten der Konzilskommission zu einer normalen Sitzung in Rom 

versammelt. Bei dieser Gelegenheit statteten die Experten der Kommission dem Treffen 

[...] einen ‹Besuch› ab, um sich mit den Komiteeleitern zu unterhalten. ‹Alles geschah 

so, als hätte die Beratung zufälligerweise stattgefunden.› Doch es versteht sich von 

selbst, dass diese erste Konsultation keine Creatio ex nihilo war.» (A2, 527) 

Erst das zweite Zusammentreffen war offiziell. Vom 24. bis 26. April 1963 waren Laien 

als Periti an der Vorbereitung des Schemas XVII (aus dem nach langen 

Auseinandersetzungen die Pastoralkonstitution Gaudium et spes, ‹Über die Kirche in der 

Welt von heute›, hervorging) beteiligt. Frauen hatten auch hier noch keinen Zugang. Sie 

wurden erst später berücksichtigt. 

Inhaltlich ging es um das Verständnis der «Katholischen Aktion» im Selbstverständnis der 

Kirche. Sollte dieser Begriff weiterhin das organisierte Auftreten von kirchlichen 

Laienbewegungen zum Ausdruck bringen, die in enger Bindung an die Hierarchie 

kooperierten? Oder sollte man mit Kardinal Suenens den Begriff breiter verstehen, 

nämlich als Ausdruck der grundsätzlichen Sendung, des Apostolats der Laien, das in den 



Bewegungen einen Ausdruck findet, sich aber nicht darin erschöpft? Noch hatte die 

Kirche kein überzeugendes Konzept für die Laien gefunden. 

(ab; A 2,520 – 530) 

 

 

25.4.2013 (Rezeption) 

«Laien» oder «Getaufte»? 

Die Konzilsväter waren spürbar verunsichert durch die Präsenz von Laien beim Konzil. 

Sollte dadurch der – seitens der Bischöfe gerade erst wieder gewonnene – grössere 

Einfluss im Lehramt der Kirche relativiert werden? Andererseits wurde mehr und mehr 

deutlich, dass die Kirche in der modernen Welt nicht nur durch die Hierarchie vertreten 

werden konnte. Ohne Laien würde die Kirche in der Welt stumm werden. Die ersten 

Gesprächskontakte des Konzils waren von Unsicherheit geprägt – und sie waren heimlich. 

Im Hintergrund stand immer auch die Anfrage an die Autorität, die Rolle, den Vorrang 

der Bischöfe bzw. der Kleriker vor den Laien. Wer darf was tun? Wer kann mit welcher 

Autorität sprechen? ... 

Die Konzilsväter waren angesichts der Präsenz der Laien mit einer zentralen Frage 

konfrontiert, die zuvor kaum so massiv gestellt worden war: Wer gehört mit welcher 

Würde, mit welcher Berufung und mit welcher Kompetenz zur Kirche? Die Kirche der 

Piuspäpste liess sich in weiten Teilen noch als eine Klerikerkirche verstehen. Die übrigen 

Katholikinnen und Katholiken galt es lediglich zu versorgen – und im Gegenüber zur 

modernen Gesellschaft zu organisieren; immer unter aufmerksamer Kontrolle der Hirten. 

Mit dem vermehrt aufkommenden Begriff «Laie» bekamen die bislang wenig theologisch 

und ekklesiologisch in den Blick genommenen Gläubigen einen Begriff verpasst. Jetzt 

hatten sie einen Kategoriennamen. Insbesondere die Konstellation Priester-Laien hat in 

den Folgejahrzehnten eine grosse Karriere erlebt. Trotz des Bekenntnisses zu gleicher 

Würde von Klerikern und Laien blieb oftmals der Unterschied im Vordergrund. Vermehrt 

wird heute Kritik am Begriff «Laien» geübt. Er stellt der Kategorialisierung «Kleriker» 

lediglich eine andere Kategorie gegenüber. Dabei lässt sich der Eindruck des Vorranges 

der Unterschiedenheit vor der fundamentalen Gleichheit kaum verhindern. Etliche 

Theologen lehnen heute den Begriff «Laien» ab. Sie greifen auf das gemeinsame 

Fundament zurück: die Taufe. «Getaufte» bilden die Kirche. 

(ab) 

 

 

26.4.2013 (Personen) 

Wahrheit als erste pastorale Pflicht 

Das Auftreten von Papst Johannes XXIII., der in seinen Begegnungen Wert darauf legte, 

gütig zu wirken und jede Belehrung zu vermeiden, kollidierte offensichtlich mit dem 

Verhalten von Pater Sebastian Tromp SJ, dem Sekretär der Theologischen Kommission 

des Konzils. In einem Interview über die erste Session 1962 und die darauf folgende 

Intersession äusserte sich Tromp bezüglich der vieldiskutierten pastoralen Ausrichtung 

des Konzils folgendermassen: «Für mich ist die erste pastorale Pflicht, die Wahrheit zu 

sagen, die klare, deutliche Lehre wiederzugeben und hinzuweisen auf Gefahren und 

Irrtümer zurückzuweisen. Auch darin zeigt sich die Kirche in ihrer ganzen Güte. Es 

besteht kein Gegensatz zwischen ‹mater› und ‹magistra›, zwischen ‹Mutter› und 

‹Lehrmeisterin›». Tromp erläuterte in diesem Interview vom 20. Januar 1963, dass er 

seine Sicht in Sachen Pastoralkonzil und betreffs der öffentlichen Meinung in der Kirche 

ein Jahr zuvor in einer Rede an der Päpstlichen Universität Gregoriana dargelegt habe, 



die von Johannes XXIII. als ausgezeichnet beurteilt worden sei. 

Ob Papst Johannes XXIII. seine Meinung wohl zwischenzeitlich geändert hatte? Jedenfalls 

war sich Johannes XXIII. nicht zu schade, von einer guten Ansicht zu einer besseren zu 

wechseln, wenn er das als richtig erachtete. Und spätestens mit der berühmten 

Konzilseröffnungsrede vom 11. Oktober 1962 verdeutlichte Johannes XXIII., dass seine 

pastorale Sicht des Konzils eine andere war als diejenige von Tromp. 

(ufw/Tromp-Zitat, in: Tr 2/1,8). 

 

 

27.4.2013 

Das Tagebuch von Jan Willebrands 

Das Konzilstagebuch des wichtigsten Mitarbeiters von Augustin Kardinal Bea im 

Sekretariat für die Förderung der Einheit der Christen Johannes Gerardus Willebrands ist 

streckenweise sehr nüchtern. Willebrands notiert oft nur, bei wem er war, wem er 

begegnet ist oder mit wem er telefoniert hat. Schon dies ist aber oft überaus 

aufschlussreich, zeugt es doch von dem vielfältigen Beziehungsnetz, welches das 

Einheitssekretariat aufgebaut hat. Ausserdem notiert Willebrands mitunter Ereignisse des 

Tages, selbst wenn er darin nicht direkt involviert ist. 

Machen wir eine Stichprobe bei den Tagebucheinträgen Ende April. Am 20. April 1963 

zeigt der erste Eintrag dieses Tages, wohin die Gedanken Willebrands‘ neben seinen 

eigenen Aktivitäten auch noch wandern: Seine erste Notiz betrifft die Zusammenkunft 

der afrikanischen Kirchen vom 20.-30. April 1963 in Uganda. 

Mehrmals in diesen Tagen ist Willebrands bei Kardinal Cicognani, dem Vorsitzenden der 

Koordinierungskommission. Thema ist der Entwurfstext für das Konzilsdokument über 

den Ökumenismus. Am 20. April geht es speziell um den neuen Abschnitt über die 

Protestanten. Dabei kommt auch der Brief von Julius Kardinal Döpfner vom 9. April 1963 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m98227 zur Sprache. Am 27. und 

nochmals am 29. April wird Willebrands wegen letzter Modifikationen wieder zu Cicognani 

gerufen – was ihn etwas entnervt, da Papst Johannes XXIII. bereits am 22. April die 

Zustimmung zum Versand des Textes gegeben hatte. 

Mehrmals im April trifft Willebrands mit dem ukrainischen griechisch-katholischen 

Metropoliten Josyf Slipyj zusammen. Dieser war von 1945 bis 1963 in Haft gewesen und 

aufgrund der Kontakte zwischen Papst Johannes XXIII. am 23. Januar 1963 ins Exil 

freigelassen worden. Willebrands hatte ihn aus Moskau nach Rom begleitet. 

Auffällig viele Schweizer kommen im April mit Willebrands zusammen. Wir lasen davon 

schon am 20. April. Am 27. April erhält Willebrands Besuch von P. Henri de Riedmatten, 

Mitarbeiter bei der Koordinationsstelle für internationale katholische Organisationen. Am 

29. April wird Willebrands nochmals einem prominenten Schweizer begegnen. 

(emf) 

 

 

28.4.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Die italienischen Wahlen vom 28. April 2013. 

Auf dem Weg zur Entflechtung von Kirche und Staat in Italien 

Hinsichtlich der Politik in Italien hatten Papst Pius XII. und die italienischen Bischöfe mit 

wenigen Ausnahmen die Auffassung vertreten, dass den kirchlichen Weisungen auch in 

der Politik Folge zu leisten sei und dass sie und nicht die einzelnen Gläubigen über 

Formen der Zusammenarbeit mit Parteien, die religiöse Grundsätze in der Politik 

ablehnten, zu entscheiden haben. Führende Vertreter des linken Flügels der 



christdemokratischen Partei Democrazia Cristiana, die als verlängerter Arm der Kirche 

galt, vertraten hingegen seit den 1950er Jahren die Unabhängigkeit der Partei von der 

Kirche und strebten eine «apertura a sinistra» an, die durch die italienischen Wahlen vom 

28. April 1962 auf nationaler Ebene möglich wurde und im Dezember 1963 unter dem 

Katholiken Aldo Moro (1916-1978) zur ersten Mitte-Links-Regierung in Italien führte. 

Papst Johannes XXIII. hatte diese politische Wende in Italien mitbewirkt. Er hatte sich im 

Vorfeld der italienischen Wahlen in seiner Dankrede für die Verleihung des Balzan-

Friedenspreises (7. März 1963) gegenüber dem italienischen Staatspräsidenten für eine 

übernationale Neutralität der Kirche ausgesprochen und in Pacem in terris (11. April) den 

Dienst der Kirche an allen Menschen angemahnt (Konzilsblog vom 7./8. März, 11. April 

2013). Zugleich hatte er die politische Neuorientierung hin zu einer Mitte-Links-Koalition 

weder verurteilt noch die direkte Einflussnahme der italienischen Bischöfe in den 

Wahlkampf unterstützt. 

Als die Christdemokraten bei den Wahlen vom 28. April 1963 Verluste hinnehmen 

mussten, während die Kommunisten Gewinne erzielten, warfen die Kurie und 

konservative Kreise in Italien Johannes XXIII. vor, er trage durch sein Verhalten 

Mitschuld am Wahlausgang. In Wirklichkeit ebnete er der lange überfälligen «Loslösung 

der Kirche und des Papsttums aus der Verwicklung in die italienische Politik den Weg» 

(Giuseppe Alberigo) – ein Sachverhalt, der auch für die Konzilsarbeit bedeutsam war. 

(Franz Xaver Bischof) 

 

 

29.4.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Brüder im Geiste 

Zur theologischen wie geistlichen Dimension des II. Vaticanum gehört auch ein schwer zu 

fassendes Phänomen, das man als kongeniales Zusammentreffen und –wirken diverser 

Akteure bezeichnen könnte. Eine solche Konstellation liegt wohl auch im Falle von 

Johannes Willebrands, dem Sekretär des Einheitssekretariates, einerseits, und Lukas 

Vischer, dem vom ÖRK entsandten «Beobachter» des Konzils, andererseits vor. Beide 

waren sowohl gewissenhafte und treue Zuarbeiter ihrer Vorgesetzten – im Falle 

Willebrands der Präsident des Einheitssekretariates Kardinal Bea bzw. der 

Generalsekretär des ÖRK Willem Adolf Visser’t Hooft im Falle Vischers – als auch ihrem 

eigenen theologischen Gewissen verpflichtete ökumenisch gesinnte Akteure des Konzils. 

Eine besonders intensive Begegnung beider fand am 29. April 1963 statt. Hier wurde eine 

Linie besprochen, wie sie in der Folge weit über das Konzil hinaus die Zusammenarbeit 

von römisch-katholischer Kirche und ÖRK prägte : «17 Uhr: Unterredung mit Lukas 

Vischer im Sekretariat. Hinsichtlich der praktischen Zusammenarbeit mit dem ÖRK und 

der grundsätzlichen Probleme, die sich diesbezüglich ergeben: nicht Mitglied des ÖRK 

werden, aber dennoch sich in der Zusammenarbeit engagieren» (Wil 15). 

Vorausgegangen waren seit dem 25. April («Lukas Vischer ist in Rom eingetroffen» [Wil 

14]) gemeinsame Treffen Willebrands und Vischers u.a. mit Kardinal Marella 

(Vorsitzender der Bischofskommission), George A. Lindbeck (Professor in Yale und 

nichtkatholischer Beobachter des Konzils), Josef Höfer (Botschaftsrat an der Botschaft 

der Bundesrepublik Deutschland beim Heiligen Stuhl) und Achille Glorieux (Sekretär der 

Kommission für das Laienapostolat). 

(Michael Quisinsky) 

 

 

30.4.2013 (Personen) 



Das Tagebuch von Sebastian Tromp SJ 

Der Sekretär der Theologischen Kommission des Zweiten Vatikanischen Konzils, 

Sebastian Tromp SJ (vgl. Konzilsblog vom 21. und 26. April 2013) füllte insgesamt 17 

handgeschriebene Tagebücher mit nüchternen Notizen über die Geschichte der 

Theologischen Kommission von der Vorbereitungszeit bis zur Veröffentlichung der 

Konstitutionen Lumen Gentium, Dei Verbum und Gaudium et Spes. Bis jetzt sind die 

Notizen der Vorbereitungszeit vor dem Konzil und diejenigen der ersten Konzilssession 

und der ersten Intersession bis September 1963 veröffentlicht. Der zweite Teilband, der 

die erste Konzilszeit umfasst, enthält neben den Protokollheften Tromps die offiziellen 

Relationen aus der Arbeit der Theologischen Vorbereitungskommission, dazu 

verschiedene unveröffentlichte Briefe, Dokumente und Aufzeichnungen sowie eine 

Übersicht über die Schemata und ein Personenverzeichnis mit Kurzbiografien. 

Das Tagebuch ist im Allgemeinen sehr nüchtern gehalten, gibt aber gute Einblicke in die 

Namen der Beteiligten und mit kurzen Worten ab und zu auch Tromps persönliche 

Beurteilung von Dokumenten und Textvorschlägen wieder. Von sich selbst redet er im 

Tagebuch meistens in der dritten Person. So schrieb er etwa am 27. April 1963 über sich 

selbst: «Der Sekretär merkt an, dass nicht sicher ist, dass das gesamte Naturrecht 

offenbart ist. Offenbart ist aber, dass wir den Willen Gottes erfüllen müssen, und dieser 

Wille manifestiert sich auf zweifache Art: durch die menschliche Natur selbst und durch 

die Offenbarung im eigentlichen Sinn» (Bd. II/1, 358). Selten fliessen auch Bemerkungen 

zur persönlichen Tagesgestaltung mit ein, so am 12. Mai 1963: «Ich [Sebastian Tromp] 

machte mit Pater Laberge einen Ausflug nach Viterbo. O je! In dieser Stadt goss es in 

Strömen» (ebd. 366). 

(ufw/ Sebastian Tromp S.J.: Konzilstagebuch Bd. I/1–/2: 5. Juni 1960–10. Oktober 1962 

[Vorbereitungszeit]. Roma 2006; Bd. II/1–2: 11. Oktober 1962–28. September 1963 [1. 

Konzilssession und 1. Intersession]. Nordhausen 2011) 

 

 

1.5.2013 (Personen) 

Kirche und Staat 

Bei der letzten Begegnung zwischen Johannes XXIII. und Léon Joseph Kardinal Suenens 

erklärte der Papst diesem, dass er gerade dabei sei, die vorbereiteten Dokumente über 

die Beziehungen zwischen Kirche und Staat zu lesen. «Ich erklärte ihm spontan, dass ich 

dies nicht für ein Thema hielt, das auf einem Konzil behandelt werden sollte, weil die 

Situationen von Land zu Land derart verschieden seien. ‹Dann ist es ja gut›, sagte er 

mir, und zerriss die Entwürfe vor meinen Augen, mit einem Seufzer der Erleichterung und 

einem komplizenhaften Lächeln». 

(Su 95; emf) 

 

 

2.5.2013 (Personen) 

Das vergessene Mikrofon 

Während einer feierlichen Audienz für die Teilnehmer eines wissenschaftlichen 

Kongresses las Papst Johannes XXIII. die vom Staatssekretariat vorbereitete Rede vor. 

Nachdem er sie beendet hatte, vergass er, dass das Mikrofon immer noch eingeschaltet 

war. So konnte das ganze Auditorium hören, wie er zu dem ihn begleitenden Prälaten 

sagte: «Lieber Freund, eine Rede wie diese hätte ich auch selbst schreiben können». 

(Su 89f; emf) 

 



 

3.5.2013 (Rezeption) 

Papst Franziskus: Sich vom Konzilsgeist stören lassen 

Papst Franziskus thematisierte am 16. April und erst wenige Tage nach seinem 

Amtsantritt die Rezeption des Konzils. Er sprach davon, dass es noch «mangelhaft 

verwirklicht» sei. Mit klaren Worten kritisiert er den Stillstand in der Kirche: 

«Heute, 50 Jahre danach, müssen wir uns fragen: Haben wir da all das getan, was uns 

der Heilige Geist im Konzil gesagt hat? In der Kontinuität und im Wachstum der Kirche, 

ist da das Konzil zu spüren gewesen? Nein, im Gegenteil: Wir feiern dieses Jubiläum und 

es scheint, das wir dem Konzil ein Denkmal bauen, aber eines, das nicht unbequem ist, 

das uns nicht stört. Wir wollen uns nicht verändern und es gibt sogar auch Stimmen, die 

gar nicht vorwärts wollen, sondern zurück: Das ist dickköpfig, das ist der Versuch, den 

Heiligen Geist zu zähmen. So bekommt man törichte und lahme Herzen.» 

(ab; http://blog.radiovatikan.de/der-heilige-geist-drangt-und-wir-sind-bequem/) 

 

 

4.5.2013 (Rezeption) 

«Mangelhaft verwirklicht»? Rezeption des Konzils im deutschsprachigen 

Bereich 

Am 16. April dieses Jahres sprach Papst Franziskus in einer Predigt davon, das II. 

Vatikanische Konzil sei nur «mangelhaft verwirklicht». Das lässt fragen: Wie steht es 

damit in der deutschsprachigen Kirche? War sie nicht immer ganz vorne dran bei der 

Umsetzung des Konzils? 

Natürlich gibt es offenkundige Bereiche einer authentischen Rezeption des Konzils. 

Hierfür stehen etwa das Bekenntnis zu den Menschenrechten als genuine Konsequenzen 

des Evangeliums selbst und der Aufbau eines völlig neuen Verhältnisses zum Judentum, 

aber auch die Liturgiereform, die ökumenische Öffnung und der Auszug der 

wissenschaftlichen Theologie aus der neuscholastischen Denkform. 

Alle diese Prozesse führen im deutschsprachigen Bereich traditionell starke Optionen 

weiter: die Liturgiereform den erfahrungsorientierten Gemeinschaftsgedanken, die 

Ökumene die ökumenische Bewegung: eine schiere Notwendigkeit in der sehr 

kleinteiligen konfessionellen Topographie der deutschsprachigen Länder. 

Die Befreiung der Theologie aus dem Gehäuse der Neuscholastik aber wurde als 

Rehabilitation der historischen Methodik, des Imports humanwissenschaftlicher Methoden 

und nach-aufklärerischer philosophischer Ansätze in die Theologie verstanden. Diese 

Methoden-Updates waren Voraussetzungen für das Verbleiben theologischer Fakultäten 

an staatlichen Universitäten und für die Konkurrenzfähigkeit der katholischen Theologie 

mit jener des Protestantismus. 

Das katholische Bekenntnis zu Religionsfreiheit, Demokratie und zu einem neuen 

Verhältnis zum Judentum auf dem II. Vatikanum war zudem der realpolitische Sieg der 

Christdemokratie über die römische Christkönigsideologie. 

(Rainer Bucher) 

 

 

5.5.2013 (Rezeption) 

«Mangelhaft verwirklicht»? Eine verschobene Rezeption des Konzils 

Es gibt in der deutschsprachigen Kirche auch Bereiche einer merkwürdig verschobenen 

Konzilsrezeption. Dazu gehört die gemeindetheologische Umformatierung der kirchlichen 

Basisstruktur inklusive des Aufbaus einer Rätestruktur.  



Der gemeindetheologische Diskurs entsteht 1935 im Kontext von Katholischer Aktion und 

österreichischem Ständestaat und knüpft an den genuin anti-liberalen, demokratie-

kritischen «Organismusgedanken» der Zwischenkriegszeit an. Nicht mehr das subjektiv-

individualistische Denken sollte vorherrschen, sondern eine organisch geprägte Form, in 

der die Kirche als Gemeinschaft entdeckt und erlebt wird. In diesen Kontext gehören 

auch die berühmten innerkirchlichen Erneuerungsbewegungen der ersten Hälfte des 20. 

Jahrhunderts: die Jugendbewegung, die liturgische Bewegung und im gewissen Sinne 

auch die ökumenische Bewegung. Immer ging es um erfahrbare Gemeinschaft statt 

sakraler Heilsbürokratie.  

Nach 1945 und vor allem nach 1968 wird dieser Diskurs vom «anti-liberal Organischen» 

ins «Emanzipatorische» gewendet. Eine emanzipatorische Gemeindetheologie wird 

geradezu zum Haupterfahrungsfeld nachkonziliarer Erneuerung. In der Aufwertung der 

einzelnen Gläubigen und der anfanghaften Überwindung eines paternalistischen 

pastoralen Umgangsstils war diese gemeindetheologische Umformatierung ohne Zweifel 

auch ein Fortschritt im Sinne der Volk-Gottes-Theologie des II. Vatikanums – freilich ein 

sehr begrenzter. 

Denn in ihrer Priorität der Sozialform entsprachen viele Gemeindetheologien eher noch 

dem nach-tridentinischen Konzept, Kirche als möglichst homogenen Kontrastraum zu 

organisieren, jetzt unter familiaristischen, nicht mehr wie früher militärischen Metaphern. 

Die Gemeindetheologie entsprach in ihrer Gemeinschaftsorientierung zudem der ab 1985 

propagierten «communio-Ekklesiologie», jenem angeblich die konziliare Ekklesiologie 

resümierenden, in Wirklichkeit aber entscheidend verändernden Konzept. 

(Rainer Bucher) 

 

 

6.5.2013 (Rezeption) 

«Mangelhaft verwirklicht»? Zur uneingelösten Radikalität des Konzils in der 

deutschsprachigen Kirche 

Wie steht es mit der Erforschung der Zeichen der Zeit (GS 4) in der deutschsprachigen 

Kirche? Gibt es definierte und verpflichtende Abläufe in der Kirche, die eine an den 

Zeichen der Zeit orientierte Pastoral ermöglichen?  

Eine solche Pastoral wäre situativ, prozess- und problemorientiert. Sie würde die 

irritierenden Gegenwartsphänomene und ihre Träger und Trägerinnen suchen, nicht 

meiden. Sie würde sich mit jenen solidarisieren, die in den Zeichen der Zeit nach Sinn 

und Bedeutung der christlichen Tradition heute suchen, und diese «unfestgestellten» 

Gläubigen nicht marginalisieren. 

Wie steht es mit Begriff und Konzeption von Pastoral (GS 1)? Mit der Entgrenzung dieses 

Begriffs über das Weihepriestertum hinaus, mit seiner kirchenkonstitutiven Bedeutung 

und Funktion, mit dem Einbezug des sozialen und diakonischen Wertbereichs in den 

Pastoralbegriff, mit seiner Situierung im Kontrast von säkularer Existenz und christlicher 

Tradition? Caritatives und sozialpolitisches kirchliches Handeln wird in der Breite immer 

noch nicht als pastorales Handeln erfasst, wie es Gaudium et spes entspräche. 

Und wie steht es mit dem Volk Gottes-Begriff (LG II)? Wird er überhaupt operativ 

eingesetzt, etwa in den aktuellen Umbauprozessen der katholischen Kirche? Ist er ein 

Basisbegriff der deutschsprachigen Kirche zur Gestaltung ihrer internen und externen 

Beziehungen? 

Es gibt Indizien dafür, dass sich die Reserve der deutschsprachigen Bischöfe gegen 

Gaudium et spes auf dem Konzil in der nachkonziliaren Rezeption fortsetzte und man das 

Konzil als Reformkonzil begriff, das den eigenen Anliegen zum Durchbruch verhalf, nicht 



aber als jenen wirklichen Neuansatz der Präsenz der katholischen Kirche, der es war und 

ist. 

«Wir feiern dieses Jubiläum und es scheint, dass wir dem Konzil ein Denkmal bauen, aber 

eines, das nicht unbequem ist, das uns nicht stört. Wir wollen uns nicht verändern» 

(Papst Franziskus). 

(Rainer Bucher) 

 

 

7.5.2013 (Personen) 

Papsttreue? 

Der letzte Bischof, den Papst Johannes XXIII. zur Audienz empfing, war der Bischof von 

Brügge, Emiel-Jozef De Smedt. Er erzählt Léon Joseph Kardinal Suenens, der Papst habe 

ihm voll Traurigkeit gesagt: «Es gibt hier viele Leute, die den Namen des Papstes 

dauernd im Mund tragen und die sich auf ihn berufen, wenn es ihnen passt, die sich aber 

keinen Deut um ihn kümmern, wenn es ihnen nicht passt». 

(Su 94; emf) 

 

 

8.5.2013 (Personen) 

Kollegialer Instinkt: Verantwortung übergeben 

Bevor zwei Sitzungsperioden, nämlich die Vollversammlungen des Einheitssekretariates 

(10.-18. Mai 1963) und der Theologischen Kommission (15.-28. Mai 1963) beginnen, sei 

nochmals erinnert, welchen Raum Papst Johannes XXIII. dem Konzil und seinen 

Kommissionen für freie und eigenverantwortliche Arbeit einräumen wollte. Da er einen 

«kollegialen Instinkt» hatte, wünschte er, so Léon Joseph Kardinal Suenens, dass die 

Bischöfe ihre volle Verantwortlichkeit wahrnehmen sollten. 

«Einmal teilte mir Johannes XXIII. lang und breit mit, welche Veränderungen und 

Weglassungen ihm in der Ordnung und im Text des Breviers wünschenswert schienen. 

Dann schloss er mit den Worten: ‹Ich habe Ihnen meine Präferenzen gesagt, doch 

natürlich ist es jetzt an den Bischöfen, diese Aufgabe zu übernehmen›» (Su 93). 

(emf) 

 

 

9.5.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Kritische Blicke auf das zweite Kirchenschema 

Ende März war der neue Entwurf von De Ecclesia in die Koordinationskommission 

gekommen, am 22. April gab das Staatssekretariat den Text offiziell frei, und im Mai 

erfolgte der Versand an die Bischöfe auf der ganzen Welt. Sie erhielten Gelegenheit, noch 

vor Beginn der zweiten Konzilsperiode ihre animadversiones [Beobachtungen] schriftlich 

einzubringen. 

An vielen Orten profitierte diese Arbeit von den konziliaren Prozessen, welche seit bald 

einem Jahr im Gang waren. Für die Beteiligten wirkte das neue Schema weit weniger 

überraschend, als es noch bei der ersten Version der Fall gewesen war. Ihren 

Beurteilungen legten die Bischöfe Überlegungen zugrunde, mit welchen sie Anfang 

Dezember 1962 in Rom konfrontiert worden, und sie konnten sich auch eigene 

Stellungnahmen stützen, die sie bereits früher abgegeben hatten. Einige von ihnen 

wiederholten Kritikpunkte, welche bei der Überarbeitung unbeachtet geblieben waren. Ins 

Gewicht fiel der Umstand, dass das Kirchenschema gemeinsam mit anderen Akten zum 

Versand kam – insbesondere der gleichzeitig zugestellte Entwurf zum Dekret über die 



Bischöfe beeinflusste die Stellungnahmen. 

Eine bedeutende Rolle spielten Überlegungen zur Kollegialität der Bischöfe und zur 

Stellung der Bischofskonferenzen. Das Bischofskollegium liess sich nun verstehen als 

ekklesiologische Grösse mit einer Bedeutung, die im Glauben gegründet war und die weit 

hinausreichte über das Funktionale einer Kooperation und erst recht über affektive 

Zusammengehörigkeit. Bischöfe sind qua Ordination in das Kollegium eingegliedert, nicht 

einfach aus Gründen der Effizienz oder aus Interesse am freundschaftlichen Austausch. 

Zu kritischen Bemerkungen gab der Status der Bischofskonferenzen Anlass, welche in der 

theologischen Tradition nicht verankert sind. Gegen die Vorstellung, dass auch sie 

Ausdrucksform der Kollegialität sein können, wurden Einwände erhoben. Die Unsicherheit 

sollte in abgeschwächter Form das Konzil überdauern und später auch nach der Revision 

des allgemeinen kanonischen Rechtes weiter bestehen.  

(Markus Ries; vgl. Klaus Winterkamp, Die Bischofskonferenz zwischen «affektiver» und 

«effektiver Kollegialität». Münster 2003 (= Studien zur systematischen Theologie und 

Ethik 43), 160-174. 

 

 

10.5.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Eintreten in die Ökumenische Bewegung 

Vom 10.-18. Mai 1963 tagt in Rom die Vollversammlung des Sekretariates zur Förderung 

der Einheit der Christen. Thema ist die inzwischen stark umgearbeitete Fassung des 

Textes De oecumenismo. Eine der wichtigsten Entwicklungen ist der Anfang des 

Dokumentes. Der Blick richtet sich – wie in UR 1 – auf die bereits existierende 

ökumenische Bewegung, die bislang von der römischen Seite aus eher skeptisch beäugt 

worden war, in der sich die römisch-katholische Kirche nun aber selbst engagieren 

möchte. 

(emf) 

 

 

11.5.2013 (Personen) 

Johannes XXIII. und die Ökumene 

Fred Pierce Corson, Bischof der Methodistischen Kirche in den Vereinigten Staaten und 

nichtkatholischer Beobachter beim Konzil, stand in freundschaftlicher Beziehung zu Papst 

Johannes XXIII. Dieser brachte ihn in einem Gespräch sehr in Verlegenheit, als er ihn 

unvermittelt fragte: «Corson, mein Freund, was meinen Sie, wie lange die Trennung 

unter uns Christen noch dauern wird?» Auf die eher zögerliche Antwort des 

methodistischen Bischofs reagierte Johannes XXIII. schnörkellos: «Jedenfalls, zwischen 

Ihnen und mir ist das schon überwunden». 

(Su 92; emf) 

 

 

12.5.2013 (Personen) 

Prophetische Worte von Papst Johannes XXIII. für Jan Willebrands 

Als Papst Johannes XXIII. noch vor Beginn des Konzils 1960 unangemeldet einen Besuch 

im neuen Sekretariat zur Förderung der Einheit der Christen machte, präsentierte man 

ihm einen neu eingetroffenen Ausländer – nämlich den zukünftigen Sekretär und 

späteren Kardinal Jan Willebrands. Diesem erklärte Papst Johannes XXIII. wörtlich: 

«Mein Freund, Sie werden hier leiden müssen, denn in Rom gibt es so viele Leute, die 

niemals etwas anderes als Rom gesehen haben!» (Su 93). 



Suenens sieht in dieser Bemerkung einen «Schlüssel zur Psychologie Johannes‘ XXIII, der 

zu verstehen erlaubt, warum die ‹Peripherie› sich bei ihm so gut aufgehoben fühlte» (Su 

93). Dabei ist unter «Peripherie» hier letztlich die ganze Kirche ausserhalb der 

administrativen Zentrale zu verstehen … Seinem engsten Mitarbeiter, dem 

Kardinalstaatssekretär Domenico Tardini, soll Johannes XXIII. gesagt haben: «Sie 

kennen das Zentrum viel besser als ich, aber ich kenne die ‹Peripherie› viel besser als 

Sie – also: arbeiten wir zusammen» (Su 92). 

(emf) 

 

 

13.5.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Wieder auf nach Rom 

Am 13. Mai 1963 trägt P. Yves Congar ins Tagebuch ein: «Ich bin also fest entschlossen, 

nach Rom zu fahren. Ich werde vor Ort sehen, ob ich nützlich bin oder nicht» (Co 1,360). 

Es geht um die Vollversammlung der Theologischen Kommission, die vom 15.-28. Mai 

1963 in Rom stattfindet. Congar hat Grund, sich in seiner Entschlossenheit zu bestärken, 

denn anders als andere, von denen er über die zugesandten Schemata und über 

Einladungen informiert wird, hat er weder Texte noch eine Einladung erhalten. Er hat 

genug Misstrauen und Verdächtigung erfahren, um sich zu fragen: «Was soll das 

bedeuten? Will man mich fernhalten?» (Co 1,360). 

Ohne weitere (diesbezügliche) Irritationen wird er indes ab 15. Mai 1963 an den 

Sitzungen der Vollversammlung teilnehmen. 

(emf) 

 

 

14.5.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

In der Begegnung mit Protagonisten des Konzils aus Bologna 

Am 14. Mai 1963 reist Yves Congar für die Vollversammlung der Theologischen 

Kommission nach Italien, zuerst nach Bologna. Dort zeigt ihm Giuseppe Alberigo die 

Bibliothek des «Istituto per le scienze religiose». Auch mit Kardinal Lercaro trifft Congar 

zusammen. Dieser beabsichtigt, während der nächsten Konzilssession erneut den 

Gedanke der Kirche der Armen einzubringen, und bedauert, dass die Reform der Kirche 

nicht explizit auf der Tagesordnung des Konzils steht. 

Sehr beeindruckt ist Congar von Giuseppe Dossetti, dem Konzilsberaters von Kardinal 

Lercaro: Er begegnet in ihm einem kultivierten, geistlichen Menschen mit einem 

bewegten Werdegang. Dossetti war während des Krieges im Widerstand aktiv gewesen 

und engagierte sich nach dem Krieg für die italienische christdemokratische Partei. Er 

wirkte als Professor für Kirchenrecht, gründete eine Gemeinschaft mit eremitischen 

Zügen, die ganz in die diözesanen Strukturen eingebunden ist, und wurde selbst zum 

Priester geweiht. Congar formuliert ein bemerkenswertes Urteil: «Ein Mensch, der den 

verschiedenen Situationen, in denen er sich befindet, überlegen ist» (Co 1,362). 

(emf) 

 

 

15.5.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Die Laien sind in die konziliare Arbeit eingetreten 

Am 15. Mai 1963 findet die erste einer Reihe von Sitzungen der Theologischen 

Kommission statt. «Man begrüsst sich. Man beginnt, sich zu kennen» (Co 1,364). 

Kardinal Ottaviani eröffnet die Sitzung mit einer Rede, dann berichtet P. Sebastian Tromp 



über Vorgänge der letzten Wochen. Dabei berichtet er auch über die Beratungen, zu 

denen Laien hinzugezogen worden waren (vgl. Konzilsblog vom 24.4.2013: 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m99218). Congar registriert die 

Bedeutung dieses Vorgangs: «Das ist ein sensationeller Moment im Leben der Kirche: 

Laien sind IN DIE KONZILIARE ARBEIT zusammen mit den Klerikern eingetreten. Der 

Autor von Jalons hat das Recht, sich darüber zu freuen» (Co 1,365). 1953 hatte Congar 

sein 682seitiges Buch «Jalons pour une théologie du laïcat» publiziert (1956 in deutscher 

Übersetzung unter dem Titel «Der Laie. Entwurf einer Theologie des Laientums» 

erschienen). 

(emf) 

 

 

16.5.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Was ist ein Laie? 

In der Intersessio kommt im Zusammenhang der Überarbeitung der Konzilsvorlage für 

De Ecclesia das Thema der Laien auf den Tisch. Bereits im ersten vorbereiteten Text war 

Gérard Philips einer der Hauptautoren für das entsprechende Kapitel gewesen. Diese 

Ausführungen hatte er fast unverändert in seinen Alternativentwurf übernommen, der 

inzwischen Arbeitsgrundlage war. 

Zu reden gibt indes die Definition des Begriffs «Laie». In der Vollversammlung der 

Theologischen Kommission notiert der Sekretär Sebastian Tromp am Vormittag des 16. 

Mai 1963, dass die einen die Definition des Codex fordern, andere – wie Paul-Émile 

Kardinal Léger sowie der Generalobere der Dominikaner – sich gegen die Abgrenzung der 

Laien von den Ordensleuten («völlig antiquiert» [Tr 374]) wenden, wieder andere – wie 

Bischof Marcos Gregorio McGrath – überhaupt auf eine Definition verzichten wollen. 

Das sachliche Problem führt bezüglich der Kommission für das «Laienapostolat» sogar 

dazu, dass zwischenzeitlich – ohne Rücksprache mit der Kommission selbst – versucht 

wurde, den Namen in «Kommission für das Apostolat der Gläubigen» zu ändern. Deren 

Sekretär Msgr. Achille Glorieux bestimmt die der Kommission zugrundeliegende 

Sprachregelung dahingehend, dass mit dem Begriff «Gläubige» alle Getauften bezeichnet 

werden, mit dem Begriff «Laien» hingegen jene, die weder Kleriker noch Ordensleute 

sind. Die Negativdefinition – nicht Glied des Weihestandes oder Ordensstandes – bleibt 

mangels Besserem bis in LG 31 hinein bestimmend. 

(emf) 

 

 

17.5.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Zuviel Naturrecht 

In diesen Maitagen vor 50 Jahren (20-25. Mai 1963) tagt auch die Gemischte 

Kommission für das «Schema XVII», also das Konzildokument, das die Kirche in ihrem 

Verhältnis zur Welt thematisieren soll (zum Titel und den Anfängen der 

Entstehungsgeschichte: http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93811). Am 

16. Mai 1963 geht Congar die vorliegenden Texte durch und kommentiert sie ohne 

Umschweife: «Ich finde sie schlecht: sehr scholastisch im schlechten Sinn des Wortes, 

sehr abstrakt und philosophisch. Sie sprechen nicht christlich und sie sprechen nicht zu 

den Menschen» (Co 1,366). Dreieinhalb Monate vor Wiederaufnahme des Konzils findet 

er dies sehr unbehaglich. 

Am 17. Mai 1963 erhält er einen Anruf von Mgr. Garrone, der ihn zu seinem Experten für 

das erste Kapitel des Schemas macht. Zu viert wird an dem Text gearbeitet. Congar 



besteht auf der Verbindung von Anthropologie und Theologie, auf biblischen und 

christlichen Aussagen, um nicht nur auf das Naturrecht zurückgehen zu müssen. Congar 

möchte eine Theologie der Gottebenbildlichkeit auf den Menschen in seiner sozialen und 

geschichtlichen Dimension beziehen. 

(emf) 

 

 

18.5.2013 (Weiteres) 

Ein neues Pfingsten 

«Das gemeinsame Anliegen aller wird es sein müssen, dass alle Gläubigen auf die Arbeit 

des Konzils eine grossmütige und treue Antwort geben. Dann wird ohne Zweifel jenes 

heissersehnte ‹neue Pfingsten› aufleuchten, das die Kirche mit grösserer geistiger Kraft 

erfüllen und ihre mütterliche Sorge und ihre heilbringende Kraft in allen 

Tätigkeitsbereichen besser zur Geltung bringen wird. Dann wird das Reich Christi auf 

Erden einen neuen Aufschwung erfahren. Dann endlich wird auf dem Erdkreis heller und 

vernehmbarer die Frohbotschaft von der Erlösung des Menschen widerhallen in den 

höchsten Rechten des allmächtigen Gottes, in den Banden der Liebe zwischen den 

Menschen und der Friede, der auf dieser Welt den Menschen guten Willen versprochen 

worden ist, neu erstarken». 

(Abschlussansprache von Papst Johannes XXIII. nach der 1. Konzilssession, zit. nach 

HThK Vat II 2,498). 

 

 

19.5.2013 (Weiteres) 

«Ich glaube an den Heiligen Geist» 

Konzilstagebücher sind eine kostbare Quelle nicht nur für den Nachvollzug der äusseren 

Ereignisse des Konzils. Sie lassen auch in das Herz derer schauen, die sich auf dem 

Konzil engagieren. Yves Congar, manchmal hin und her geworfen zwischen Pessimismus 

(am 17.11.1962 notiert er: «das ist eine Sackgasse»: Co 1,232) und Hoffnung, schreibt 

gleich in den ersten Konzilstagen: «Wie sehr man beten muss! Ich glaube an das Gebet. 

Ich HOFFE» (Co 1,113). Während er einerseits viel Misstrauen und Verdächtigung 

erfährt, notiert er andererseits, er sei etwas verwirrt von dem hohen Vertrauen und der 

Wertschätzung, die ihm entgegengebracht werden. Er besinnt sich darauf, dass er nie 

etwas anderes haben suchen wollen als den Willen und den Ruf Gottes. Auch auf dem 

Konzil wollte er keine andere Regel haben, als alles von Gott führen zu lassen. Konkret 

bedeutet das für ihn, die Bischöfe als Subjekte des Konzils zu achten und je nach deren 

Bedarf zu arbeiten. Indessen wolle er sich jeder Initiative öffnen, die das Zeichen eines 

Anrufes Gottes trägt (vgl. Co 1,177). Als Congar Ende November 1962 den Eindruck hat, 

dass «man nicht durchblickt», sucht er Gelassenheit in der Vorstellung, dass das Konzil 

nun einmal durch Schatten und Licht hindurchmuss, und im Glauben: «Ich glaube an den 

Heiligen Geist. Er bedient sich der Menschen» (Co 1,261). 

(emf) 

 

 

20.5.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

«Zusammengepfuscht» 

Das Wirrwarr der Konzilskommissionen war ein äusseres Zeichen der inneren Irritation 

der Kirche und Theologie in der Mitte des 20. Jahrhunderts. Die alten Ordnungen des 

theologischen und kirchlichen Denkens wollten in der Moderne mit ihren ihren Dynamiken 



und zuweilen unabsehbaren und chaotischen Entwicklungen nicht mehr recht greifen. Die 

vom Konzil verworfenen Schemata waren noch ein Ausdruck der alten Ordnung – ein 

Ausdruck, der auch die Bischöfe nicht mehr überzeugte. 

Die Phase zwischen den ersten Konzilssessionen wurde somit zu einer Phase der 

Reorganisation des Denkens: Alte Kommissionszuständigkeiten mussten hier korrigiert 

werden, die Absprache mit anderen Kommissionen wurde notwendig und neue 

Gesprächsteilnehmer kamen ins Spiel: Koordinierungskommission, Gemischte 

Kommissionen, zahlreiche Unterkommissionen und Laien als neue Akteure auf dem Konzil 

zeigten deutlich die fundamentale Neuorientierung des Konzils in der modernen Welt. 

Inhaltlich stand man aber noch am Anfang: Auf das Schema XVII, das sich mit der Kirche 

in der Welt befassen sollte, wurden viele und sehr unterschiedliche Erwartungen 

gerichtet. Nicht zuletzt die Enzyklika Pacem in terris von Johannes XXIII. und das 

weltweite Echo darauf haben den Erwartungshorizont noch einmal erhöht. Im Mai 1963 

konnte ein neuer Entwurf des Schemas nur oberflächlich behandelt werden. Congar 

sprach von einer «zusammengepfuschten» Arbeit, die nicht seriös sei und vom Konzil 

wohl so noch nicht akzeptiert werde. 

Vielleicht hat Johannes XXIII. die gewaltige Grösse der Anstrengungen vor Augen gehabt, 

als er mit der apostolischen Exhortation Novem per dies die Pfingstnovene eröffnete und 

dabei die bisherigen Fortschritte des Konzils lobte, seine Freude über die Fortsetzung des 

Konzils zum Ausdruck brachte und so die Konzilsteilnehmer ermutigte. 

(ab; A2, 500f./601) 

 

 

21.5.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein bedeutungsvolles Konzilsdokument: De Oecumenismo 

Am 21. Mai 1963 schreibt Julius Kardinal Döpfner an Bischof Lorenz Jaeger. Er hat die 

ersten Dokumente für die zweite Konzilssession aus Rom erhalten. Die Bischöfe sind 

gebeten, bis im Juli ihre Stellungnahmen einzusenden. Döpfner hält es für wichtig, dass 

die Konzilsväter deutscher Sprache wiederum eine gemeinsame Stellungnahme 

ausarbeiten (siehe auch 24. Mai 2013). Döpfner möchte den Ökumene-Erfahrenen Jäger 

bitten, sich des Schemas über den Ökumenismus anzunehmen. Dabei bemerkt er: «Im 

übrigen glaube ich, dass das Schema De Oecumenismo keine grossen Schwierigkeiten 

bereiten wird. Die Fassung, die bei der Koordinierungskommisson Ende März vorgelegt 

wurde, schien mir recht gut geglückt. M.E. wird es ein bedeutungsvolles Konzilsdokument 

werden» (Dö 432). 

(emf) 

 

 

22.5. 2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Der letzte öffentliche Auftritt des «Papa buono» 

Am Mittwoch, 22. Mai 1963, trat Papst Johannes XXIII. zum zweitletzten Mal in der 

Öffentlichkeit auf: Er betete vom Fenster seines Büros das Salve Regina; die Audienzen 

dieses Tages aber wurden abgesagt. Der erste Krankenbericht erschien im Osservatore 

Romano erst am 28. Mai 1963. 

Noch am vorangehenden Montag empfing Johannes XXIII. Kardinal Stefan Wyszinski und 

vier weitere polnischen Bischöfe in der Bibliothek, obwohl ihm angeraten wurde, die 

Polen in seinem Schlafzimmer zu empfangen. Vom Montag auf den Dienstag hatte 

Johannes XXIII. eine unruhige Nacht. Nach der Kommunion um 6 Uhr morgens sagte er: 

«Ich bin bereit zu gehen […]. Ich bin froh, dass ich in der Lage war, jedem Impuls der 



Gnade zu entsprechen […]. Es ist alles ohne übertriebene Mühe geschehen: Audienzen, 

Reisen, die Wiederbelegung der Busspraxis und Pastoralvisitationen in Rom, die Synode, 

das Konzil.» 

Am 23. Mai 1963 schliesslich, dem Himmelfahrtstag, stimmt er mittags an seinem 

Fenster das Regina Coeli an, «mit einer Stimme, die immer noch melodisch und kräftig 

ist. Der Beifall der Menge lässt ihn beinahe nicht dazu kommen, seinen Segen zu 

erteilen» (He 629). Am Abend dieses Himmelfahrtstages empfängt er Kardinal Gustavo 

Testa, der den Schweizern wegen seiner Nuntiatur in Bern in guter Erinnerung blieb. 

ufw (He 629; A II 601, Anm. 368) 

 

 

23.5.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein neues Kapitel der Theologie der Ehe 

Christi Himmelfahrt fällt im Jahr 1963 auf den 23. Mai 1963. Doch die Kommissionen 

tagen trotzdem. P. Henri de Riedmatten begegnet an diesem Tag P. Yves Congar beim 

Mittagessen und warnt davor, dass das Schema XVII, das sich der Kirche im Blick auf die 

Welt widmet, bei blossen Prinzipien und Allgemeinheiten stehen bleiben könnte. Es sei 

unbedingt notwendig, dass das Konzil konkrete Lösungen formuliere. Um dahin zu 

kommen, müssten sehr kompetente Personen in einer Kommission zusammenarbeiten. 

Ein Thema kommt bereits am Nachmittag auf den Tisch: die Ehe. Congar bemerkt, dass 

das Kapitel eine bloss juridische Sicht vor allem der Ehezwecke überwunden hat. «Wenn 

dieser Text durchkommt, wird dies die Öffnung zu einem neuen Kapitel der Theologie der 

Ehe sein» (Co 1,372). In GS 47-52 wird am Ende des Konzils ein zwar spannungsreicher, 

aber doch in eine personale Sicht der Ehe hineinweisender Text vorliegen. 

(emf) 

 

 

24.5.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Planung einer Konferenz der deutschsprachigen Konzilsväter 

Am 24. Mai 1963 schreibt Julius Kardinal Döpfner an die deutschen und österreichischen 

Konzilsväter und lädt sie für den 3.-5. Juli 1963 zu einer Konferenz nach Innsbruck ein. 

Ziel soll eine gemeinsame Stellungnahme der deutschsprachigen Konzilsväter sein, in der 

Annahme, dass die anderen Sprachgruppen ähnlich verfahren. Gemeinsame Vorschläge 

hätten mehr Gewicht als Vorschläge von einzelnen Konzilsvätern. Beobachter aus den 

westlichen Nachbarländern werden eingeladen. Einige Tage vorher hatte Döpfner an 

Franz Kardinal König geschrieben, er werde beim Schweizer Episkopat wegen einer 

Teilnahme noch vorfühlen. 

Als Arbeitsweise der Konferenz wird vorgeschlagen, dass im Vorfeld zu jedem Schema 

eine Stellungnahme ausgearbeitet wird, welche eine positive und negative Kritik, 

Verbesserungsvorschläge sowie Kommentare zu diesen Vorschlägen enthält. 

Wegen des Todes von Johannes XXIII. wird die Konferenz auf den 26. August 1963 

verschoben werden. 

(emf) 

 

 

25.5.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ausschluss zeitbedingter Themen aus dem Blickfeld des Konzils? 
(Ursprünglicher Beitrag von EMF, wird wegen des zufälligen Beitrags von Sander nicht gebracht) 

Am 23. Mai 1963 findet im Belgischen Kolleg eine informelle Versammlung von Periti und Kommissionmitgliedern statt, die über das entstehende 

Schema XVII beraten. Dort wird eine Idee sondiert, die darauf hinauslaufen würde, die Arbeit über das Schema in zwei Teile anzugehen. Einerseits 



würde ein Text eine kurze Analyse der heutigen Welt und ihrer Erfordernisse sowie der fundamentalen Prinzipien, die eine Antwort auf diese 

Erfordernisse darstellen können, vorlegen. Dies wäre ein Text, den das Konzil als im eigentlichen Sinn konziliaren Text verabschieden würde. 

Andererseits würden Experten Detailfragen bearbeiten und daraus Instruktionen formulieren, die das Konzil aber nur global approbieren würde, ohne 

sie mit der Autorität des Konzils zu promulgieren. 

Die Absicht hinter diesem Vorschlag ist deutlich: Das Konzil soll sich in seinen eigentlichen Texten nur mit unveränderlichen Lehrfragen beschäftigen. 

Die Auseinandersetzung mit den kontingenten Gegebenheiten der Geschichte soll auf einer anderen Ebene geschehen. Die Auseinandersetzung 

darüber, ob die Kirche sich in einem Konzilstext mit zeitbedingten Themen auseinandersetzen soll, wird die Entstehung der Pastoralkonstitution 

Gaudium et spes noch lange umtreiben. Die Fussnote zu Beginn der Konstitution, welche den Charakter der Pastoralkonstitution erläutert, wird das 

Verhältnis zwischen «unwandelbaren» und «geschichtlich bedingten Elementen» ausdrücklich zum Thema machen. Der Versuch, geschichtlich 

veränderliche Fragen aus der Konzilsthematik auszuschliessen, ist indes abgewiesen worden. 

(emf; vgl. Hans-Joachim Sander: Theologischer Kommentar zur Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute. Gaudium et spes. In: 

HThK Vat II 4,581-886, 621f.704f) 

Im Mai 1963, am Himmelfahrtstag, traf sich im Belgischen Kolleg eine Gruppe von 

Theologen. Es ging darum, ein strukturelles Problem des Textes über die «ecclesia ad 

extra» zu lösen. Dieser Text musste sich von der Anlage her zu Menschheitsfragen 

äussern, die in der Diktion des neuscholastischen Diskurses jedoch als immanent-

geschichtliche, relativistische Angelegenheiten die Reinheit der katholischen Doktrin 

gefährdeten. Das hatte zuvor schon die Enzyklika Humani generis geprägt.  

Ein Abgesandter des Heiligen Offiziums, Kardinal Brown, hatte deshalb halb offiziell, halb 

privat bei einem Mitglied der Runde, Pater de Riedmatten, eine Zweiteilung des Textes 

verlangt. Der erste Teil sollte die ganze Autorität eines Konzils erhalten und die 

fundamentalen Prinzipien des Glaubens auf die groben Linien der Welt anwenden. Ein 

zweiter Teil sollte mit Texten von Expertenkommissionen zu verschiedenen praktischen 

Problemen angehängt werden. Aber das ausserordentliche Magisterium dürfe nicht in 

relative Probleme hineingezogen werden, weshalb die Texte des zweiten Teils kein 

Konzilstext seien. Die informelle Runde beschloss das auch so und prägte damit den 

weiteren Gang des Kirchenschemas «ad extra». 

Diese Position zerfiel später in einem Streit am Beginn der dritten Konzilssession. Damit 

wurde die Verabredung vom Himmelfahrtstag 1963 hinfällig. Sie spiegelt das 

Grundproblem des vorkonziliaren Lehrdiskurses. Er konnte sich nicht produktiv auf 

historische Realitäten und geschichtliche Fragen beziehen, sondern nur deduktiv 

präsentierte Kontroversen gegen angebliche Relativismen führen, die aber die Lehre nicht 

vor Dogmatismus schützten. 

(Hans-Joachim Sander) 

 

 

26.5.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ökumenische Bemühungen um den Dienst der Kirche an der Welt 

Auf der Suche des Konzils nach einer neuen Hinwendung «ad extra», zur Welt, wird die 

neu begonnene ökumenische Zusammenarbeit bedeutsam. Am 18. April 1863 schrieb 

Lukas Vischer Bischof Emilio Guano (Livorno) einen Brief, um aus der ökumenischen 

Bewegung heraus Beiträge für das Thema des Weltverhältnisses der Kirche zu geben. 

Vischer konnte dafür auf eine Studie des Ökumenischen Rates von 1956 zurückgreifen, 

die unter dem Titel «Die Herrschaft Christi über die Kirche und über die Welt» stand. Die 

christologische Schlüsselbotschaft des Briefes von Vischer lautet: «So wie Christus sich 

unter seinen Jüngern wie ein Diener verhalten hat, so ist die Kirche als Dienerin in diese 

Welt gestellt. Ihre Aufgabe besteht nicht darin, die Welt unter ihre Herrschaft und unter 

ihren Einfluss zu stellen». Vischer wirbt in seinem Brief auch um eine vermehrte 

Zusammenarbeit der Kirchen «in praktischen Fragen, wie etwa der Flüchtlingsfrage». 

Bischof Guano, der als Mitglied der Kommission für das Laienapostolat in Aufgaben für 

das Schema XVII hineingewachsen war, «nahm diesen Austausch mit Vischer 

ausgesprochen ernst und sorgte schon ab Mai 1963 für die Verteilung des Briefes an alle, 

die ihn nur irgend haben wollten» (Hans-Joachim Sander). 

(emf; Zitate aus Hans-Joachim Sander: Theologischer Kommentar zur 



Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute. Gaudium et spes. In: HThK 

Vat II 4,581-886, 624f) 

 

 

27.5.2013 (heute vor 50)   

Was auf dem Spiel stand 

Am Ordensleben schieden sich während des Konzils die Geister. Welche Rolle kam den 

Mitgliedern der Orden innerhalb einer Kirche zu, die gerade im Begriff war zu lernen, 

dass sie Volk Gottes ist? Jede «Sonderstellung» innerhalb des Volkes Gottes wurde hier 

zu einem Problem. Bislang kam den Orden eine spezifische Sonderstellung zu. 

Ordensleute galten als «Stand der Vollkommenheit» und galten zumindest in Sachen 

Spiritualität und Heiligkeit der Lebensführung sogar einfachen Weltpriestern als 

überlegen. 

Die Konzilsmehrheit, «die bereits zuvor eine pyramidale Kirche verworfen hatte und für 

die Kollegialität und eine Kirche als Volk Gottes plädiert hatte, widersetzte sich jetzt auch 

einem in Etagen denkenden Spiritualitätsideal mit den Ordensleuten auf höchster Ebene 

der Pyramide. Den Erneuerern lag nicht einfach nur daran, den vorgeschlagenen Text zu 

modifizieren, sondern sie wollen in Wirklichkeit neue Perspektiven eröffnen, indem sie die 

universelle Berufung zur Heiligkeit in den Mittelpunkt rückten, von der sich dann die 

besonderen Formen der Spiritualität ableiteten, die jedoch alle gleichermassen Geltung 

hätten. Das war es, was nach unserer Auffassung Ende Mai 1963 auf dem Spiel stand.» 

(ab; A2, 486f.) 

 

 

28.5.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Es menschelt auf dem Konzil 

Am 28. Mai 1963 findet die letzte Sitzung im Rahmen der mehrtägigen Vollversammlung 

der Theologischen Kommission statt. Es geht nochmals um das vierte Kapitel des 

Schemas über die Kirche, d.h. um die Stände der Vollkommenheit. Congar ist bereits in 

Abschiedsstimmung (noch am Abend wird er abreisen) – aber man kann fast das tiefe 

Seufzen heute noch hören, das ihm entfuhr, als er diese Zeilen in sein Tagebuch schrieb: 

«Pater Rahner spricht wieder einmal als Einziger. Er ist grossartig, er ist mutig, er ist 

scharfsichtig und tiefsinnig, aber schlussendlich aufdringlich. Man kann selber nichts 

mehr sagen, man bekommt keine Gelegenheit mehr und verliert sogar die Lust» (Co 1, 

382). 

«Le P. Rahner monopolise la parole une fois de plus. Il est magnifique, il est courageux, il 

est perspicace et profond, mais finalement indiscret. On ne peut plus parler, on en perd 

l’occasion et même le goût» (Co 1,382). 

(ab/emf) 

 

 

29.5.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

«Man kann nicht vorsichtig genug sein» 

Derselbe Rahner, über den Yves Congar gestern vor 50 Jahren in Rom seufzte, schreibt 

am 29. Mai 1963 von Innsbruck aus Kardinal Döpfner, weil in Rom ausgemacht worden 

war, dass er für die Tagung der deutschsprachigen Bischöfe (vgl. Konzilsblog vom 

24.5.2013: http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m100408) ein Gutachten 

über die drei dogmatischen Schemata vorbereiten solle. Rahner fragt Döpfner an, ob er 

die Texte von ihm erhalten könne, da es ihm in Rom nicht möglich war, die Texte zu 



erhalten. «Nur Philips ist in den Besitz der beiden Kapitel gekommen (gedruckt). 

(Nebenbei sagte er mir, dass im Kapitel 3 De Laicis Schauf auf eigene Faust einige Texte 

herausgestrichen habe, die zu restituieren ihm (Philips) dann wieder gelungen sei. Man 

kann nicht vorsichtig genug sein, sonst wird man am Ende doch noch hereingelegt» (Dö 

448). Im Rückblick auf die Vollversammlung der Theologischen Kommission in Rom 

bemerkt Rahner: «Den sehr mässigen Erfolg unserer letzten Sitzungen wird Exz. 

Schröffer schon berichtet haben» (Dö 448). 

Denselben Brief beschliesst Rahner mit einer persönlichen Information, nämlich dass er 

gewillt ist und vom Jesuitengeneral die Zustimmung erhalten habe, eine Berufung auf 

den sog. Guardini-Lehrstuhl nach München anzunehmen. 1964 wird er in der Tat nach 

München berufen werden. 

(emf) 

 

 

30.5.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Vorwärts gehen, öffnen! 

Zurück in Frankreich begegnet P. Yves Congar am 30. Mai 1963 Bischof François Marty 

von Reims. Marty erzählt ihm von der letzten Audienz, die er Anfang März 1963 bei Papst 

Johannes XXIII. hatte. Der Papst habe die Arbeit der französischen Bischöfe und 

Theologen, namentlich besonders die Congars, gewürdigt. Der Papst habe Marty zudem 

gesagt, «er habe sich während des ersten Monats des Konzils gelangweilt: er fand, dass 

man nicht vorankommt und dass diese Diskussionen über die Liturgie nicht von Interesse 

sind. Der Papst will, dass man vorwärts geht, dass man öffnet [Le pape veut qu’on aille 

de l’avant, qu’on ouvre]! Man müsse immer erst das Gute bei den anderen sehen (Co 

1,383). 

(emf) 

 

 

31.5.2013 (weiteres) 

Einmal Kontinuität 

Benedikt XVI.‚ Papa Emeritus, sprach gut zwei Wochen vor seinem Rücktritt ein letztes 

Mal vor den Priestern seines Bistums Rom. Im Zentrum der sehr persönlich gehaltenen 

Ansprache stand das Konzil. Benedikt hatte selbst als theologischer Berater von Kardinal 

Frings daran teilgenommen. Schon vor dem Konzil war Josef Ratzinger Ghostwriter eines 

Vortrags über das Konzil, den Kardinal Frings in Genua gehalten hatte. Als Frings kurz 

nach diesem Vortrag zu einer Audienz in den Vatikan bestellt wurde, fürchtete er 

negative Folgen der Rede.  

Benedikt erzählte den weiteren Verlauf der Geschichte so:  Frings «war voller Angst, ob 

er vielleicht etwas Unkorrektes oder Falsches gesagt haben könnte. Er fürchtete, dass 

man ihm jetzt Vorwürfe machen oder ihm sogar den Kardinalspurpur wieder entziehen 

könnte. [...] Als sein Sekretär ihn für die Audienz eingekleidet hat, sagte er ihm: 

‹Vielleicht tragen Sie das Zeug ja zum letzten Mal.› [...] Dann geht er (Frings) hinein und 

Papst Johannes geht ihm entgegen, umarmt ihn und sagt: ‹Danke Eminenz, Sie haben 

genau das gesagt, was ich sagen wollte, aber ich habe nicht die Worte dafür gefunden!›» 

So hatte also Benedikt als Josef Ratzinger schon vor seiner Zeit Papstworte formuliert. 

(ab; zit. nach www.domradio.de) 

http://www.domradio.de/themen/papst-benedikt-xvi/2013-02-14/papst-plaudert-zum-

abschied-mit-roemischen-priestern-0 

 

http://www.domradio.de/themen/papst-benedikt-xvi/2013-02-14/papst-plaudert-zum-abschied-mit-roemischen-priestern-0
http://www.domradio.de/themen/papst-benedikt-xvi/2013-02-14/papst-plaudert-zum-abschied-mit-roemischen-priestern-0


 

1.6.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Das mediale Sterben von Johannes XXIII. 

Noch am 26. Mai spricht das ärztliche Bulletin von «Magenbeschwerden» des Papstes, 

aber niemand glaubt es. Der nahe Tod von Johannes XXIII. war inzwischen eine 

öffentliche Angelegenheit, mit einer Anteilnahme vieler, die die bisherigen (Kirchen- und 

Glaubens-)Grenzen weit überstieg. Das Gebet für den sterbenden Papst war allgemein, 

«jeder betet für den Papst» (He 631). Johannes XXIII. war bis zu seinem Tod eine 

öffentliche Gestalt, auch über die Zeit hinaus, in der er überhaupt noch sichtbar war. 

Diese öffentliche Beziehung wurde vom Papst selbst gepflegt, so etwa, wenn der 

«Osservatore Romano» am 28. Mai 1963 veröffentlichen liess: «Wenn Gott das Opfer 

meines Lebens wünscht, möge es dazu nutzen, reichen Segen auf das Ökumenische 

Konzil, die Kirche und auf die Menschheit, die sich so nach Frieden sehnt, herabzurufen» 

(He 632). 

Am 31. Mai schliesslich, nach einem Tumordurchbruch vom Vortag, waren die Ärzte der 

Meinung, dass sie nichts mehr tun konnten. Der Privatsekretär des Papstes musste 

mitteilen: «Die Zeit ist gekommen. Der Herr ruft sie» (He 633). Johannes XXIII. 

empfängt die Krankensalbung, und es begannen die «Abschiedsaudienzen» von 

Kardinälen und Mitgliedern der römischen Kurie, aber auch von der Herkunftsfamilie aus 

Sotto il Monte. Am Abend dieses Tages traf der Erzbischof von Mailand, Giovanni Battista 

Montini, im Vatikan ein und begab sich sofort in das Sterbezimmer von Johannes XXIII. 

Am späten Nachmittag schon äusserte Johannes XXIII. sich überzeugt davon, dass die 

Kardinäle ohne Schwierigkeit einen Nachfolger wählen und das Konzil zu einem 

glücklichen Ende kommen würde: «Nach meiner Meinung wird Montini mein Nachfolger 

sein» (He 635). 

(ufw) 

 

 

2.6.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Pfingsten 1963 

Nicht der Papst ist der Hauptorganisator der Kirche, sondern der Heilige Geist, so 

Johannes XXIII. (AD 2/1, 383). Die Gebetsnovene, die Johannes XXIII. im Vorfeld des 

Pfingstfestes 1963 für das Konzil ausgerufen hatte, wurde zu einer Novene für den 

«Papst des Konzils». 20‘000 Jugendliche beteten die ganze Nacht im Mailänder Dom, in 

Anwesenheit des zukünftigen Papstes, ihres Erzbischofs Montini, der sagte: «Wir müssen 

sein Erbe und seine letzte Botschaft des Friedens aufnehmen (…). Vielleicht niemals 

zuvor in unserer Zeit ist ein menschliches Wort – das Wort eines Lehrers, eines Führers, 

eines Propheten, eines Papstes – so laut erklungen und hat solche Liebe überall in der 

Welt gewonnen.» Niemand hielt dies für eine Übertreibung. 

Am Pfingstmorgen steigt die Temperatur des Papstes beunruhigend an. Um 21 Uhr 

beginnen die Gebete für den Sterbenden, die Liturgie des Todes. «Aber Johannes ist zäh» 

(He 636). 

(ufw) 

 

 

3.6.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Pfingstmontag 1963: Johannes XXIII. stirbt 

«Ab 17 Uhr füllt allmählich eine riesige Menschenmenge den Petersplatz. Kardinal Luigi 

Traglia, der Provikar für Rom, feiert die Messe pro infirmo, für den kranken Bischof von 



Rom. An Johannes‘ Bett sind die Familienangehörigen (…), Capovilla (…). Sie beten die 

Sterbegebete, während auf dem Platz die Messe stattfindet. Gegen 19.45 Uhr ist die 

Messe zu Ende. Im Schlafzimmer des Papstes können die Worte der Entlassung, Ite 

missa est, deutlich über den Lautsprecher gehört werden. Papst Johannes erbebt ein 

letztes Mal. Sein Atem wird schwach und steht nach einem kaum hörbaren Todesröcheln 

still, die Ärzte neigen ehrfurchtsvoll die Köpfe und zucken die Achseln. Es ist 19.49 Uhr. 

[…]. Das Fenster des Angelus wurde plötzlich erleuchtet, und die Menge wusste die 

Wahrheit» (He 637). Das kürzeste Pontifikat des 20. Jahrhunderts war zu Ende: «Und 

doch waren die Kirche und die Welt in ihm wunderbar gesegnet» (He 637). 

(ufw) 

 

 

4.6.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

NZZ 4. Juni 1963 (E.G.): «Der Tod des Papstes» 

«Das Papsttum ist ein schreckliches Amt. Auf den Schultern eines Greises ruht eine Last, 

an der ein Mann in der Blüte der Jahre schwer zu tragen hätte. Rücksichten auf die 

Gesundheit gibt es nicht […]. 

 

Die menschliche Grösse des Papstes 

Die hervorragendste Eigenschaft Johannes‘ XXIII. war der Herzenstakt. Daher rührte 

seine seltene Beliebtheit. Nach dem stilisierten Pathos Pius‘ XII. wirkte seine 

ungekünstelte Schlichtheit umso günstiger. Stets geneigt, den Dingen die gute Seite 

abzugewinnen, belästigte er seine Umwelt nicht mit düsteren Warnungen. Wenn er auch 

manches zu beanstanden fand, so kleidete er gleichwohl seine Rügen in das Gewand 

leutseliger Ermahnungen. Mit leichter Hand führte er die Sünder auf den rechten Weg, 

statt sie durch Schelten zur Umkehr zu zwingen. Kleiner Leute Kind, bewahrte sich 

Angelo Giuseppe Roncalli das einfache Gemüt: jeder intellektuellen oder gar 

gesellschaftlichen Herablassung unfähig, fand er mühelos den Zugang zum Herzen des 

Volkes. Eine angeborene Frömmigkeit verband sich in dem Priester mit einem Wagemut, 

der für Bedächtigere das Abenteuerliche streifte.» 

(ufw) 

 

 

5.6.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Schweizerische Kirchenzeitung 6. Juni 2013: «An der Bahre Papst Johannes’ 

XXIII.» 

«Am Abend des Pfingstmontags trugen Rundfunk und Fernsehen die schmerzliche Kunde 

vom Heimgang des Heiligen Vaters in alle Teile der Welt […]. Die Todesnachricht kam 

nicht mehr überraschend. Seitdem der hohe Kranke am letzten Freitag einen neuen 

schweren Anfall erlitten hatte, wusste man, dass man auf das Schlimmste gefasst sein 

musste. Mit grosser Teilnahme verfolgte sozusagen die ganze Welt den qualvollen, 

mehrtägigen Todeskampf des Papstes. Auf der ganzen Erde füllten sich am Pfingsttag die 

Gotteshäuser mit Gläubigen, die für den sterbenden Pontifex beteten. Auch in vielen 

nichtkatholischen Kirchen und Synagogen wurde für den mit dem Tod ringenden Papst 

gebetet. Zeitungen brachten Bilder von Gläubigen, die auf dem Petersplatz kniend 

beteten […]. Als Radio Vatikan die Todesnachricht bekanntgab, unterbrachen die meisten 

Sender, so auch die drei schweizerischen Landessender, ihr Programm und schalteten 

eine kurze Gedenkpause ein. 

Erschüttert stehen wir an der Bahre des Papstes, dem die Vorsehung ein Pontifikat von 



nur vier Jahren und sieben Monaten beschieden hatte […]. 

Papst Johannes besass ein eigentliches Charisma, durch seine von Herzen kommende 

Güte die Menschen für sich zu gewinnen. So war er der Papst, den unsere Zeit brauchte 

[…]. 

Unsere Blicke sind in den nächsten Tagen und Wochen mehr denn je nach der Ewigen 

Stadt, dem Mittelpunkt der katholischen Weltkirche, gerichtet. Wir trauern um den 

verstorbenen Papst, wie Söhne um ihren heimgegangenen Vater trauern. In diesen 

Stunden der Trauer tröstet uns aber auch die Verheissung des Herrn, dass er über das 

Schicksal der Kirche wache, wie er es seinen Jüngern versprochen hatte, ehe er die Welt 

verliess». 

(Johann Baptist Villiger [1904–1993], Redaktionsleiter der SKZ von 1954 bis 1975 und 

Professor für Kirchengeschichte an der Theologischen Universität Luzern von 1936 

bis1969/ufw) 

 

 

6.6.2013 (Personen) 

Tränen eines Agnostikers 

Der Agnostiker Léo Moulin, ein belgischer Soziologe und Schriftsteller, erzählt Léon 

Joseph Kardinal Suenens, ein Sozialist habe ihm das persönliche (nicht seinen 

Parteigenossen preiszugebende!) Bekenntnis anvertraut: «Beim Tod von Johannes XXIII. 

habe ich geweint». Und er selbst habe ihm geantwortet: «Ich auch …». Moulin deutet das 

Konzil als das einzige ihm bekannte Beispiel für eine gelungene Reform von innen her. 

«Wenn das I. Vatikanum das II. Vatikanum gewesen wäre, wäre das Gesicht Europas 

verändert worden». Schon im Weggehen bemerkt Moulin zu Suenens: «Johannes XXIII. 

hat meinen Unglauben unbehaglich gemacht» (Su 164). 

(emf) 

 

 

7.6.2013 (Personen) 

Ökumenisches Gedenken an Papst Johannes XXIII. 

In seinen Erinnerungen erwähnt Léon Joseph Kardinal Suenens die Empfehlung eines 

Beobachters, man solle Papst Johannes XXIII. nicht heiligsprechen, «damit wir ihn 

gemeinsam verehren können» (Su 149). 

Bereits um den Sterbenden habe sich, so schreibt es Augustin Kardinal Bea, «eine 

einzigartige, vielleicht nie gesehene Einmütigkeit von Christen jeder Konfession, ja sogar 

vieler Nichtchristen gebildet» (zit. Schm 583). In einer Rede zu Beginn der zweiten 

Konzilssession gibt der lutherische Konzilsbeobachter Kristen E. Skydsgaard in einer Rede 

vor Papst Paul VI. dem Verlangen Ausdruck, «in Ehrfurcht» des verstorbenen Papstes zu 

gedenken und erklärt: «Die Nachricht vom Tode dieses grossen Papstes hat uns mit 

Schmerz erfüllt, und wir werden seine so spontane und gütige, von Weisheit und Mut 

erfüllte Persönlichkeit nicht vergessen» (zit. Schm 584). 

(emf) 

 

 

8.6.2013 (Heute vor 50) 

Lobrede Montinis in Mailand 

Ausstrahlung über den Tod hinaus wurde Johannes XXIII. von allen Seiten, innerkirchlich 

wie ausserhalb der Kirche, zugebilligt. Der verstorbene Papst schien noch immer zu den 

Menschen zu sprechen, sogar «stärker und lauter als er es jemals zu Lebzeiten getan 



hatte.» (Grootaers, A2, 602). Diese allgemeine Wahrnehmung griff Kardinal Montini in 

einer eindringlichen Lobrede im Mailänder Dom auf: «Wenn wir einen Blick über sein jetzt 

verschlossenes Grab hinauswerfen wollen, werden wir von seinem Nachlass sprechen 

können, den das Grab nicht festhalten kann: den Geist, den er unserer Zeit eingegeben 

hat und den der Tod nicht wird ersticken können.» (A2, 603) Montini wird sich an diesem 

Geist noch messen lassen müssen. 

(ab) 

 

 

9.6.2013 (Personen) 

Der Papst des Übergangs 

Erst einige Wochen nach dem Tod von Papst Johannes XXIII. schaut Yves Congar zurück 

auf die vergangenen Ereignisse. Sterben und Tod des Papstes, so nimmt er wahr, haben 

für die Kirche und selbst für die Welt eine aussergewöhnliche Erfahrung dargestellt. 

«Denn plötzlich ist das immense Echo offenbar geworden, die das Dasein dieses 

demütigen und guten Menschen hervorgerufen hat. Es ist offenbar geworden, dass er die 

religiöse und sogar menschliche Karte der Welt tiefgreifend verändert hat: einfach indem 

er gewesen ist, was er war. Er ist nicht durch grosse Darlegung von Ideen vorgegangen, 

sondern durch Gesten und einem gewissen Stil seiner Person» (Co 1,383f). 

Bereits im Januar hatte Congar über das Pontifikat Johannes XXIII. nachgedacht. Der 

Papst des Übergangs könne wahrhaft ein solcher sein, wenn sich seine Idee realisiere, die 

Kirche zu eine weithin kollegialen und episkopalen Leitung übergehen zu lassen. Das 

Ergebnis des Konzils könne darin bestehen, weltkirchliche und nicht nur römisch-

katholische Organe einzusetzen (vgl. Co 1,321f). 

(emf) 

 

 

10.6.2013 (Weiteres) 

Ein Christ als Papst 

Hannah Arendt kommentierte 1966 das «Geistliche Tagebuch» des verstorbenen Papstes. 

In ihrem Beitrag lässt sie als Antwort auf die Frage nach dem Besonderen des Papstes 

ein römisches Zimmermädchen zu Wort kommen. Es drückte gegenüber Arendt eine 

erstaunliche Einschätzung über Johannes XXIII. aus: 

«Gnädige Frau [...] dieser Papst war ein wirklicher Christ. Wie ist das möglich? Und wie 

konnte ein wirklicher Christ auf den Heiligen Stuhl zu sitzen kommen? Musste er denn 

nicht erst zum Bischof und Erzbischof und Kardinal ernannt werden, bevor er schliesslich 

zum Papst gewählt wurde? Hatte denn keiner eine Ahnung, wer er war?» 

Hannah Arendt nimmt diese Gedanken auf und unterstreicht die Freiheit Johannes‘ XXIII. 

gegenüber der Institutionslogik der Kirche.  

«Die Kirche predigt zwar seit fast zweitausend Jahren die Imitatio Christi, und keiner 

vermag zu sagen, wie viele unbekannt gebliebene Gemeindepfarrer und Mönche in all 

den Jahrhunderten sich wie der junge Roncalli sagten: ‹Hier also ist mein Vorbild: Jesus 

Christus›, wobei er schon mit 18 Jahren genau wusste, dass ‹dem guten Jesus gleich zu 

sein› nur bedeuten konnte, als ‹Verrückter behandelt› zu werden: ‹Man sagt und glaubt, 

ich sei närrisch. Vielleicht bin ich‘s auch, aber mein Stolz erlaubt mir nicht, so etwas zu 

glauben. Das ist das Komische an der Sache›.  

Aber die Kirche ist eine Institution und befasst sich, besonders seit der 

Gegenreformation, mehr mit der Aufrechterhaltung dogmatischer Glaubenssätze als mit 

schlichter Frömmigkeit. Sie öffnet die kirchliche Berufslaufbahn nicht leicht denen, die die 



Aufforderung: ‹Folge mir nach› wörtlich nehmen. Nicht dass sie bewusst zurückschreckte 

vor den deutlich anarchistischen Elementen in einer unverwässerten, authentisch 

christlichen Lebensführung; sie glaubt einfach, dass ‹Leiden und verachtet sein für 

Christus und mit Christus› falsche Politik ist. 

(ab; zum Text von Hannah Arendt) 

http://konzilsvaeter.de/ii-vatikanisches-konzil/hannah-

arendt/index.html#2646849f7b0bc5503 

 

 

11.6.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Eine Flutwelle der Sympathie 

Papst Johannes XXIII. war während seines Pontifikates, nicht zuletzt in den letzten 

Monaten vor seinem Tod, von manchen Kreisen offen oder versteckt kritisiert worden. 

Grund dafür war sein Schweigen zur italienischen Politik, so dass ihm die Erfolge der 

Kommunisten bei den italienischen Wahlen angelastet wurden, ebenso wie seine Haltung 

gegenüber den anderen Konfessionen und seine Bereitschaft, offene konziliare Prozesse 

zuzulassen. 

In den Tagen nach seinem Tod begegnet dieser kritischen Haltung – wie sich in den 

letzten Blogeinträgen vielfach widerspiegelt – eine ganz anders geartete Einstellung. «Es 

war wie eine Flutwelle der Sympathie. … Nach den Zeugnissen der damaligen Zeit sprach 

der verstorbene Johannes XXIII. stärker und lauter[,] als er es jemals zu Lebzeiten getan 

hatte» (Jan Grootaers, in: A 2,602). 

(emf) 

 

 

12.6.2013 (Personen) 

«Das Konzil hat viel erreicht» 

Pater Sebastian Tromp SJ, in gewissem Sinn ein «Verlierer» der ersten Konzilssession, 

äussert sich, wie bei klugen Verlierern üblich, sehr intelligent über die Sieger, zu denen 

sicher auch Papst Johannes XXIII. gehört. Im «Echo der Zeit» vom 25. August 1963 

äusserte sich Tromp folgendermassen über Johannes XXIII.: «Der Tod Johannes‘ XXIII. 

bedeutet einen grossen Verlust. Der verstorbene Papst hat erreicht, dass die Augen der 

ganzen Welt mit Wohlwollen auf das Konzil gerichtet sind, aber wegen der Krankheit des 

Papstes waren viele in einer grossen Sorge, da das Konzil entscheidend vom Papst 

abhängt, auf seine Leistung angewiesen ist und ohne päpstliche Bestätigung nicht 

gedacht werden kann. Der neue Papst wird die Arbeit seines Vorgängers fortführen […].» 

Zur ersten Sitzungsperiode meinte Pater Tromp, dass vom «technischen Standpunkt 

aus» alles grossartig war. Dann betonte er, dass die liturgische Feier zur Eröffnung der 

Sitzungen auch für die Konzilsväter eine Offenbarung war, da sich in aller 

Verschiedenheit die Einheit zeigte. Nach seiner Meinung wirkte sich die lateinische 

Sprache als Segen aus [, obwohl sicher ein beachtlicher Teil der Konzilsväter des 

Lateinischen unkundig war!]. Tromp war weiter der Ansicht, dass die römische Kurie als 

Organ des Papstes nicht dem Konzil untergeordnet war und meinte, dass die Gläubigen 

auch vor Irrtümern gewarnt sein sollten. 

(ufw / Sebastian Tromp S.J.: Konzilstagebuch Bd. II/1: 1962–1963 [1. Konzilssession 

und 1. Intersession]. Nordhausen 2011, 9-14) 

 

 

13.6.2013 (Personen) 

http://konzilsvaeter.de/ii-vatikanisches-konzil/hannah-arendt/index.html#2646849f7b0bc5503
http://konzilsvaeter.de/ii-vatikanisches-konzil/hannah-arendt/index.html#2646849f7b0bc5503


«Vom Zauber des Anfangs und von der Geduld auf dem Weg» 

Karl Kardinal Lehmann gibt im diesjährigen Korrespondenzblatt für die Alumnen und 

Ehemaligen des Päpstlichen Kollegs Germanicum et Hungaricum in Rom einen wertvollen 

Einblick in seine Germanicums-Jahre von 1957 bis 1964. Er schreibt über Pius XII. und 

Johannes XXIII.: «Als man Pius XII. mit grossem Dank für die Steuerung des Schiffleins 

Petri in den schweren vergangenen 20 Jahren begraben hatte, war bei allem Vertrauen 

zur Führung der Kirche durch Gottes Geist die Unsicherheit über den nun 

einzuschlagenden Weg gross: In gewisser Weise hatte Papst Pius XII. sich auch überlebt. 

Wir Theologen schauten erwartungsvolle in die Zukunft, wir waren aber nicht wenig 

enttäuscht, als die Kardinäle am 28. Oktober des Jahres 1958 den damals 77-jährigen 

Patriarchen von Venedig, Angelo Giuseppe Roncalli aus der Nähe von Bergamo, zum 

Nachfolger wählten […]. Man redete nach der Wahl von Johannes XXIII. fast etwas 

verächtlich vom ‹Übergangspapst› […]. Der Papst findet überraschend schnell in sein 

ganz neues Amt hinein […]. Die grösste Überraschung erfolgte jedoch am 25. Januar 

1959 in der Basilika Sankt Paul vor den Mauern am Fest der Bekehrung des Apostels 

Paulus mit der Ankündigung des Konzils […]. Wir waren – fast könnte man das sagen – 

aus dem Häuschen. So etwas hatten wir beileibe nicht erwartet […]. 

Manchmal habe ich den Eindruck, dass diese Zeit von 1958 bis zur Eröffnung des Konzils 

für mich damals fast wichtiger war als die Konzilszeit selbst, einschliesslich der Zeit 

danach. Es war ein einmaliger, unerwarteter Aufbruch mit so vielen Überraschungen, wie 

wir dies nie zu hoffen wagten […]. 

Am Schluss muss nochmals der Blick zurück zu Johannes XXIII. gehen. An seiner Gestalt 

und mit Blick auf seinen Weg habe ich bis heute viel gelernt. Gewiss hat er aufgrund des 

vorgerückten Alters die Verantwortung als Papst nicht lange wahrnehmen können. Aber 

in den gut viereinhalb Jahren seines Pontifikates hat er in einer unglaublichen Weise die 

Kirche und ihre Position in der Welt zum Positiven verändert.» 

(ufw / Karl Kardinal Lehmann: Vom Zauber des Anfangs und von der Geduld auf dem 

Weg. In: Korrespondenzblatt Collegium Germanicum et Hungaricum 122 [2013] 58–63) 

 

 

14.6.2013 (Personen) 

«Ich habe noch nicht verstanden, warum ich Papst geworden bin» 

Kardinal Léon Joseph Suenens hatte die Aufmerksamkeit von Papst Johannes XXIII. 

durch einen Hirtenbrief zu den Konzilserwartungen erweckt. Der Papst ernannte ihn zum 

Kardinal, damit er auf dem Konzil besser wirken könne. Seitdem bestand ein besonderes 

Vertrauensverhältnis zwischen Papst Johannes und Kardinal Suenens. Dies erklärt, 

warum der Papst ihm sehr intime Gedanken preisgab. So erklärte er ihm eines Tages: 

«Ich habe noch nicht verstanden, warum ich Papst geworden bin, und ich glaube, Gott 

selbst hat Schwierigkeiten, es sich selbst zu erklären» (Su 87). 

(emf) 

 

 

15.6.2013 (Rezeption) 

Abschied von der «Missionskirche» 

Die Wirkungen, welche die Kirchenkonstitution des vergangenen Konzils auf die 

ehemaligen «Missionskirchen» hatten, können nicht hoch genug eingeschätzt werden. 

Der damalige Erzbischof Joseph Albert Malula von Kinshasa (1917-1989), der erste 

zairische Bischof, sprach von einer «wahrhaft kopernikanischen Wende im Verständnis 

der Kirche». Bisher sei das Zentrum der Pastoral die «Mission» gewesen, «ein 



beeindruckender Gebäudekomplex, geleitet von Priestern, die alles selbst bedachten und 

organisierten, in Übereinstimmung mit kirchlichen, pastoralen und kulturellen Traditionen 

ihrer Zeit und ihrer Ordensgemeinschaft […] Da gab es auf der einen Seite die Spender 

der heilbringenden Sakramente: die Priester, Brüder und Schwestern, und auf der 

anderen Seite die Konsumenten: die Gläubigen, die die Sakramente empfangen. 

Allerdings kamen sie nicht allein wegen der Vorbereitung oder des Empfangs der 

Sakramente zur Missionsstation, sondern auch wegen aller möglichen sonstigen 

Dienste.»  

Anders das erneuerte Bild der konziliaren Ekklesiologie: «Eine Kirche, die sich als Volk 

Gottes versteht, als Gemeinschaft derer, die an Jesus Christus glauben, in der jeder 

Einzelne kraft seiner Taufe berufen ist, in der Gemeinschaft Verantwortung für das Leben 

und das Wachstum des gesamten Leibes zu übernehmen. Daraus ergibt sich eine 

Pastoral der Communio, der Gemeinschaft. Die Kirche als Pyramide kehrt sich um.» Für 

den aus dem sozio-kulturellen Kontext der Bantukultur stammenden Malula entsprach 

das Verständnis von Kirche als Volk Gottes besonders auch der Mentalität seines Volkes, 

das den Familiensinn pflegt und für das Gemeinschaft kein leeres Wort ist. 

(Giancarlo Collet) 

 

 

16.06.2013 (Rezeption) 

Zeichen der Zeit – heute wie damals zwischen Hoffen und Bangen 

Kirchenamtliche Stellungnahmen zu gesellschaftlichen Fragen haben häufig eines 

gemeinsam: es herrscht ein defensiver Ton vor. Kulturpessimismus und der Hinweis auf 

Unzulänglichkeiten und mögliche Gefahren prägen viele Beiträge. Bei den Konzilsvätern 

vermutet man gemeinhin das Gegenteil. Sie seien von der Mentalität der 1960er Jahre 

geprägt gewesen. Darum seien sie (zu) optimistisch gewesen, etwa mit Blick auf die 

Möglichkeit, eine humanere Weltgesellschaft zu verwirklichen. In der Tat traute das 

Konzil der Kirche zu, zusammen mit allen Menschen guten Willens zur Wohlfahrt und 

Einheit der Menschheitsfamilie beitragen zu können. Mit Blick auf die eigene Zeit war 

man aber nicht naiv. Insbesondere in Gaudium et spes fällt durchgängig eine 

Pendelbewegung zwischen «zwar» und «jedoch» auf. In den Zeichen der Zeit werden 

also einerseits die Potentiale identifiziert, die zur Hoffnung Anlass geben und an die man 

anknüpfen wollte. Andererseits war das Konzil nicht unkritisch. Die jeweilige Kehrseite 

bleibt immer mit im Blick. So spricht etwa GS 47 mit Hochachtung von allem, was die 

Gemeinschaft von Ehe und Familie fördert und zu ihrem tieferen Verständnis beiträgt, 

ohne die Benennung konkreter Defizite zu vergessen. Wenn die Kirchenleitung sich heute 

der Zeichen der Zeit vergewissert, wird sie neue Themen und Herausforderungen 

benennen. In der Nachfolge des Konzils sollte diese Vergewisserung aber ein Pendeln 

zwischen zwar und jedoch auszeichnen – zwischen Wertschätzung dessen, was bereits 

gut ist, und begründeter, manchmal auch prophetischer Kritik. 

(Stefan Gärtner) 

 

 

17.06.2013 (Rezeption) 

Optimistisch oder pessimistisch – wie realistisch ist der Geist des Konzils? 

In vielen Rückblenden auf das Konzil wird eine angeblich zu fortschrittsgläubige und 

optimistische Sicht der damaligen Konzilsväter auf die Welt unterstellt. Stefan Gärtner 

hat gezeigt, dass diese Diagnose nicht haltbar ist und durch die Texte des Konzils 

widerlegt wird. Er zeigt eine wertschätzende und zugleich prophetisch-kritische 



Wahrnehmung der Zeichen der Zeit durch das Konzil auf. 

Ein aktuelles Beispiel für eine ausgewogene und dennoch keinesfalls profillose 

Beschreibung der «Zeichen der Zeit» hat die konziliare Versammlung in Frankfurt 

gegeben, bei der verschiedene kirchliche Gruppen 2012 einen gegenwartstauglichen 

Anschluss an das Konzil gesucht haben: Einige Sätze seien hier zitiert: 

«Mit Trauer und Angst sehen wir heute,  

• dass die Welt [...] dem Diktat des globalisierten Kapitalismus unterworfen wurde, 

• dass gesellschaftlicher Reichtum in globalem Massstab immer ungerechter verteilt 

wurde, 

• dass sich ein Wachstumsmodell durchgesetzt hat, das die Zerstörung unseres 

Planeten in Kauf nimmt, [...] 

• dass Millionen von Menschen auf der Flucht sind, ihr Leben zu sichern suchen und 

Zehntausende von ihnen bei diesem Exodus an den Grenzen des ‚christlichen 

Abendlandes’ ums Leben kommen – obwohl doch genug für alle da wäre. 

[...] 

Mit Freude und Hoffnung sehen wir aber auch die Aufbrüche [...] in den letzten Jahren. 

Voller Hoffnung sehen wir in der Welt, [...] 

• wie immer mehr Menschen sich das Recht auf Bewegungsfreiheit nehmen und die 

von Europa erklärten Grenzen der Menschlichkeit überschreiten und  

• wie christliche Gemeinschaften sich für und mit Flüchtlingen engagieren und 

Humanität über Gesetzestreue stellen,  

• wie christliche Gruppen Kampagnen gegen Waffenhandel organisieren und sich 

zusammen mit sozialen Bewegungen dem autoritären Krisenmanagement der reichen 

europäischen Länder widersetzen,  

• wie immer mehr Christinnen und Christen einen einfachen und nachhaltigen 

Lebensstil praktizieren und neue Lebensformen ausprobieren.» 

(ab; nach: Leitfaden zur Orientierung für die Jahre 2012 – 2015. Erwägungen vor und 

während der Konziliaren Versammlung, http://www.pro-konzil.de/wp-

content/uploads/2012/11/Leitfaden_Konzilserinnerung1.pdf) 

 

 

18.6.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Besorgnis vor dem Konklave 

Anfang Juni wendete sich der melkitische Patriarch Maximos Saigh in einem vertraulichen 

und persönlichen Brief (ausdrücklich und unterstrichen so gekennzeichnet) an Kardinal 

Julius Döpfner. Dieser Brief, den Maximos auch an andere Kardinäle schickte, war 

gewissermassen der Versuch, ein briefliches «Vor-Konklave» zu ermöglichen. 

Der Patriarch äussert sein Bedauern und seine Besorgnis, dass Papst Johannes XXIII. das 

Konzil, durch das er der Kirche neue Wege ermöglicht hatte, nicht auch zu Ende führen 

konnte. Er hofft zwar, dass die Schritte nach vorn irreversibel seien. Doch da die 

menschlichen Einflüsse und die von Gewohnheit bestimmten Mentalitäten wirken, kann 

es sein, dass die Mehrheit des Konklaves auf den Stuhl Petri einen Papst von der Art der 

Kardinäle, die man ‹Integristen› genannt hat, setzen» (Dö 455). Insbesondere der 

italienische Teil der Kardinäle könnte in diese Richtung neigen. Der Patriarch erinnert an 

die in der Konzilsaula geäusserten Postulate nach einer Internationalisierung der Kurie 

und favorisiert darum die Wahl eines nichtitalienischen Papstes, vorzugsweise aus der 

Gruppe der von ihm angeschriebenen Kardinäle (Alfrink, Bea, Cushing, Döpfner, Frings, 

König, Léger, Liénart, Suenens). 

Die Direktheit, mit der der Patriarch sich äusserte, ist auch dadurch bedingt, dass die 



Patriarchen damals nicht am Konklave teilnahmen und nicht zu den Papstwählern 

gehörten. Patriarch Maximus hatte darum anderweitig keinerlei Möglichkeiten, die eigene 

Verantwortung wahrzunehmen. 

Er entschuldigt seine Freiheit und Freimütigkeit auch damit, dass er ins 86. Lebensjahr 

eingetreten ist und nicht mehr lange zu leben hat. (Er starb 1967). «Die Liebe zum Wohl 

der Kirche drängt und bedrängt mich». 

Am 18. Juni 1963, kurz vor dem Konklave, antwortet Kardinal Döpfner, indem er seiner 

eigenen Besorgnis Ausdruck gibt, insbesondere in Anbetracht der verschiedenen 

Parteiungen, die im Kardinalkollegium existieren. Er schliesst seinen Brief mit der Bitte an 

Gott, dass das von Papst Johannes begonnene Werk fruchtbar fortgeführt werden könne 

(vgl. Dö 459). 

(emf) 

 

 

19.6.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Der Vortag des Konklaves 

Am Abend des 19. Juni 1963 werden die Kardinäle ins Konklave einziehen. Um 10 Uhr 

am Vormittag feiern die Kardinäle im Petersdom die Eucharistie als Votivmesse zum 

Heiligen Geist. Monsignore A. Tondini, Sekretär für die Päpstlichen Breven, hält die 

Ansprache «De eligendo pontifice». Statt, wie üblich, den verstorbenen Papst zu 

würdigen, trägt er eine unverhohlene Kritik an diesem vor. Da er die im Konzil 

aufgeworfenen Fragen für noch nicht reif hält, votiert er für einen Aufschub des Konzils 

(vgl. Wil 30; A 2,603). Da das Konklave und das Konzil sich in ihrer Zusammensetzung 

erheblich unterscheiden (v.a. was den Anteil von Europäern und näherhin Italienern 

angeht), ist der Ausgang – auch hinsichtlich der Frage der Fortführung des Konzils – 

ungewiss. 

Der aus der Provinz Bergamo stammende Kardinal Gustavo Testa kommentierte das 

Konklave kryptisch so: «Haarsträubende Dinge sind bei diesem Konklave vorgefallen. Ich 

werde den Papst um Erlaubnis bitten müssen, darüber zu sprechen». John W. O’Malley 

dazu: «Entweder fragte er nicht oder er erhielt die Erlaubnis nicht, denn er sagte nichts 

weiter. Andere Indiskretionen bestätigen, dass das Konklave schwierig war». 

(emf; Zitat bei OM 166; siehe auch den interessanten Artikel von Azio de Franciscis in 

der Zeit vom 26.6.1964: http://www.zeit.de/1964/26/ein-hamlet-auf-petris-stuhl) 

 

 

20.6.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Das Konklave beginnt 

Der Tod Johannes XXIII. am 3. Juni 1963 unterbrach nicht nur die Vorbereitung der 

zweiten Sitzungsperiode, sondern das Zweite Vatikanische Konzil selbst war nach den 

Bestimmungen des Kirchenrechts aufgelöst. Ein künftiger Papst war nicht verpflichtet, 

dieses fortzusetzen. Aufgrund dieser Ausgangslage ist es verständlich, dass seitens der 

Befürworter des Konzils viele dem Konklave in angespannter Erwartung entgegensahen, 

zumal der Tod des Papstes bei Konzilsgegnern Hoffnungen auf eine Beendigung des 

Konzils geweckt hatte. Von Anfang an war damit klar: Die Papstwahl entscheidet auch 

über das Konzil. 

Das Konklave begann am Abend des 19. Juni. 80 der 82 Mitglieder des 

Kardinalskollegiums – 29 Italiener, 26 andere Europäer und 27 Nichteuropäer – nahmen 

daran teil. Die für die Wahl erforderliche Zweidrittelmehrheit betrug damit 54 Stimmen. 

Über das Konklave gibt es keine Berichte. Vertrauliche Informationen über die Papstwahl, 



die bekannt wurden, sind nicht nachprüfbar. Als gesichert gilt jedoch, dass konsequente 

Reformer wie der Erzbischof von Bologna, Kardinal Giacomo Lercaro, auf der einen, 

konzilskritische Traditionalisten wie Kardinal Giuseppe Siri von Genua auf der andern 

Seite zwar Stimmen erhielten, aber keine Aussicht hatten, gewählt zu werden. Die Wahl 

scheint deshalb schon früh auf den Mailänder Erzbischof Kardinal Giovanni Battista 

Montini als Kompromisskandidaten zugelaufen zu sein, der als gemässigter Progressiver 

galt und dem zugetraut wurde, zwischen den unterschiedlichen Positionen vermitteln zu 

können. Er hatte das Konklave als Favorit betreten, die Zweidrittelmehrheit erreichte er 

am ersten Wahltag aber nicht. 

(Franz Xaver Bischof) 

 

 

21.6.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Die Wahl Pauls VI. 

Am 21. Juni 1963, vormittags, kündigte weisser Rauch über der Sixtinischen Kapelle die 

Wahl eines neuen Papstes an. Gewählt war im sechsten Wahlgang mit wahrscheinlich 58 

Stimmen und nicht eigentlich überraschend der Mailänder Erzbischof Kardinal Giovanni 

Battista Montini. Er nahm den Namen des Völkerapostels Paulus an. Nach heutigem 

Kenntnisstand verdankte er seine Wahl einer konziliaren Mehrheit von vor allem 

französischen, deutschsprachigen und amerikanischen Kardinälen. Ungeklärt ist, ob es im 

Verlauf des Konklaves zu Absprachen mit der «kurialen Partei» gekommen ist, die, wie es 

scheint, Montinis Kandidatur behinderte, aber nicht verhindern konnte. Der Neugewählte 

hatte selber dreissig Jahre an der Kurie verbracht und war dort enger Mitarbeiter Pius’ IX. 

und Pius’ XII. gewesen, bevor er 1954 nach Mailand versetzt worden war und dort im 

Rang eines Erzbischofs ohne die übliche Kardinalserhebung belassen wurde. Johannes 

XXIII. ernannte ihn 1958 gleich im ersten Konsistorium zum Kardinal und machte damit 

den Weg frei zur Papstwahl. Montini hatte sich nicht nur des besonderen Vertrauens des 

verstorbenen Papstes erfreut, er stand auch bei der Mehrheit der Konzilsväter in hohem 

Ansehen. 

Über seine Haltung zum Zweiten Vatikanischen Konzil liess Paul VI. keinen Zweifel 

aufkommen. Schon am Tag nach seiner Wahl bezeichnete er in einer Ansprache vor den 

Kardinälen in der Sixtinischen Kapelle, die über Radio direkt übertragen wurde, die 

Fortsetzung des Konzils als die wichtigste Aufgabe seines Pontifikats. 

(Franz Xaver Bischof) 

 

 

22.6.1963 (Heute vor 50 Jahren) 

Das Begonnene weiterführen 

In einer Rundfunkbotschaft machte Paul VI. einen Tag nach seiner Wahl zum Papst klar, 

dass er die Fortsetzung des Zweiten Vatikanischen Konzils als den bedeutendsten Teil 

seines Pontifikats ansah; dafür wollte er alle Kräfte einsetzen. Damit war von allem 

Anfang klar, dass es mit dem Konzil weitergehen sollte. Er nannte aber auch die 

Weiterführung der Arbeiten für die Revision des kirchlichen Gesetzbuches sowie die 

Weiterführung der Bemühungen, für die Festigung der Gerechtigkeit auf allen Ebenen zu 

sorgen, ebenso erwähnte er den notwendigen Einsatz für den Frieden und für die 

Wiederherstellung der kirchlichen Einheit. 

Noch am Wahltag selbst bestätigte Paul VI. Kardinalstaatssekretär Amleto Cicognani und 

die anderen Kurienkardinäle, eine Personalrochade stand also nicht an. 

(ufw; Jörg Ernesti: Paul VI. Der vergessene Papst. Freiburg im Breisgau 2012, 67–79; 



Georg Schwaiger: Papsttum und Päpste im 20. Jahrhundert. München 1999, 351f) 

 

 

23.6.2013 (Personen) 

SKZ: Wer ist Paul VI.? 

Die SKZ-Redaktoren Joseph Stirnimann und Johann Baptist Villiger, beides Professor an 

der Theologischen Fakultät Luzern, gaben in der ersten nach der Papstwahl 

erscheinenden Ausgabe der «Schweizerischen Kirchenzeitung» (SKZ) dem neugewählten 

Papst breiten Raum. Sie veröffentlichten die Radiobotschaft vom 22. Juni (siehe dazu den 

gestrigen Konzilsblog), gaben einen breiten Einblick in das bisherige Leben Pauls VI. und 

veröffentlichten – das ist doch etwas auffällig – die Rede von Msgr. Amleto Tondini, der 

am 19. Juni 1963 in seiner Rede «De eligendo pontifice» vom Optimismus des 

verstorbenen Papstes Johannes XXIII. Abstand genommen und für die Verschiebung des 

Konzils auf einen späteren Zeitpunkt plädiert hatte (vgl. Konzilsblog 19.6.13). 

Im Leitartikel über den neuen Papst betonte Joseph Stirnimann nicht nur die römischen 

Jahre Montinis, sondern würdigte vor allem auch Montinis Wirken als Erzbischof von 

Mailand, wo dieser einen sicheren Blick für das Wesentliche und ein erstaunliches 

Organisationstalent an den Tag gelegt habe. Genannt werden das umfangreiche 

Kirchenprogramm (72 Bauten, darunter auch eine Bruder-Klausen-Kirche), die grosse 

Volksmission von 1955 und 1957, die bessere Entlöhnung der materiell schlecht 

gestellten Kleriker und die soziale Gesinnung des Mailänder Erzbischofs. 

(ufw; SKZ 131[1963], Nr. 26, 361–363, 365–368; AII, 603.) 

 

 

24.6.2013 (Personen) 

Sebastian Tromp SJ über den neuen Papst 

Aus den meistens kurzen Tagebucheinträgen von Sebastian Tromp lässt sich über Paul 

VI. nicht viel herauslesen, diese sind sehr nüchtern gehalten. So schreibt Tromp am Tag 

der Papstwahl über Paul VI. ganz kurz: «Der Herr erhalte ihn.» Zum heutigen 24. Juni: 

«Fest des hl. Johannes des Täufers, Namenspatron des Papstes. Arbeitsfrei.» 

Am 30. Juni 1963, dem Tag der Krönung von Paul VI., nimmt Tromp die Teile der 

päpstlichen Predigt in sein Tagebuch auf, die ihm offensichtlich wichtig erscheinen und 

behagen, so etwa: «Wir werden die heilige Kirche von den Fehlern in der Lehre und in 

den Sitten verteidigen, die innerhalb und ausserhalb ihrer Grenzen ihre Integrität 

bedrohen und Schönheit verbergen.» 

(ufw; Tr 2/1, 476–480) 

 

 

25.6.2013 (Personen) 

«Er wird viel römischer sein» 

Im Juli 1963 schaut Yves Congar auf die bewegten vergangenen Wochen zurück und 

formuliert eine erste Einschätzung des neuen Papstes. 

«Kardinal Montini ist ein überaus intelligenter und informierter Mensch. Er hinterlässt 

einen tiefen Eindruck von Heiligkeit. Er wird das Programm Johannes XXIII. aufnehmen, 

aber wohl nicht in der Weise Johannes‘ XXIII. und vielleicht nicht ganz in seinem Geist. 

Er wird viel römischer sein, mehr von der Art Pius‘ XII. Wie Pius XII. wird er die Dinge 

ausgehend von Ideen bestimmen wollen, und sie nicht einfach, ausgehend von einer 

Bewegung des Herzens, wachsen lassen wollen. Er wird die Welt genauso lieben, aber im 

Zeichen der Sorge» (Co 1,385). 



Eine erste Erfahrung mit Papst Paul VI. hat Congar bereits gemacht: Bei einmal Anlass in 

Caen zum Thema der demokratischen Gesellschaft wurde ein Brief von Paul VI. verlesen, 

der Congar sehr an Pius XII. erinnert hat. «Das ist eine Art kleine Enzyklika, in der die 

wohlausgewogenen Ideen sich gegenseitig neutralisieren. Es ist ein vollständiges Exposé, 

aber sehr abstrakt, das alles enthält, was man denken, vorsehen, vermeiden muss … 

Gewiss, das ist nun einmal die Art solcher Texte. Aber diese Art ist ziemlich 

ungeniessbar. Sie hat den Geruch von Paternalismus». Deswegen denkt Congar etwas 

wehmütig an Papst Johannes XXIII. zurück: «Johannes XXIII. hatte Vertrauen in die 

Menschen, Vertrauen in die Kirche, die er sich frei hat ausdrücken lassen. Das war das 

Geheimnis der Öffnung, die er ermöglicht hat» (Co 1,385). 

(emf) 

 

 

26.6.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Paul VI. hält die Karten verdeckt 

Die ersten Schritte des neuen Papstes: Welchen Weg würde er einschlagen, welche Rolle 

dem Konzil geben? Johannes XXIII. hatte gewissermassen mit Gottvertrauen ein Konzil 

«losgetreten» ohne die Folgen abzusehen. Paul VI. musste jetzt dem Konzil und der in 

Bewegung geratenen Kirche eine Richtung geben. Seine Strategie und seine Positionen 

blieben lange undeutlich. Paul VI. nutzte Kontakte in alle Richtungen. Er band wichtige 

Kurienvertreter ein und setzte sie an Schaltstellen, so Kardinalstaatssekretär Cicognani, 

der noch lange über das Konzil hinaus Einfluss auf seine Umsetzung nehmen sollte (siehe 

Konzilsblog vom 19.02.2013). 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93830) 

Paul VI. übertrug aber auch anderen Personen wichtige Aufgaben:  

Kardinal Suenens sollte Legaten ernennen als unmittelbare Kontaktpersonen zwischen 

Papst und Konzil – eine wichtige Position, damit das Konzil zum Papst durchdringen 

konnte. Kardinal Döpfner sollte ein Gutachten erstellen, um die Zahl der Schemata weiter 

zu reduzieren. Kardinal Lercaro sollte Vorschläge für eine neue Geschäftsordnung 

ausarbeiten. Andere wurden aufgefordert, dem Papst beim Verfassen einer Enzyklika 

über die Kirche zu helfen – parallel zur Suche des Konzils nach einer erneuerten 

Ekklesiologie! 

Paul VI. blieb undurchsichtig. Dies entsprach einem Rollenverständnis, das er in einer 

Meditation im Juli 1963 so ausdrückt: 

«Wie eine Statue, nein, besser: wie ein lebendiger Mensch, der ich bin, oben auf einer 

Fiale postiert... Ich muss diese Einsamkeit betonen: Ich darf keine Angst haben, darf 

keine äussere Stütze suchen, die mich entlasten könnte von meiner Pflicht, die darin 

besteht zu wollen, zu entscheiden, alle Verantwortung auf mich zu nehmen, die anderen 

zu führen, auch wenn dies unlogisch und vielleicht absurd erscheinen mag. Trost 

spendende vertrauliche Beziehungen kann es nur wenige und diskrete geben: Was tief in 

meinem Geist vor sich geht, bleibt bei mir. Ich und Gott.» (A3, 6, FN 16) 

(ab; A 3,5f.) 

 

 

27.6.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Die Festlegung der Wiedereröffnung des Konzils 

«Die ersten zehn Tage nach der Papstwahl vom 21. Juni 1963 waren ein regelrechtes 

Feuerwerk» (J. Grootaers in: A 2, 608). Schon in der Rede vom 21. Juni 1963 betonte 

Papst Paul VI., dass die Fortsetzung des Konzils der wichtigste Teil seines Pontifikats sei 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93830


(vgl. Konzilsblog von diesem Tag). Am 27. Juni 1963 schliesslich legte Paul VI. die 

Wiedereröffnung des Konzils auf den 29. September 1963 fest – ein sehr anspruchsvolles 

Ziel. «Damit war für die Arbeiten der Versammlung nur so viel Zeit verloren gegangen, 

wie sich aus dem Tod des alten Papstes und der Wahl eines neuen ergeben hatte. Die 

Festsetzung dieses Datums war also als Signal zu verstehen: Die Versammlung sollte 

unbeirrt fortgesetzt werden. Paul VI. traf damit eine autonome Entscheidung» (Jörg 

Ernesti). 

(ufw; Jörg Ernesti: Paul VI. Der vergessene Papst, Freiburg im Breisgau 2012, 82) 

 

 

28.6.2013 (Personen) 

Elisabeth Gössmann 85 Jahre 

Elisabeth Gössmann, eine der Gründerinnen der theologischen Frauenforschung und einer 

feministisch-theologischen Hermeneutik, die sie selbst «zwischen den Welten», ihrer 

Professur an der Sophia-Universität in Tokyo und einem Lehrauftrag an der LMU in 

München, entwickelt hat, ist am 21. Juni 2013 85 Jahre alt geworden. Sie hat in ihrer 

Autobiographie «Geburtsfehler: weiblich. Lebenserinnerungen einer katholischen 

Theologin» (München 2003) darauf hingewiesen, dass die Gründungsgeschichte der 

feministischen Theologie bereits in der «das Konzil vorbereitenden, also der (zu Unrecht 

oft geschmähten) vorkonziliaren Theologie» (283) zu verankern ist. 

Elisabeth Gössmann hat bereits 1962 die Publikation «Das Bild der Frau heute» 

vorgelegt, in der sie die These von der «Unableitbarkeit des Frauseins vom Mannsein» 

sowie der «gleichen Unmittelbarkeit des Menschseins im Mann wie in der Frau» 

(Geburtsfehler 281) formuliert hat. In der zweiten Auflage 1967 fügt sie ein Kapitel mit 

dem Titel «Das Konzil zur Stellung der Frau» ein. Nach den Konzilstexten gibt es 

«keinerlei Zurücksetzung der Frau gegenüber dem Mann, sei es in ihrem geistlichen 

Leben, sei es in den neu entdeckten Funktionen des Laienstandes, sei es in der 

Anerkennung ihrer Wirksamkeit in der modernen Gesellschaft und Öffentlichkeit. Die 

Konzilstexte sprechen nirgendwo von einer hierarchischen Struktur der Ehe, beschreiben 

aber faktisch unter dem Gedanken der Liebe die partnerschaftliche Form der Eheführung. 

Das Ergebnis der Konzilstexte für die Frau ist also die Gleichberechtigung mit dem Mann 

im Laienstand, wann man es einmal so nennen will» (Geburtsfehler 281f). Elisabeth 

Gössmann hat in ihren Forschungen dazu beigetragen, dass das Frauenbild des 

Neothomismus revidiert wird und hat vor allem in ihren mediävistischen Studien auf die 

Fehlentwicklungen in der Interpretation der ersten drei Genesis-Kapitel in der christlichen 

Tradition hingewiesen. In der Nachkonzilszeit hat sie mehrfach angemahnt, auf dem 

Hintergrund einer Theologie des gemeinsamen Priestertums und der Stärkung des 

Laienapostolats neue Formen der Partizipation und Kommunikation für Frauen in der 

Kirche zu erschliessen und auf eine «unideologische» Weise die Ämterfrage – gerade 

auch für Frauen – zu diskutieren. 

 

 

29.6.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Geht die Tradition über die Schrift hinaus? 

Der sogenannten «Gemischten Kommission» unter der Leitung der Kardinäle Ottaviani 

und Bea war aufgetragen worden, die scharfer Kritik unterzogene Formel des 

Verhältnisses von Schrift und Tradition im Einklang mit den Konzilien insbesondere von 

Trient und von Vatikanum I. zu revidieren. Dies setzte jedoch eine theologische Klärung 

der Grundlagen voraus. Gefragt war die Expertise der Konzilstheologen. Intensiv hatte 



sich mit dem Thema «Tradition» der französische Theologe Yves Congar (1904-1995) 

auseinandergesetzt. Mit Datum vom 29. Juni 1963 verteilte das niederländische Zentrum 

DO-C (ein Presseorgan für das Konzil) mit dem Vermerk «Vertraulich» die 

«Beobachtungen zum Schema der Konstitution ‹De divina revelatione›» von Congar. In 

seiner Darstellung unterscheidet dieser drei theologische Positionen, die im Rahmen der 

katholischen Kirche vertretbar seien: 1. Schrift und Tradition als voneinander 

unabhängige Quellen; 2. Tradition als permanenter Prozess der Interpretation zur 

Entfaltung des Inhalts der heiligen Schriften; 3. Identität des Inhalts von Schrift und 

Tradition. Congar gibt zu verstehen, dass die Formel, die Tradition reiche weiter als die 

Schrift («latius patet»), zum Schutz vor Missverständnissen einer Vervollständigung 

bedürfe. «Denn wenn die Tradition auch hinsichtlich der Ausdehnung mehr enthält als die 

Schrift, so enthält hinsichtlich der Tiefe gewiss die Schrift mehr als die Tradition, da sie 

wahrhaft unerschöpflich ist» (Y. Congar). Congar geht von einem geschichtlichen und 

keinem statisch-geschichtslosen Begriff der Wahrheit aus. Auch betont er, das Wort 

Gottes sei unbeschadet der besonderen Aufgabe des kirchlichen Lehramts der Kirche als 

Ganzer anvertraut. Congars Klarstellungen waren insbesondere dafür hilfreich, dass sich 

die Konzilsväter in der späteren Textfassung zum Thema der Offenbarung ganz bewusst 

dafür entschieden haben, die schwierige Frage des Verhältnisses von Schrift und 

Tradition für die weitere theologische Forschung offen zu lassen. 

(Hanjo Sauer; vgl. A 2,458 Anm. 53) 

 

 

30.6.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Die letzte Papstkrönung 

Als Papst Paul VI. am Sonntagabend, den 30. Juni 1963, zum Papst gekrönt wurde, 

konnte niemand ahnen, dass dies die letzte Papstkrönung sein würde. Das Ereignis 

hinterliess grössten Eindruck. So berichtete der Redaktor Johann Baptist Villiger in der 

«Schweizerischen Kirchenzeitung» vom 4. Juli 1963 auf der Frontseite: «Am Abend des 

letzten Sonntags erlebten wir am Bildschirm Weihestunden seltener Art: Auf dem 

Petersplatz in Rom wurde das neue Oberhaupt der Kirche, Papst Paul VI.,nach dem durch 

die vielen Jahrhunderte geheiligten Ritus zum Papst gekrönt. Nach ersten 

Presseberichten füllten 300‘000 bis eine halbe Million Menschen den riesigen Platz und 

die anliegenden Strassen. Noch viel mehr folgten am Bildschirm der heiligen Handlung 

[…]. Nach dem beendigten eucharistischen Opfer begab sich Papst Paul VI. an seinen 

Thron. Dort empfing er aus der Hand des rangältesten Kardinaldiakons Ottaviani die 

dreifache Krone […]. Deutlich vernahm man die Worte, die der Kardinal sprach, als er die 

Tiara hoch emporhob, ehe er sie dem neuen Papst auf das Haupt setzte: ‹Empfange die 

mit drei Kronen geschmückte Tiara und wisse, dass Du der Vater der Fürsten und Könige 

bist, der Lenker des Erdkreises, der Statthalter unseres Erlösers Jesus Christus, dem 

Ehre und Ruhm sei in Ewigkeit.›» 

In dem Bericht von SKZ-Redaktor Johann Baptist Villiger sind Altertümlichkeit und 

Moderne in eigenartiger Weise miteinander verbunden. Berichterstatter nach 1963 

wurden glücklicherweise nicht mehr in dieses Dilemma gestürzt, denn im November 1964 

verschenkte Paul VI. seine modern gestaltete Tiara – ein Geschenk seiner Erzdiözese 

Mailand zu seiner Papstkrönung – zugunsten armer Menschen in sozialen Brennpunkten 

der Stadt Rom. Diese bislang letzte getragene Tiara wird in Washington D.C. aufbewahrt. 

(ufw) 

 

 



1.7.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Krönung eines «Super-Kaisers»? 

Am 30. Juni 1963 erhält Kardinal Julius Döpfner, der am Tag des Krönungsgottesdienstes 

von Paul VI. empfangen wird, von diesem den Auftrag, ein Gutachten zum Konzil zu 

verfassen. Als Döpfner dieses Gutachten Mitte Juli vorlegt (siehe Blogeintrag vom 9.7.), 

verbindet er es mit einigen Überlegungen zum Krönungsgottesdienst (vgl. Dö 477-480). 

Nach einer Würdigung der unvergesslichen Atmosphäre in der Abendstimmung auf dem 

Petersplatz und der eindrücklichen Homilie des Papstes bringt Döpfner einige Kritikpunkte 

an. Das Krönungsritual lasse den Papst als «Super-Kaiser» (Dö 479) wirken. Die 

herrschaftlichen Zeichen, wie die Pfauenfedern im Gefolge der Sedia gestatoria, scheinen 

Döpfner das geistliche, liturgische Geschehen zu überdecken. Döpfner schlägt 

Vereinfachungen vor: «So könnte z.B. die Huldigung der Kardinäle auf die drei capi 

d’ordine [die jeweils ranghöchsten Kardinäle der verschiedenen Ordnungen] beschränkt 

werden, zumal sich bei dem hohen Alter und der Gebrechlichkeit mancher Kardinäle im 

Fernsehen ein nicht in allem günstiges Bild ergibt» (Dö 480). Vor allem die tätige 

Teilnahme und speziell die Kommunion der zahlreichen Gläubigen verlangt neue 

Aufmerksamkeit. Döpfner kann hier Erfahrungen von den deutschen Katholikentagen 

einbringen. Zum Altar vermerkt er: «Die sehr breiten Leuchter hindern den Blick auf den 

Zelebranten und auf das liturgische Geschehen. Ob man hier nicht einfache, moderne 

Leuchter samt Kreuz erstellen sollte! Ebenso stört es, wenn auf dem Altar eine ganze 

Serie von Tiaren und Mitren, zumal auf eigenen wuchtigen Trägern stehen» (Dö 480). 

(emf) 

 

 

2.7.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

John F. Kennedy in Privataudienz 

Giovanni Battista Montini kannte John F. Kennedy, den ersten US-Präsidenten römisch-

katholischen Glaubens, schon seit 1939. Der sehr beliebte amerikanische Präsident war 

am 2. Juli 1963 zur Privataudienz bei Paul VI. eingeladen, worüber es noch 

Filmdokumente gibt (vgl. http://www.youtube.com/watch?v=oFmssehvA2E). Die 

Ansprache des Papstes gegenüber Kennedy war nicht nur eine Bejahung des technischen 

Fortschritts, für den Paul VI. Amerika offensichtlich bewunderte, sondern auch ein 

Ausdruck der Übereinstimmung der päpstlichen Auffassung von friedlichem Fortschritt 

mit demjenigen des amerikanischen Präsidenten: «Die letzten Jahre haben 

beeindruckende Entwicklungen bei der Erforschung des Weltraums mit sich gebracht, zu 

denen die USA beachtliche Beiträge geleistet haben. Mögen diese Unternehmungen zur 

Ehre Gottes beitragen, des Schöpfers und höchsten Lenkers der Welt. Weil sie so 

vielversprechend für das Wohl der Menschheit sind, mögen sie auch einen wahren und 

friedlichen Fortschritt einleiten, der die Menschen zu einer universalen brüderlichen 

Gemeinschaft zusammenschliesst. Genau das ist es, was wir oft aus den Reden Eurer 

Exzellenz [= John F. Kennedy] heraushören, dass Eure Worte mit Wärme an den höheren 

Prinzipien von Wahrheit, Gerechtigkeit und Freiheit erinnern.» 

Papst Paul VI. zeigte sich nur einen Tag später sehr erfreut darüber, dass der 

amerikanische Präsident eine hochrangige Delegation zur Papstkrönung entsandt hatte 

(vgl. http://www.jfklibrary.org/Asset-Viewer/Archives/JFKPOF-032-001.aspx). 

Er übernahm in seiner Rede vor der UNO-Vollversammlung in New York vom 4. Oktober 

1965 schliesslich sogar Worte des amerikanischen Präsidenten, was den Krieg betrifft: 

«Die Menschheit muss dem Krieg ein Ende setzen, oder der Krieg wird der Menschheit 

ein Ende setzen.» Ein Zeichen der Hochschätzung, die Paul VI. gegenüber Kennedy 

http://www.youtube.com/watch?v=oFmssehvA2E
http://www.jfklibrary.org/Asset-Viewer/Archives/JFKPOF-032-001.aspx


empfand. 

(ufw; Jörg Ernesti: Paul VI. Der vergessene Papst. Freiburg im Breisgau 2012, 117, 180f) 

 

 

3.7.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Streiten, verschieben, neue Perspektiven finden und organisieren 

Die Koordinierungskommission stand vor gewaltigen Aufgaben. Sie musste das 

Vorankommen des Konzils managen. Strategische, organisatorische aber auch inhaltliche 

Fragen wurden hier geklärt.  

Am 3./4. Juli 1963 – wegen des Todes von Johannes XXIII. mit einem Monat Verspätung 

– wurde an den bekannten Fronten, die sich in der ersten Konzilssession gezeigt hatten, 

gestritten. Sollte man treu zu den Textvorgaben der Kurie stehen? Wie weit durfte auf die 

kritischen Einwände eingegangen werden? Mission, Mischehen und Religionsfreiheit boten 

viele Gelegenheiten, sich unterschiedlich zu positionieren. 

Kardinal Suenens fiel in der Juli-Sitzung der Koordinierungskommission die Aufgabe zu, 

die neue Version des Schemas XVII vorzustellen. Gewürdigt wird das Thema der 

Gottebenbildlichkeit des Menschen, welches den Text durchzieht, ohne ihm indes eine 

wirkliche Einheit geben zu können. Noch keine gute Lösung war die Zweiteilung des 

Textes in einen Teil mit dogmatischem Charakter und einen Teil, der eine Art 

Sozialkatechismus darstellen würde (siehe Konzilsblog vom 25.5.2013: 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m100409). So hält Suenens den Text 

für noch nicht so weit gediehen, dass er auf dem Konzil präsentiert werden könnte. 

Ein Ausweg aus der verfahren Diskussionen war die Verlagerung in Arbeitsgruppen. 

Kardinal Suenens wurde beauftragt, einen neuen Text für das Schema XVII in eigenen 

Kommissionen zu erarbeiten (dies wird vom 6.-8. September 1963 in Mecheln 

geschehen) und ihn dann der Gemischten Kommission vorzulegen – ein weiterer Schritt 

auf dem langen Weg zu «Gaudium et spes». 

Für den Fortgang des Konzils war noch eine weitere Leistung der 

Koordinierungskommission wichtig: Sie entschied über Verfahrensfragen, also über eine 

Revision des Konzilsreglements. So sollte es besser möglich sein, eine Versammlung mit 

2'700 Mitgliedern zu einem guten Ergebnis zu führen. 

(ab/emf; A 2, 452f.) 

 

 

4.7.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Eine kopernikanische Wende 

Über die Suchfunktion lässt sich herausfinden: Bereits zweimal wählten Autoren des 

Konzilsblogs das Motiv einer «kopernikanischen Wende». Gebräuchlich ist diese 

Bezeichnung auch für einen Umbruch, der am 4. Juli 1963 eingeleitet wird. 

Kardinal Suenens schlägt in der Sitzung der Koordinierungskommission vor, in der 

Kirchenkonstitution ein Kapitel über das Volk Gottes dem Kapitel über die hierarchische 

Verfasstheit voranzustellen, «was man heute als die kopernikanische Wende des 

Schemas bezeichnet» (Leo Declerck). 

Das Kapitel über das Volk Gottes entsprang der Idee, das Kapitel über die Laien zu teilen 

und in einem eigenen Kapitel über das Volk Gottes all das zu schreiben, was für alle 

Gläubigen gemeinsam gilt, während ein weiteres Kapitel über die Laien im besonderen 

handeln würde. Mit der Anordnung der Kapitel aber wurde eine neue ekklesiologische 

Gewichtung sichtbar: Nicht mehr die Stände und Hierarchien in der Kirche bildeten den 

Ausgangspunkt der Darstellung der Kirche, sondern die ganze Kirche als «Volk Gottes». 



Dieser Vorschlag wird von der Koordinierungskommission positiv aufgenommen, jedoch 

noch nicht in die Textgestalt umgesetzt. Er wird aber den Konzilsväter mit der 

Versendung des neuen Textentwurfs im Juli 1963 bereits mitgeteilt (vgl. AS 2/1,256). 

(ab/emf; Zitat von Declerck aus: Pfister, Peter [Hrsg.]; Treffler, Guido [Red.]: Julius 

Kardinal Döpfner und das Zweite Vatikanische Konzil. Vorträge des wissenschaftlichen 

Kolloquiums anlässlich der Öffnung des Kardinal-Döpfner-Konzilsarchivs am 16. 

November 2001. Regensburg: Schnell & Steiner, 2002 [Schriften des Archivs des 

Erzbistums München und Freising 4], 34). 

 

 

5.7.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Pericle Felici als Sekretär des Konzils bestätigt 

Pericle Felici (1911–1982) war schon am 20. Februar 2013 ein Konzilsblog-Tagesbeitrag 

gewidmet, wo Arnd Bünker bemerkt, dass Felici seinen Einfluss seinem ungeheuren Fleiss 

verdankte. Im Bienenfleiss aber steckte auch ordentlich viel Kirchenpolitik, die sogar so 

weit ging, dass er eine Kontrollfunktion über das Konzil ausübte und sich um die 

Domestizierung der im «Osservatore romano» italienisch veröffentlichten Konzilstexte 

bemühte. 

Papst Paul VI. bestätigte ihn am 5. Juli 1963 als Sekretär des Konzils anlässlich einer 

Audienz; dessen Machtfülle sollte schliesslich besonders ab 1964 noch grösser werden, 

wo er de facto unter Berufung auf Paul VI. faktisch den Konzilsvorsitz innehatte. 

Wir werden auch in Zukunft also von ihm hören. 

(ufw/vgl. Michael Quisinsky/Peter Walter: Personenlexikon zum Zweiten Vatikanischen Konzil. 

Freiburg-Basel-Wien 2012, S.103 f.) 

 

 

6.7.2013 (Weiteres) 

365 Tage Konzilsblog 

Jubiläum: 50 Jahre Konzil – und heute zudem 365 Tage Konzilsblog. Nach einer 

Vorabankündigung am 26. Juni 2012: 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/dat/2012-06-01 – wurde am 6. Juli 

2012 der erste Blogbeitrag aufgeschaltet: eine Reminiszenz aus der SKZ an die Wahl 

Kardinal Roncallis zum Papst am 29. Oktober 1958. Mit raschen Schritten näherten sich 

die Blogbeiträge der Konzilsankündigung, um in der Zeit zwischen dem 9. Juli und dem 

11. Oktober 2012 die Konzilsvorbereitungen, dann die erste Session Revue passieren zu 

lassen. Der Rückblick auf die erste «Intersessio», die Zwischenzeit zwischen den 

Konzilssitzungen, bestätigt die Einschätzung, dass diese Perioden mit ihren intensiven 

Arbeiten an den Konzilsdokumenten ein integraler Bestandteil des Konzils sind. 

Die Palette der Einträge im Konzilsblog reicht von historischen Erinnerungen an «heute 

vor 50 Jahren» über «Personen», themenorientierte Beiträge bis hin zu Ausblicken auf 

die Rezeption und aktuelle Bezüge. 

Als das Redaktionsteam die Idee erstmals diskutierte und an die Planung ging, war noch 

offen, wie die Realisierung im einzelnen möglich sein würde. Unser Ziel war, höchstens 

einmal am Tag und mindestens einmal in der Woche einen Beitrag zu publizieren. Nach 

365 Tagen freut es uns, dass wir auf ebensoviele Blogeinträge zurückschauen können. 

Dafür sei allen Autoren und Autorinnen, die mit uns zusammenarbeiten, herzlich gedankt. 

Ebenso möchten wir dem Mediendienst Zürich für die Bereitstellung und technische 

Wartung der Internetseite danken. 

Von Juli 2012 bis Mitte Februar 2013 verzeichnete der Konzilsblog rund 65‘000 Besuche. 



Seit der Umstellung auf eine neue Maske Mitte Februar 2013 zählt die Statistik 114‘751 

Besucher und Besucherinnen. Im Monat Juni 2013 erhielt der Konzilsblog 38'012 Aufrufe. 

Die einzelnen Beiträge haben nach einem Tag ca. 200-300 Lesern und Leserinnen 

erreicht; nach einem Monat kommen die Beiträge auf über 1‘000 Besucher. Der (seit 

Februar 2013) meistgelesene Beitrag weist per 5. Juli 2013 1‘706 Leser und Leserinnen 

auf. 

Wir hoffen auf spannende Entdeckungen, spitze Federn und interessierte Leserinnen und 

Leser auch in den kommenden Jahren bis 2015. 

(Konzilsblog-Team) 

 

 

7.7.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Hubert Jedin zu konzeptionellen Fragen des Konzils 

Am 2. Juli 1963 dankt Kardinal Julius Döpfner dem Kirchengeschichtler Hubert Jedin für 

dessen Gutachten zu den Problemen der Geschäftsordnung des Konzils. Döpfner hatte es 

von ihm als einem ausgewiesenen Experten für das Konzil von Trient erbeten. In den 

darauffolgenden Tagen kann Döpfner die Hinweise bereits in den Beratungen der 

Koordinierungskommission über das künftige Konzilsreglement gut gebrauchen (vgl. 

Konzilsblog vom 3. Juli 2013). 

Döpfner hat aber bereits ein neues Anliegen. Da er anlässlich der Krönungsfeierlichkeiten 

durch Paul VI. beauftragt worden war, ein Gutachten zum Konzil zu verfassen, bittet er 

nun Jedin auch um eine Stellungnahme zur Frage, «wie die Konzilsarbeit wohl am besten 

weitergeführt und zu einem glücklichen Abschluss gebracht werden kann … [und] wie 

man die postkonziliare Arbeit bereits in der kommenden Sitzungsperiode am 

zweckmässigsten und sinnvollsten institutionell festlegen kann» (Dö 464). 

Bereits am 6. Juli 1963 sendet Jedin Döpfner eine kleine Skizze (vgl. Dö 467-469). Er 

befürwortet eine Reduktion der Konzilsreden durch kollektive Stellungnahme der 

Bischofskonferenzen durch einen einzigen Repräsentanten und entwirft eine 

Prioritätenliste für die zu behandelnden Schemata. 

Für die postkonziliare Durchführung der Dekrete schlägt Jedin die Gründung einer 

Kommission für die Durchführung des II. Vatikanischen Konzils mit 12 Mitgliedern vor. 

Diese Kommission müsse gegenüber den Kongregationen ähnliche Kompetenzen erhalten 

wie die Koordinierungskommission gegenüber den Konzilskommissionen. Anfänge einer 

Kurienreform zeichnen sich in Jedins Postulat ab, dass auf Vorschlag der genannten 

Kommission drei bis sechs durch Sachkenntnis ausgewiesene Bischöfe als ordentliche 

Mitglieder in die Kongregationen berufen werden sollten. 

(emf) 

 

 

8.7.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Überlegungen zur Fortführung des Konzils 

Zusammen mit den Überlegungen zur Papstkrönung sendet Kardinal Julius Döpfner Papst 

Paul VI. auf dessen Wunsch Überlegungen zur Fortführung des Konzils (Dö 481-487). 

Ein erster Komplex von Vorschlägen betrifft die Wahrung der Kontinuität des Konzils. 

Döpfner plädiert dafür, die wesentlichen Eigentümlichkeiten, wie den positiven, 

pastoralen Charakter, die ökumenische Aufgeschlossenheit und die Weltweite des Konzils 

aufrechtzuerhalten. Eigens vermerkt er: «Es ist zu wünschen, dass auch in Zukunft die 

Freiheit der Diskussion wie bisher gewahrt wird. Für alle Gesichtspunkte soll auf dem 

Konzil Raum sein und das pro und contra soll jeweils gründlich durchforscht werden 



können» (Dö 481). Er hält es für vorteilhaft, die Zurückhaltung des Papstes, wie sie 

Johannes XXIII. praktiziert hatte, fortzuführen. Unabdingbare Eingriffe des Papstes 

sollten in engem Kontakt mit dem Präsidium, der Koordinierungskommission und den 

Vorsitzenden der Konzilskommissionen erfolgen. 

Als Massnahmen zu einem besseren Ablauf des Konzils schlägt Döpfner eine Stärkung der 

Koordinierungskommission und eine genauere Umschreibung ihrer Vollmachten vor. Als 

Konzilsberater sollten auch Laien herangezogen werden können. 

Döpfner erweist sich schliesslich einmal mehr als Anwalt einer Konzentration des Konzils 

und äussert Bedenken, ob alle für das Konzil vorgeschlagenen Themen und Entwürfe 

behandelt werden sollen. In Bezug auf die Entwürfe De Clericis, De Seminariis, De 

Statibus perfectionis und De Scholis scheint ihm, «dass die Zeit für die konziliare 

Behandlung dieser Themen noch nicht reif ist. Die Situation in den verschiedenen 

Ländern ist in Bezug auf die genannten Themen sehr verschieden und es lassen sich 

kaum allgemein gültige, konkreter Aussagen für die ganze Weltkirche machen» (Dö 485). 

(emf) 

 

 

9.7.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein Telefonat zwischen dem Vatikan und Fribourg 

Bischof François Charrière von Lausanne, Genf und Fribourg erhält am 9. Juli 1963 einen 

Anruf aus dem Sekretariat für die Förderung der Einheit der Christen. Im Tagebuch von 

Jan Willebrands wird sogar die Uhrzeit festgehalten: 12.00 Uhr. Mit einem Telefonat ist 

es nicht getan: Für 19.00 Uhr steht der Eintrag: «Anruf aus Fribourg von Mgr. Charrière: 

er sagt zu» (Wil 39).  

Worum geht es? Das Sekretariat will Bischof Charrière zusammen mit dem Dominikaner 

Christophe-Jean Dumont beauftragen, zum 50. Jahrestag der Bischofsweihe von 

Patriarch Alexis (Aleksij Simanskij) nach Moskau zu reisen. (In den Anmerkungen des 

edierten Tagebuches wird angegeben, es handle sich um die Feier des 80. Geburtstages 

von Patriarch Alexis, was jedoch nicht korrekt ist). 

(emf) 

 

 

10.7.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Flitterwochen (nur) in Rom 

Aufbruchsstimmung nach der ersten Konzilssession? Anders als erwartbar und von vielen 

erwartet, scheint dies mancherorts nicht so gewesen zu sein. Dieselben Bischöfe, die sich 

in Rom für das Aggiornamento stark gemacht hatten, zeigen sich in ihren eigenen 

Diözesen eher zurückhaltend und verschlossen. 

In der Juni/Juli-Nummer einer Zeitschrift katholischer Intellektueller in den Niederlanden 

äussert Michael van der Plas, Schriftsteller und Journalist, seine «tiefe Enttäuschung über 

die reservierte Haltung der niederländischen Bischöfe […], die in ihr Land zurückgekehrt 

seien, nachdem sie in Rom eine Art Flitterwochen miteinander erlebt hätten» (zit. in A 

2,623). 

(emf) 

 

 

11.7.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Lebendige Tradition 

Unter dem recht unscheinbaren Titel «Études et documents» veröffentlichte das 



Sekretariat der französischen Bischofskonferenz, für das der rührige baskische Priester 

Roger Etchegaray – später Erzbischof von Marseille, Bischof der «Mission de France» und 

Kurienkardinal – verantwortlich war, eine Reihe von Stellungnahmen und Gutachten. 

Diese erlangten z.T. beträchtlichen Einfluss, konnten sich doch im weiteren Verlauf der 

Konzilsarbeiten Bischöfe und Theologen darauf stützen. Am 11. Juli 1963 erschien in der 

Reihe ein mehrseitiger Text von Yves Congar mit dem ebenso recht unscheinbaren Titel 

«Le Schema ‹De Revelatione›». Das genannte Schema war in der Tat Gegenstand 

heftiger Diskussionen. Congars Gutachten, das weite Verbreitung fand (und sich folglich 

heute in diversen Konzilsarchiven findet), stellt eine Art Kurzfassung seines 

grundlegenden Werks «La Tradition et les traditions» dar, dessen erster Band 1960 

erschien und dessen zweiten Band der Dominikaner unter grossen Anstrengungen 

während des bereits begonnenen Konzils fertigstellte. In seinem Gutachten plädiert 

Congar u.a. dafür, das Thema der Tradition im Rahmen des Offenbarungsschemas zu 

behandeln und es so nicht zuletzt aus den Engführungen zu befreien, in die es in der 

nachtridentinischen Theologie geraten konnte. Die Tradition – unterschieden von der 

Schrift, mit der sie doch engstens verbunden ist – kommt damit als lebendige 

Glaubensweitergabe in den Blick, die die Gesamtheit des Lebens der Kirche umfasst: 

Liturgie und christliches Leben, Lehramt und Gesamtheit der Gläubigen, Geschichte und 

Gegenwart, Dogma und Pastoral bilden hier eine Gesamtheit, die gerade als solche jeden 

Einzelaspekt zu seinem Recht kommen lässt. Viele Gedanken finden sich später in Dei 

Verbum (v.a. Kap. 2) wieder und fordern seither die Kirche zu jener lebensschaffenden 

Weite heraus, die ein katholisches Traditionsverständnis auszeichnet. 

(Michael Quisinsky; vgl. Qu 334) 

 

 

12.7.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Weltkonferenz «Faith and Order» in Montréal 

Vom 12. bis 26. Juli 1963 findet in Montréal die vierte Weltkonferenz der Kommission 

Faith and Order des Ökumenischen Rates der Kirchen statt. Das Sekretariat für die 

Förderung der Einheit der Christen ist durch eine Delegation von fünf Beobachtern, 

darunter Jan Willebrands und Gregory Baum, und einigen weiteren Theologen vertreten. 

Thema ist das Verständnis von Tradition, womit nicht nur die Kontroverse um das 

Verhältnis von Schrift und Tradition in neues Licht gestellt wird, sondern auch die Kirche 

als Trägerin der Tradition. 

Am Eröffnungstag erklärt Prof. Dr. Roger Mehl, Strasbourg: «In Gegenwart unserer 

Brüder von der römisch-katholischen Kirche, die hier als Beobachter anwesend sind, … 

sollten wir sagen, dass die Mitgliedskirchen des ÖRK das Zweite Vatikanum nicht als ein 

Ereignis betrachten, das sie nichts anginge, sondern vielmehr als Ereignis, das sie alle 

betrifft, denn es geht in der Tat um die Geschichte der wahren universalen Kirche» (zit. 

in: A 5,573, Anm. 25). 

Die katholischen Beobachter nehmen nachweisbar Anregungen für die Konzilsarbeit vor 

allem zu De revelatione mit. Umgekehrt wird die unter dem Titel «Wir sind eins in 

Christus» stehende Ansprache von Kardinal Léger während der Konferenz aufmerksam 

gehört. 

(emf) 

 

 

13.7.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Bischof François Charrière in Moskau 



Am 13. Juli 2013 ist Jan Willebrands vom Sekretariat für die Förderung der Einheit der 

Christen in Paris und begleitet Bischof François Charrière und P. Dumont an den 

Flughafen nach Orly, von wo die beiden über Kopenhagen nach Moskau fliegen, um am 

Weihejubiläum des orthodoxen Patriarchen teilzunehmen (vgl. Blogeintrag vom 

9.7.2013). 

Bei den Feierlichkeiten erklärt Bischof Charrière dem Patriarchen: «Nach so vielen 

Jahrhunderten gegenseitigen Entferntseins bahnen sich also jetzt von neuem brüderliche 

Beziehungen zwischen der Kirche von Rom und den nicht mehr in voller Gemeinschaft 

mit ihr stehenden christlichen Kirchen an. Dies ist der Tag, den der Herr gemacht hat. 

Lasst uns vor Freude jubeln über die Hoffnungen, die uns nun offenstehen» (zit. nach 

Schm 585). 

Die Anwesenheit der römischen Delegation ist auch ein Zeichen der Dankbarkeit dafür, 

dass das russische Patriarchat Beobachter zum Konzil entsandt hatte und auch zu den 

Trauerfeierlichkeiten für Papst Johannes XXIII. und der Krönung Papst Pauls VI. einen 

Repräsentanten entsandt hatte. 

(emf) 

 

 

14.7.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ökumenisches Werben 

Fehlende Absprachen zwischen den Patriarchaten von Moskau und Konstantinopel hatten 

bei der ersten Konzilssession dazu geführt, dass zwar das Patriarchat von Moskau, nicht 

aber das Patriarchat von Konstantinopel Beobachter an das Konzil entsandt hatte. 

Verstimmungen machen sich auch im Sommer 1963 bemerkbar. Patriarch von 

Athenagoras hatte zur Wahl Pauls VI. kein Grusswort geschickt und keinen 

Repräsentanten zur Krönung entsandt. Bis zum September 1963 werden noch 

verschiedene Versuche erfolgen, um der Entsendung von Beobachtern seitens des 

Patriarchen von Konstantinopel den Weg zu bereiten. Diese Bemühungen blieben 1963 

indes noch erfolglos. 

(emf) 

 

 

15.7.2013 (Sonstiges) 

Kultbuch «Kleines Konzilskompendium» 

1966 publizierten Karl Rahner und Herbert Vorgrimler ihr «Kleines Konzilskompendium» 

– sämtliche Texte des Zweiten Vatikanischen Konzils auf Deutsch mit einer Einleitung und 

Einführungen zu den Einzeltexten. Die Herausgeber sahen wohl nicht voraus, dass der 

dicke Band (775 Seiten) in Taschenbuchformat einer der erfolgreichste theologische 

Best- und Longseller in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts wurde – bis 2008 35 

Auflagen mit über 220 000 Exemplaren (übertroffen nur von Dietrich Bonhoeffers 

«Widerstand und Ergebung»!). 

Ich selbst verdanke die Kenntnis dieses Buches meinem katholischen Kollegen an der 

Kantonsschule Sargans, dem Salettinerpater Giulio Haas. Ich lernte ihn 1970 kennen. 

Landauf und -ab hielte er Vorträge über das Konzil, in dem er so etwas wie ein 

Heilsereignis sah. Seit dem Konzil war für ihn in seiner Kirche «alles» anders. Das 

«Kleine Konzilskompendium» war sein ständiger Begleiter. Er las es rückwärts und 

vorwärts. Vieles unterstrich er gerade oder gewellt, zum Teil farbig. Schon bald war der 

Band völlig zerlesen. Der Buchrücken ging verloren. Der Einband löste sich. Einzelne 

Seiten fielen heraus. Pater Haas entschloss sich, ein neues Exemplar zu kaufen. Das alte 



wollte er wegwerfen. Aber ich bat ihn, es mir zu überlassen. So gelangte die Buchruine in 

meine Bibliothek. Vergilbtes Papier, Kaffeeflecken, Tintenkleckse. Da mein Kollege ein 

starker Raucher war, ging ein intensiver Tabakgeruch von den Seiten aus. 

Während Jahren habe ich das Buch als Nachschlagewerk benutzt, mich von den 

Unterstreichungen meines Kollegen leiten lassen, bis denn auch ich ein neues kaufte. 

Gerade in seinem von aussen gesehen kläglichen Zustand war es für mich ein Denkmal 

für die Begeisterung vieler in der ersten Zeit nach dem Konzil. Man fühlte sich befreit und 

schöpfte Hoffnung. 

(Frank Jehle) 

 

 

16.7.2013 (Rezeption) 

Rezeption des Konzils an der Basis 

Im Unterschied zu früheren Konzilen gab es nach dem II. Vatikanum ein Novum, nämlich 

die Verlagerung des Konzilsgeschehens an die Basis durch Synoden. So gab es auch in 

allen deutschsprachigen Ländern Synoden, die die Impulse des Konzils auf der Ebene der 

Landes- und Ortskirchen umzusetzen versuchten.  

Ich selbst habe damals das synodale Geschehen in der Schweiz (und auch in Holland und 

Wien) aus der Ferne beobachtet, habe aber selber die deutsche «Würzburger Synode» 

als Mitglied der Kommission 7: «Dienste, Aemter, Charismen» und im «Kontaktkreis» 

Synode erleben dürfen (dafür bin ich heute noch tief dankbar). Die Synoden bedeuteten 

so etwas wie Demokratisierung des Konzils bzw. eine Annäherung an das Volk Gottes 

bzw. an die konkreten Orte des Lebens. Es war Basis-Gewinn.  

Im Bewusstsein der interessierten Gläubigen und Öffentlichkeit erfolgten schon eine 

Basisverlagerung und breitere Aufnahme der Konzilsimpulse und zwar primär durch die 

Medien. Durch das damals junge Fernsehen fanden die Debatten in Rom Eingang in die 

Stuben und Wohnungen vieler Menschen. Die Kommunikationsformen hatten 

entscheidenden Anteil am Erfolg des Konzils. Auch darin erblicke ich Lehrgeld für die 

Zukunft der Kirche. Zu erwähnen sind zudem die erwachsenenbildnerischen Initiativen in 

den Pfarreien, kirchlichen und seelsorglichen Gremien und die Gründung von 

Bildungshäusern und Akademien. Diese Formen wurden zu Trägern und Beschleunigern 

des konziliaren Vorgangs.  

(Leo Karrer) 

 

 

17.7.2013 (Sonstiges) 

Das Konzil als Ausbruch aus unhinterfragten Kirchenselbstverständlichkeiten 

«Ich war in jugendlicher Unbefangenheit begeistert katholisch. Kirchlich-religiös habe ich 

mich sozusagen als gemütshaften Fundamentalisten in Erinnerung. Warum nicht? 

Vielleicht lag darin so etwas wie psychische Schubkraft für den weiteren Lebensweg.  

Ich erlebte das Konzil während des Theologiestudiums von 1961-1967 in Chicago und in 

München auf televisionäre Distanz und Nähe als geistig spirituelles Abenteuer. Es 

verbanden sich damit auch subjektive Prozesse der eigenen Wegsuche in der 

persönlichen Lebensausrichtung (sagen wir: Berufungsgeschichte) bis hin zu 

Auseinandersetzungen mit theologischen und kirchlichen Fragen, vor allem auch mit der 

Gottesfrage. Es war kirchlich und subjektiv ein dynamischer Prozess des Aufbruchs aus 

einer dogmatischen Statik und spekulativen Orientierung. Und heute ist es mir nicht 

mehr möglich, den Gang des damaligen gleichsam objektiven Kirchengeschehens und 

den persönlich-subjektiven Lebensweg klar voneinander zu unterscheiden.  



Bis zum Beginn unserer Studienzeit war die Kirche eine wohl behütete und Sicherheit 

garantierende Heimat, in der der Katechismus und der Klerus mit seinen Heilsmitteln 

entscheidend waren. Die Lebenspraxis war der Anwendungsort der lehramtlichen und 

disziplinären Doktrin. Kirche als Pfarrei war Heimat, gemütshaft, aber auch hausbacken. 

Zweifel und Fragen hatten öffentlich keine Chance. Und was in meiner Erfahrungswelt 

über Pfarrer und Bischof hinausging, empfand ich näher bei Gott als bei uns. Es war eine 

sakrale Welt. Und ich liebte sie. Als Papst Pius XII. starb, meinte ich fast, Gott selber sei 

gestorben.  

Und dann ich erinnere mich sehr klar an ein einschneidendes Erlebnis, an mein 

‹Turmerlebnis›, als mir in einer Kirche in Wien wie ein Blitz durch das Bewusstsein 

zuckte, dass das entscheidend Christliche nicht zuerst die Moral und religiöse Leistungen, 

sondern Glaube, Hoffnung und Liebe seien. Das hing wohl auch mit dem 

Konzilsgeschehen zusammen.» 

(Leo Karrer) 

 

 

18.7.2013 (Rezeption) 

Demokratie in der Kirche 

Das Pastorale Konzil in den Niederlanden von 1966 bis 1970, das die Beschlüsse des 

Vaticanum II für diese Teilkirche übersetzen wollte, sorgte weltweit für Diskussionsstoff. 

Heute gehört es zur beinahe vergessenen Nachgeschichte des Konzils. Vergessen wird 

damit auch, dass die Niederländischen Bischöfe auf ihrer Nationalsynode ein neues 

Kirchenmodell ausprobieren wollten. Das Amt entschied sich dabei bewusst für den Weg 

nach unten, um so die Distanz zwischen Hierarchie und Gläubigen zu überwinden: nicht 

mehr ein lineares Hirte-Herde Abhängigkeitsverhältnis also, sondern der 

institutionalisierte Dialog zwischen allen. Das sei allerdings ganz in Übereinstimmung mit 

dem Zweiten Vatikanischen Konzil, wie die Bischöfe nicht müde wurden zu betonen. Sie 

beriefen sich insbesondere auf Lumen Gentium. Darin sei ein Kirchenbild beschrieben, 

das geeignet sei, so Bernardus J. Kardinal Alfrink, „um zwischen hierarchischen und 

demokratischen Strukturen die rechte theologische Balance zu suchen, was gleichzeitig 

ein optimales Funktionieren der Kirche erlaube.“ Auch der Konzils-Peritus Joseph 

Ratzinger fragte 1970 in einer Aufsehen erregenden Studie nach den Möglichkeiten und 

Grenzen einer innerkirchlichen Demokratisierung. 

Der niederländischen Suchbewegung allerdings wurde nicht zuletzt durch römische 

Interventionen ein schnelles Ende bereitet. Zu denken ist an die Auseinandersetzung um 

dem so genannten Holländischen Katechismus oder an die Einsetzung von konservativen 

Bischöfen nach dem niederländischen Pastoralen Konzil. Der Konflikt hatte freilich auch 

mit dem ambivalenten Charakter der Texte des Vaticanum II selbst zu tun. So wird etwa 

im ersten Kapitel von Lumen Gentium unter Bezug auf die Enzyklika Mystici corporis von 

Pius XII. aus dem Jahr 1943 die Kirche als mystischer Leib Christi beschrieben. 

Demokratische Strukturen sind aber wohl nur in einer Kirche denkbar, die sich selbst als 

Volk Gottes versteht – so wie im zweiten Kapitel der Kirchenkonstitution. 

(Stefan Gärtner) 

 

 

19.7.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Sommerlektüre 

Im Verlauf der Monate April bis Juli 2013 gehen den Konzilsvätern die Schemata zu, die 

auf der Tagesordnung der bevorstehenden Konzilssession(en) stehen. Dies sind zunächst 



die Schemata über die Priesterseminare, die katholischen Schulen, die Priester, das 

Laienapostolat, die Bischöfe und Diözesen, die Pastoral (De cura animarum), die 

Ordensleute, die Ostkirchen, die Offenbarung, die Kirche und den Ökumenismus. Per 19. 

Juli 1963 folgen zwei Schemata über das Ehesakrament sowie Kapitel 3 und 4 von De 

Ecclesia. 

(emf) 

 

 

20.7.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Rehabilitation von Otto Karrer 

Am 30. November 1888 in Ballrechten (Baden, D) geboren, trat Otto Karrer 1910 in den 

Jesuitenorden ein. Nach der üblichen Ordensausbildung sollte er Ordenshistoriker werden 

und für die 1923 vorgesehene Seligsprechung von Robert Bellarmin dessen 

antiprotestantische Polemik rechtfertigen. Das führte Otto Karrer in eine Kirchenkrise, die 

1923 zum Austritt aus dem Jesuitenorden und zur Konversion in die evangelisch-

lutherische Kirche führte. Die lutherische Kirche aber hatte auch eine Kirchenraison und 

versuchte, die Konversion Karrers propagandistisch auszunutzen. Dies führte schnell zur 

Rückkehr Karrers in die römisch-katholische Kirche. Da der Wiedereintritt in den 

Jesuitenorden nicht mehr möglich war, nahm ihn der Churer Bischof Georg Schmid von 

Grüneck in seinen Diözesanklerus auf. Nach einem Bussjahr bei den Immenseer 

Missionaren in Wohlhusen durfte Karrer wieder der Eucharistie vorstehen, das Recht, 

Beichte zu hören, blieb jedoch zwischen den Ordinariaten von Solothurn und Chur strittig. 

Erst die Rehabilitation von Kardinal Ottaviani vom 19. Juli 1963 gab Otto Karrer im Alter 

von knapp 75 Jahren wieder alle priesterlichen Rechte zurück. 

Diese Rechtsunsicherheit prägte das Leben von Otto Karrer, der sich 1925 in Weggis und 

ab 1928 in Kriens niedergelassen hatte, bis 1963. «Als geistlicher Schriftsteller, Prediger 

und Seelsorger an der Pauluskirche in Luzern entfaltete Karrer eine Vermittlertätigkeit, 

die ihn zu einem Pionier der ökumenischen Bewegung in der Schweiz und im deutschen 

Sprachraum sowie zu einem Wegbereiter des 2. Vatikanischen Konzils werden liess» 

(Victor Conzemius). Eine Lehrtätigkeit war ihm wegen des besonderen Rechtsstatus nicht 

möglich; die Dominikaner an der Universität Freiburg i. Ü. wachten über ihre 

Monopolstellung, und Professoren der Theologischen Fakultät in Luzern wurden nicht 

müde, Karrer zu denunzieren. 1942 wurde eine Schrift über das Gebet auf den Index 

gesetzt – aufgrund aus dem Zusammenhang gerissener Passagen, wie später zugegeben 

wurde. 

(ufw; Victor Conzemius: Otto Karrer [1888–1976]. Theologe des Aggiornamento, in: 

Stephan Leimgruber u.a. [Hrsg.]: Gegen die Gottvergessenheit. Schweizer Theologen im 

19. Und 20. Jahrhundert. Basel-Freiburg i. Br.-Wien 1990, S.576–590) 

 

 

21.7.2013 (Sonstiges) 

Die zwei Tendenzen 

Von Anfang an machen sich in den Konzilsdiskussionen verschiedene Ausrichtungen 

bemerkbar. Léon-Joseph Kardinal Suenens spricht von «zwei Sensibilitäten», deren 

Vertreter bald als «Progressisten» und «Konservative» bezeichnet worden seien. Suenens 

hält diese Begriffe und Zuordnungen indes für fragwürdig und zieht es vor, von «zwei 

Tendenzen» zu sprechen, «die zentralistische (kurialistische) Tendenz und die kollegiale 

Tendenz». Strittig zwischen diesen Tendenzen sei nicht der Primat des Papstes und die 

Frage, ob man Einheit mit ihm gesucht habe. Die Nuance zwischen beiden Tendenzen 



mache sich daran fest, ob man «mit ihm» oder «unter ihm» sage. Es gehe um die 

Schwierigkeit, die Kirche so zu fassen, dass sie gleichzeitig eine universale Kirche ist und 

eine Gemeinschaft von Kirchen, eine plurale Einheit und eine geeinte Pluralität. 

(emf; vgl. Su 61) 

 

 

22.7.2013 (Sonstiges) 

«Haustochter auf dem Konzil» 

Als «Haustochter» in einer von Schwestern «Unserer Lieben Frau» geführten Villa in Rom 

erlebte Heidemarie Kühnle das Konzil. Sie war eine von zwölf jungen Frauen, die pro Jahr 

dort aufgenommen wurden, um Hauswirtschaft zu erlernen. Martin Jade schildert die 

Erfahrungen von Heidemarie Kühnle im Sonntagsblatt der Diözese Rottenburg-Stuttgart. 

Heidemarie Kühnle verbindet die Zeit in Rom mit spannenden Erinnerungen. Neben der 

Schwärmerei für einen besonders attraktiven Bischof, «In den waren wir alle ein bisschen 

verknallt», sind es alltägliche Erfahrungen, die in Erinnerung geblieben sind. «Immer 

wenn die Bischöfe mittags kamen, haben sie uns gefragt: ‹Mädchen, was habt ihr uns 

Gutes gekocht? Wir haben Hunger!›» 

Im Umgang mit den Bischöfen setzte sich bald eine gewisse Schnörkellosigkeit durch: 

«Die Schwestern haben uns angewiesen, einen Kniefall zu machen, wenn wir einen 

Bischof grüssen, aber die haben uns gleich an der Hand gepackt und wieder 

hochgezogen. Die wollten das absolut nicht.» Zwar haben die Haustöchter die 

theologischen Themen, die bei Tisch verhandelt wurden, nicht verstanden, aber es sei zu 

spüren gewesen, ob das Konzil gerade an einer entscheidenden Stelle gewesen sei, oder 

ob eher weniger spannende Fragen behandelt wurden. Die tastenden Schritte der 

Bischöfe auf ihrem Weg hin zu neuen liturgischen Formen sind auch Heidemarie Kühnle 

in Erinnerung geblieben: 

«Das Beeindruckendste für mich waren die Proben der neu eingeführten Konzelebration 

[...] Da sind die ganzen Bischöfe gemeinsam um den Altar in der Kapelle der Schwestern 

gestanden und habe das richtig geübt.» 

(ab; Martin Jarde: «Mädchen, habt ihr was Gutes gekocht?». Das Porträt. Heidemarie 

Kühnle aus Reutlingen, in: Sonntagsblatt (Bistum Rottenburg-Stuttgart), Diözese Aktuell 

16, 4/2013) 

 

 

23.7.2013 (Sonstiges) 

«Betet, Brüder und Schwestern» 

Oratefratres, «betet, Brüder, dass mein und euer Opfer Gott, dem allmächtigen Vater 

gefalle» – mit dieser Gebetsaufforderung wandte sich der Priester vor der Liturgiereform 

am Ende der Gabenbereitung an die Gläubigen. 

Die Diplomtheologin Josefa Theresia Münch forderte 1962 in einer Konzilseingabe, es 

möge künftig oratefratres et sorores, «betet, Brüder und Schwestern», heissen. Ein 

Konzilsvater widersprach ihr: eine Gebetseinladung an Frauen sei deshalb nicht möglich, 

weil Frauen grundsätzlich nicht opfern könnten. Dennoch findet sich das «betet, Brüder 

und Schwestern» in der deutschen Neuausgabe des Messbuches von 1970. 

So revolutionär, wie es manchem in den 1960er-Jahren schien, war diese Änderung aber 

keineswegs – und wer «MissarumSollemnia», Josef Andreas Jungmanns «genetische 

Erklärung der römischen Messe» von 1948 gelesen hatte, wusste dies: auch vor der 

Liturgiereform von Trient 1570 hiess es in zahlreichen lateinischen Messbüchern 

oratefratres et sorores. 



(Regina Heyder) 

 

Illustration: Missale des Adolph von Breithardt, 1481, Martinusbibliothek Mainz, 

Hs 7: http://www.blogs.uni-mainz.de/handschriftencensus/mz-mb-hs-7/ 

Fotografie: Damian-Emanuel Moisa 

 

 

24.7.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Reform des Ablasswesens? 

Am 24. Juli 1963 beauftragte Papst Paul VI. den Grosspoenitentiar Kardinal Cento mit der 

Bildung einer Kommission zur Reform des Ablasswesens. Es ist der Anstoss einer 

längeren Entwicklung, die im November 1965 zu einer Debatte in der Konzilsaula über 

die Ablässe führen wird (vgl. A 5,441f). 

Paul VI. wird zu seinem Schritt durch Konzilsvoten motiviert, die auf eine Neuordnung 

des Ablasswesens drängten. Im Hintergrund steht die Multiplikation von Ablässen im 19. 

und 20. Jahrhundert. 

Nach Abschluss des Konzils wird Kardinal Julius Döpfner am 23. Januar 1967 anlässlich 

des Erscheinens der Apostolischen Konstitution Indulgentiarum doctrina schreiben: «Es 

bleibt wohl zu bedauern, dass die Chance für ein gründliches praktisches und 

theologisches Aggiornamento des Ablasses ungenützt vorüberging» (Dö714). 

(emf) 

 

 

25.7.2013 

(Heute vor 50 Jahren) 

Die Konferenz von Montréal in den Medien 

Bei der Weltkonferenz der Kommission Faith and Order des Ökumenischen Rates der 

Kirchen, die vom 12. bis 26. Juli 1963 in Montréal stattfindet, sind Korrespondenten der 

Presse zahlreich vertreten. Entsprechend viel Resonanz findet die Konferenz in den 

Medien. So publiziert der Journalist A. Wenger ab dem 31. Juli 1963 Reportagen in der 

Zeitung «La Croix». Der Journalist Henri Fesquet, der untenstehend noch näher 

vorgestellt wird, veröffentlicht in der zweiten Julihälfte eine Artikelserie zu Montréal in 

«Le Monde». Für ihn stellt die Konferenz einen Beitrag zur Verbesserung der 

psychologischen und dogmatischen Beziehungen zwischen den Kirchen dar (Le Monde, 

28.7.1963, zit. A 2,646 Anm. 74). 

In den nächsten Tagen erscheinen Beiträge über Henri Fesquet, so dass es sich lohnt, 

etwas genauer auf dessen Leben einzugehen: Der 1917 in Millau (Aveyron) Geborene 

war nach Kriegsgefangenschaft (zusammen mit Yves Congar) von 1950 bis 1983 der für 

religiöse Fragen zuständige Redaktor bei «Le Monde». Während des Zweiten 

Vatikanischen Konzils und der nachfolgenden Bischofssynoden war er auch römischer 

Korrespondent dieser Zeitung. Dank seiner guten Beziehungen zu Bischöfen und 

Theologen erlangte er grossen Einfluss. Sein 1966 herausgegebenes «Journal du concile» 

ist ein wichtiges Dokument über dieses kirchliche Grossereignis. Henri Fesquet starb 

Ende April 2011 in Paris. 

(emf/ufw; vgl. Michael Quisinsky/Peter Walter: Personenlexikon zum Zweiten 

Vatikanischen Konzil. Freiburg-Basel-Wien 2012, S.106) 

 

 

26.7.2013 

http://www.blogs.uni-mainz.de/handschriftencensus/mz-mb-hs-7/


(Personen) 

Das «Journal du concile» und dessen Herausgeber 

1966 erschien das von Robert Morel (1922–1990) in seinem eigenen Verlag in 

Forcalquier (Haute-Provence) herausgegebene «Journal du concile». Zu diesem Zeitpunkt 

hatte Morel, ehemaliges Mitglied der Resistance, zusammen mit seiner Frau Odette 

Ducarre bereits den «Club chrétien du livre» gegründet, dessen ambitioniertestes Projekt  

das Werk «Saints de tous les jours» wurde. Diese beiden Grundzüge ziehen sich durch 

seine gesamte Biographie und auch viele seiner Publikationen: einerseits sein politisch-

gesellschaftliches Engagement, andrerseits seine tiefe Verwurzelung im Christentum. 

Finanzielle Schwierigkeiten begleiteten ihn durch alle Jahre, so dass er sich auch 

beklagte, nicht immer die Schriften publizieren zu können, die ihm wirklich am Herzen 

lagen. 

Auf der speziellen Homepage, die nach seinem Tod entstand (www.robert-morel.fr) 

präsentiert er sich uns unter anderem mit diesen Worten: «Je suis né, un mercredi, le 22 

mars 1922, par temps de grêle, en Lorraine, de parents lorrains aussi loin qu’on le sache. 

L’un de nos ancêtres, Jehan Morel, était cousin et l’un des parents de Jeanne 

d’Arc(…).Maquisard en 1943, je le suisresté. Je n’ai jamais puvivre normalement depuis. 

En 1945 direction éphémère d’un hebdomadaire issu de la résistance en Avignon 

(…).Condamné pour injures envers l’armée, et atteinte à la sûreté de l’Etat, puis non lieu. 

Mes amis politiques se méfient de moi, et moi de même de moi : malheureusement les 

évènements m’obligent à prendre trop souvent des positions inconfortables au nom des 

droits de l’homme.» 

Vor dem Hintergrund einer solchen Biographie überrascht sein Engagement für das 

«Journal du concil» nicht. 

(Heinz Angehrn) 

 

 

27.7.2013 

(Personen) 

Henri Fesquet 

Henri Fesquet (1916–2011), «le pape de l’information religieuse», ist uns im deutschen 

Sprachraum vor allem mit den beiden ins Deutsche übersetzten und bei Herder 

erschienen Werken «Ich bin ja nur der Papst. Humor und Lebensweisheit Johannes 

XXIII.» (1970), im Original «Les fioretti du bon Pape Jean» (Fayard, 1963) und «Rom vor 

einer Wende?» (1968), im Original «Rome s’est-elle convertie?» (Grasset, 1966), 

bekannt. 

Fesquet fand seinen Weg in den Journalismus nur auf krummen Wegen. Nach der 

Kriegsgefangenschaft mit 30 Jahren trat er ins Redaktionsteam von «Le Monde» ein, 

musste sich aber von seinem Chef bald einmal die Frage gefallen lassen, ob er sich 

wirklich als Journalisten sehe. Mit den Themen Kirche und Glauben, beginnend mit der 

Affäre Finaly, in der es um zwei jüdische Kinder ging, die einer katholischen Familie 

anvertraut worden waren und dort getauft wurden, fand er aber zu seinem ureigenem 

Thema. 

In seinem Vorwort zum «Journal du concile» beschreibt Robert MorelFesquet als einen 

wahrhaft unabhängigen Menschen, der diese Unabhängigkeit vor allem der Tatsache 

verdankte, dass er Laie war, als einen Menschen mit «grand esprit chrétien»  und mit 

einer «belle hardiesse». Nun: Je nachdem, ob wir beim Wort «hardiesse» mehr den 

Aspekt der Frechheit oder den des Mutes zum offenen Wort hören, verändert sich das 

Bild von Fesquet, das hier mit den weiteren Artikel und in seiner ureigenen Sprache 



entstehen soll. 

In einem Artikel für «Le monde» definierte Fesquet den Glauben folgendermassen: 

«Poreuse, humble, mendiante; elle se nourrit d'interrogations. Il faut se méfier d'une foi 

arrogante, bétonnée, qui a réponse à tout. Le chrétien authentique ne porte passafoi en 

écharpe. La foi est pudique, elle se vit comme un secret. Mais elle est courageuse: il lui 

faut surmonter la peur d'être dupe.» 

(Heinz Angehrn) 

 

 

28.7.2013 

(Weiteres) 

Die Würdigungen von Fesquets Journal 

Es war sicher das Zweite Vatikanum, das Fesquets Reputation als «Kirchen-Journalist» 

schuf. Er nahm an allen vier Sitzungen teil und berichtete aus ihnen für die katholische 

Kirche seines Landes. Durch seine ständigen An- und Rückfragen bei den französischen 

Bischöfen (von Zeitzeugen als manchmal «pertinent» und manchmal «impertinent» 

bezeichnet) wurde er für seine frankophonen Kollegen zu einer Art Sprachrohr und 

Türöffner. Die wohl schönste Beschreibung Fesquets findet sich beim protestantischen 

Pfarrer André Dumas: Fesquet sei der «d'Artagnan du journalisme religieux (...) juvénile 

et informé, prompt aux duels pour les beaux yeux de la liberté évangélique». 

Entsprechend fallen die Würdigungen in der Einleitung des von Robert Morel 

herausgegebenen «Journal du Concil» aus. Der ökumenische Patriarch Athenagoras 

würdigte insbesondere einen «esprit foncièrement chrétien» und «les marques de la 

mentalité française» in Fesquets Werk. Weniger höflich, dafür umso deutlicher wurde der 

Erzbischof von Rouen, Kardinal Joseph Marie Martin, der Fesquet zubilligte, von Anfang 

an die Bedeutung des Konzils richtig gewichtet zu haben, seine «plume» «vivante et 

captivante» nannte, umgekehrt aber mit dem ironischen Seitenhieb, Fesquets Worte 

seien nicht das Evangelium, auf dessen Subjektivität hinwies: «Il devient difficile de 

distinguer ce qui est information objektive.» 

(Heinz Angehrn) 

 

 

29.7.2013 

(Weiteres) 

Fesquets Journal: Andere Töne bei Dom Helder Camara 

Weder die höfliche Distanz noch der ironisch kritische Unterton, sondern eine ganz 

herzliche Würdigung dann bei Dom Helder Camara: Zwar könnte man meinen, Fesquet 

freue sich an ihm zugesteckten Indiskretionen, aber um das gehe es ihm nicht: In einer 

Sprache, die die Leserinnen und Leser wirklich für religiöse und kirchliche Fragen 

begeistern könne, zeige er uns auf, wie gut seine inneren und geistigen Antennen auf die 

Zeichen der Zeit und damit auf den Plan des Konzils eingestellt waren. Und diese 

«indiscrétions» – so Camara – seien wohl Bestandteil des Plans der Vorsehung gewesen. 

Ein Beispiel aus den Eintragungen vom 25.September 1963 möge dies bestätigen. 

Fesquet fasst in dieser Zeit die erste Session zusammen und würdigt den Übergang von 

Johannes XXIII.  zu Paul VI. Er betrachtet neben einer psychologischen «déblocage», die 

sich vor allem Inneren der Kirche in dieser Zeit ereignet hat, das neu erwachte 

Selbstbewusstsein der Bischöfe («ils ont repris conscience de leurs droits et de leurs 

pouvoirs») , die nun in eine Verantwortung für die Gesamtkirche genommen seien, als 

wichtigste Veränderung. Wie viel Angst zu Beginn des Konzils bei den Bischöfen 



geherrscht hatte, zeigt ein Originalzitat, dessen Verfasser Fesquet wohlweislich 

verschweigt: «Je ne crains pas Pierre, mais son secrétariat»! 

(Heinz Angehrn) 

 

 

30.7.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Wichtige Kontakte von römischen Studienfreunden 

Am 30. Juli 1963 empfahl Gerhard Fittkau, der Leiter der deutschsprachigen Abteilung 

des Konzils-Pressebüros, Julius Kardinal Döpfner Johannes Oesterreicher für Vorträge 

und als Fachmann für die Diskussion von jüdisch-christlichen Fragen. Fittkau und Döpfner 

kannten sich von ihrer Studienzeit her in Rom, wo sie beide im Päpstlichen Kolleg 

Germanicum et Hungaricum wohnten und studierten. 

Im Brief, der heute vor 50 Jahren geschrieben wurde, beklagte sich Fittkau, dass die 

amerikanischen Bischöfe den Direktor des «Institute of Judaeo-Christian Studies» in New 

York nicht als Konzilsperitus beigezogen hatten, obwohl Oesterreicher sogar Konsultor 

des Einheitssekretariats von Kardinal Bea war. 

Oesterreicher sollte angesichts der Polemik nach der Uraufführung um Rolf Hochhuts 

«Stellvertreter» (20. Februar 1963) umso mehr beigezogen werden, weil die deutsche 

katholische Öffentlichkeit nun sehr hellhörig [und sicher auch verunsichert] sei. [Mit 

diesem unhistorischen Theaterstück erlitt das bisher gute Bild von Papst Pius XII., dem 

Hochhuth angesichts des Holocausts auf polemische Art Schweigen vorwarf, erhebliche 

Kratzer, die bis heute andauern.] Oesterreicher würde im Übrigen auch gerne den 

englischsprachigen Bischöfen und Bischofskonferenzen seine Anliegen vortragen. 

Am Schluss des Briefes unterliess es Fittkau nicht, seiner Hoffnung auf bessere 

Arbeitsmöglichkeiten für den Dienst zugunsten der Presse Ausdruck zu geben: ein 

schöner Wink mit dem Zaunpfahl an das Mitglied der Koordinierungskommission des 

Konzils, sich auch dieser Sache anzunehmen. 

(ufw; Dö 490–492; Michael Quisinsky/Peter Walter: Personenlexikon zum Zweiten 

Vatikanischen Konzil. Freiburg-Basel-Wien 2012, S. 94 f., 106 f.) 

 

 

31.7.2013 (Sonstiges) 

Rückblick eines Konzilsberaters 

Auch der Konzilsberater Joseph Ratzinger denkt rückblickend über den Ertrag der ersten 

Konzilssession nach. Kein Text ist verabschiedet, kein greifbares Ergebnis erzielt: also 

negative Bilanz? Nein, meint der Theologe, oder genauer: «in dieser scheinbar negativen 

Bilanz liegt das grosse, überraschende und wahrhaft positive Ergebnis der ersten Periode, 

denn darin drückt sich die Umwälzung gegenüber dem Geist der Vorbereitungsarbeit und 

das wahrhaft Epochemachende dieser ersten Konzilssitzung aus». Diese Umwälzung wird 

auch noch konkreter an den Personen und am «offensiven» Charakter des 

Liturgieschemas festgemacht: «Die Bischöfe waren nicht mehr dieselben wie vor der 

Eröffnung des Konzils. Zum ersten hatten sie sich als Episkopat, als eine Grösse mit 

eigener gemeinsamer Verantwortung entdeckt; zum anderen war mit dem 

Liturgieschema an Stelle des alten ‹Anti› der Negation eine neue positive Möglichkeit vor 

ihnen aufgetaucht, die Möglichkeit, aus der Defensive herauszukommen und christlich 

offensiv zu werden, positiv zu denken und zu handeln». 

(emf; Zitate aus: Ra Ko 1,41f.58) 

 

 



1.8.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Der 1. August 1963 in der SKZ 

Nicht nur heute, auch vor genau 50 Jahren erschien am 1. August 1963 eine Ausgabe der 

«Schweizerischen Kirchenzeitung» (SKZ). Der schweizerische Nationalfeiertag kam darin 

aber nicht vor, sondern es erschien ein Beitrag über «Das II. Vatikanische Konzil in 

orthodoxer Sicht» als Frontartikel. Darin wurde betont, dass zum ersten Mal 

protestantische und orthodoxe Beobachter an einem Konzil teilnahmen.  «Nach der 

Absicht der katholischen Kirche soll dieses Konzil im Sinne eines Appells an die ganze 

Menschheit ökumenisch wirken.» Die katholischen Bischöfe wollten das Leben der Kirche 

mit den Erfordernissen der Gegenwart in Einklang bringen, für ein Leben in Einfachheit 

sorgen und sich den Kleinen dieser Welt zuwenden: Anliegen also, die der heutige Bischof 

von Rom, Papst Franziskus, wieder aufgreift! 

«Ganz besonders wurde die Aufmerksamkeit der Konzilsbeobachter durch die offizielle 

Tendenz der römisch-katholischen Kirche gefesselt, die Frage der Vereinigung der 

christlichen Kirchen als eine ‹Einigung der getrennten Brüder mit der Kirchen› 

anzusehen. Dies ist eine Position, die den modernen ökumenischen Bestrebungen nicht 

entspricht.» 

Weiter wurde berichtet, dass der Arbeitsausschuss der Allchristlichen Friedenskonferenz, 

der kurz vor Konzilsbeginn in Moskau getagt hatte, das Konzil brieflich bat, «den Völkern, 

die ihre Gesellschaftsordnung auf der Basis einer klassenlosen Gleichberechtigung der 

Menschen aufbauen, mit Achtung und Wohlwollen zu begegnen. Es sei, hiess es in dem 

Schreiben, notwendig, das zufällige doch verhängnisvolle Junktim zwischen dem Glauben 

an die Botschaft Jesu Christi und antisozialistischen bzw. antikommunistischen 

Tendenzen aufzulösen.» 

(ufw; SKZ 131[1963], Nr. 31, 1. August 1963, S. 421 f.) 

 

 

2.8.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

«Aber die Zeit!!!» 

Sommerpause. Doch es geschieht, dass gerade in den Zeiten mit hoffentlich weniger 

Terminen ins Bewusstsein tritt, was alles noch erledigt werden muss, bis der strenge 

Arbeitsalltag wieder anbricht. 

So geht es Yves Congar Anfang August. Er hält sich im Priorat Notre Dame des Voirons 

bei seinem Freund Henri Féret auf. Natürlich sprechen sie über das Konzil. Es scheint, 

dass die nächste Konzilssession mit dem Schema De revelatione beginnen wird (was sich 

als nicht zutreffend erweist – das Schema wird in der zweiten Konzilsperiode aussen vor 

bleiben). Yves Congar hat über dieses Thema so viel gearbeitet, dass er sich wünscht, 

dazu eine erhellende Studie vorlegen zu können.«Aber ich habe ja für gar nichts Zeit 

[Mais je n’ai le temps de rien]» (Co 1,388). Denn es stehen andere Aufgaben an. Es sind 

nur noch wenige Wochen bis zum Konzil – sie sind bereits mit Arbeit überladen. Soeben 

hat Congar die Bitte von Kardinal Suenens erhalten, er möge zum einen bei einer 

Überarbeitung von De Ecclesia mitwirken, zum anderen bei der Umgestaltung von 

Schema XVII, wofür Congar einen Vorschlag ausgearbeitet hatte. 

«Das ist eine schwerwiegende und wichtige Angelegenheit. Aber die Zeit!!!» (Co 1,388). 

(emf)  

 

 

3.8.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Vollversammlung des Lutherischen Weltbunds in Helsinki 



Vom 31. Juli bis zum 11. August 1963 fand die Vollversammlung des Lutherischen 

Weltbunds in Helsinki statt. Erstmals nahmen zwei römisch-katholische Beobachter (Prof. 

Peter Blaeser und Prof. Johannes Witte) an einer solchen Versammlung teil. Die sich im 

Zweiten Vatikanischen Konzil ereignende ökumenische Öffnung der römisch-katholischen 

Kirche spielte auf dieser Vollversammlung eine grosse Rolle; sie stellte für die 

lutherischen Kirchen eine grosse Herausforderung dar. Die Vollversammlung antwortete 

darauf mit der Gründung einer «Lutherischen Stiftung für Ökumenische Forschung», die 

dann im Jahr 1965 in Strasbourg das Institut für Ökumenische Forschung einrichtete. 

Hier wurde noch im letzten Konzilsjahr der erste katholisch-lutherische Dialog geplant. 

Seither hat dieses Institut die ökumenische Arbeit des Lutherischen Weltbunds 

theologisch begleitet und energisch vorangetrieben. 

Hauptthema der Versammlung in Helsinki, die unter dem Motto «Christus heute» stand, 

war das Verständnis der Rechtfertigungslehre in der Gegenwart. Ein vorbereitetes 

Dokument zum Thema wurde intensiv diskutiert, jedoch zur Enttäuschung vieler nicht 

von der Vollversammlung angenommen. Unterschiedliche Auffassungen zu Zielsetzung, 

Status und Adressatenkreis, der enge Zeitrahmen, aber auch theologische Differenzen 

waren dafür ausschlaggebend. In einer kurzen Erklärung finden sich die später viel 

diskutierten Sätze: «Der Mensch von heute fragt nicht mehr: Wie kriege ich einen 

gnädigen Gott? Er fragt radikaler, elementarer, er fragt nach Gott schlechthin: Wo bist 

Du, Gott? Er leidet nicht mehr unter dem Zorn Gottes, sondern unter dem Eindruck von 

Gottes Abwesenheit, er leidet nicht mehr unter seiner Sünde, sondern unter der 

Sinnlosigkeit seines Daseins, er fragt nicht mehr nach dem gnädigen Gott, sondern ob 

Gott wirklich ist.» 

(Theo Dieter) 

 

 

4.8.2013 (Weiteres) 

Kontinuität zwischen Pontifikaten? 

Derzeit wird auffällig dezidiert betont, wie sehr Papst Franziskus und Papst Benedikt in 

Kontinuität zueinander stehen. Nicht ein Blatt passe zwischen sie! Offenkundig ist diese 

zugespitzte Aussage unrealistisch und der Würde eines Menschen und eines Amtsträgers 

unangemessen. Niemand steht schlechthin nur in Kontinuität zu einem anderen 

Menschen und Amtsträger. Die katholische Amtstheologie ist sonst eigentlich gewohnt, 

gerade umgekehrt die Bedeutung von personalen Verantwortungsträgern und ihre 

Souveränität zu betonen. Deren Bindung wird oft so sehr vernachlässigt und das 

Regiment nach Gutdünken einzelner Amtsträger so sehr zugelassen, dass man sich 

gelegentlich mehr Kontinuität zwischen Vorgänger und Nachfolger und zwischen 

Amtsinhaber und Amtskollegen wünschen würde. 

Was die Päpste angeht, kann ein historischer Rückblick entspannend wirken. Bei der 

Wahl des Nachfolgers für Papst Johannes XXIII. war keineswegs ausgemacht, dass der 

Nachfolger das Konzil weiterführen würde. Niemand stellte in Frage, dass der neue Papst 

dies nach seinem Ermessen entscheiden könnte. Papst Paul VI. wählte in dieser Hinsicht 

die Kontinuität, doch wie sich im Verlauf des Sommers 1963 zeigen wird, setzte er 

durchaus neue Akzente, indem er die Konzilsthemen stärker unter der Leitidee «Kirche» 

zu bündeln suchte. Zudem veränderte er die Leitungsstrukturen des Konzils, was sich 

Anfang August 1963 abzuzeichnen begann. Auch werden wir sehen, das er stärker in das 

Konzil intervenieren wird als sein Vorgänger. 

Um noch ein weiteres entspannendes Beispiel anzufügen: Als Papst Paul VI. 1978 starb, 

war die Umstrukturierung der Diözesangebiete in der DDR bereits eingefädelt und 



unterschriftsreif – gegen die Optionen von Katholiken und kirchlichen Verantwortlichen in 

Ost und West und der westdeutschen Politik. Der Tod des Papstes brach den 

eingefädelten Prozess ab. «Johannes Paul II. nahm die Frage ohne Zögern von der 

Agenda» (Er 270). 

Schnüren wir die Kirche nicht in falsche Kontinuitätsvorstellungen ein … 

(emf) 

 

 

5.8.2013 (Weiteres) 

Vom Leiden berührt 

16-jährig eilt Johann Baptist Metz zurück aus bombardierten Dörfern und trifft auf seine 

getöteten Kameraden. Der «eine lautlose Schrei» grundiert sein theologisches Werk. 

Später steht ihm der Mensch in der «nackten Armut seines Wesens» vor Augen. Die 

Schrift «Armut im Geiste» (1962) hebt an mit dem Satz: «Mensch zu werden – das ist 

mehr als eine Frage der Empfängnis und Geburt. Es ist Auftrag und Sendung, ein 

Imperativ, eine Entscheidung.» In allem, was die menschliche Armseligkeit ausmache, 

«tastet Gott selbst sich an uns heran». 

 

Mitarbeit an der «neuen Welt» 

Im Dialog mit dem Marxisten Roger Garaudy betont Metz 1966, dass die frühen 

Gemeinden in Jesus nicht den «Lehrer einer Weltanschauung (…), sondern einen 

Revolutionär sahen, «der handelnd-leidend in Konflikt mit der bestehenden Welt steht 

und der deshalb auch keine Bewunderer, sondern Nachfolger braucht – im Dienste seiner 

weltverwandelnden Sendung». Das Konzil spreche von der «Erneuerung der Welt», 

welche «in dieser Weltzeit in gewisser Weise wirklich vorausgenommen» (LG 48) wird. 

Da müsse sich der Christ «als ‹Mitarbeiter› an dieser ‹neuen Welt› des universalen 

Friedens und der Gerechtigkeit verstehen». Die christliche Hoffnung sei darum «eine 

Hoffnung, an der wir ‹nicht nur etwas zu trinken, sondern auch etwas zu kochen haben›» 

(lt. E. Bloch). Die Kirche habe sich nun «ausdrücklich als ‹Kirche der Armen und 

Bedrängten›» bezeichnet und das Kreuz Jesu stehe «jenseits der Schwelle des behüteten 

Privaten oder des abgeschirmten Religiösen (…) ‹draussen› (…) im profanum der Welt, 

ihr zum Ärgernis, zur Torheit und – zur Verheissung» (lt. Hebr). Der Glaube müsse sich 

«auf die Öffentlichkeit, die Sozialität, die konkrete Geschichte der Welt beziehen». Im 

Verlauf der Konzilsjahre entwickelt Metz seine «Theologie der Welt». Das Wort in die 

Gesellschaft sollte im Stil ändern: «nicht Überredung, sondern Überzeugung, nicht 

Anmutung, sondern Angebot – damit immer auch Information, nicht Gemütsdialog, 

sondern klarer Streit um die Wahrheit». 

Heute feiert Johann Baptist Metz seinen 85. Geburtstag. 

(Stephan Schmid-Keiser) 

 

 

6.8.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Die US-Bischöfe und ihr katholischer Präsident 

Am 6./7. August 1963 versammeln sich die US-amerikanischen Bischöfe in Chicago, um 

die Schemata für die nächste Konzilssession gemeinsam zu prüfen. Ihre Aufmerksamkeit 

gilt aber insbesondere einem Dokument, das ihnen nicht vorliegt: dem 5. Kapitel von De 

oecumenismo, das über die Religionsfreiheit handelt (und später zur Erklärung über die 

Religionsfreiheit Dignitatis humanae führen wird). Die Bischöfe entscheiden sich, dem 

Papst einen Brief zu schreiben, indem sie darauf drängen, die Religionsfreiheit zum 



Thema das Konzils zu machen (vgl. A 3,23). 

Die Haltung der US-amerikanischen Bischöfe zum Thema Religionsfreiheit steht vor dem 

Hintergrund einer Geschichte, die ganz anders geartet ist als die europäische. In Amerika 

war die Religionsfreiheit seit 1791 in der Verfassung verankert. Die europäische 

Konfliktgeschichte zwischen der römisch-katholischen Kirche und den im Kontext der 

Französischen Revolution vertretenen Freiheitsrechten ist in Amerika fern. Das System 

einer kooperativen Trennung von Kirche und Staat hatte sich bewährt. 

Jedoch war in den 50er Jahren John Courtney Murray als Verfechter der Religionsfreiheit 

ins Visier des Heiligen Offiziums geraten. 1955 erhielt er das Verbot, über diese Frage 

noch weiter zu publizieren. 

Als John F. Kennedy als Katholik für die Präsidentschaft kandidierte, wurde die 

katholische Lehrposition jedoch zum Problem. Kann ein Katholik, der der Kirche zu 

gehorchen hat und für die Unterdrückung aller Nicht-Katholiken eintreten muss, 

Präsident werden? Gerade vor diesem Hintergrund machten sich die amerikanischen 

Bischöfe in der Konzilsdiskussion für die Religionsfreiheit stark. «Besonders im Licht der 

zurückliegenden Wahl Kennedys waren die meisten von ihnen zu der Überzeugung 

gekommen, dass das Konzil handeln müsse» (OM 213). 

(emf) 

 

 

7.8.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

«Vertraulich» 

Es gibt Situationen, in denen man hautnah spürt, dass Geschehenes nicht rückgängig zu 

machen ist. Die Zeilen, die Yves Congar Anfang August 1963 in sein Tagebuch einträgt, 

machen eine solche Situation nachvollziehbar. Siedend heiss muss es ihm eingefahren 

sein, als er realisiert, dass er versehentlich zwei vertrauliche Texte an ein Pressebüro 

geschickt hatte. 

«Mein Text, der zwei geheime Dokumente betrifft und sich nur an die [französischen] 

Bischöfe richtet, ist an Journalisten gegangen […]. Die Presse wird all das verbreiten. Ich 

werde die Ursache einer enormen Indiskretion sein, einer Öffentlichkeit, die nichts wird 

rückgängig machen können» (Co 1,389). Um den Schaden zu begrenzen, schreibt 

Congar einerseits an das Pressebüro, andererseits an den Jesuitengeneral und an Pater 

Sebastian Tromp, um die Sache zu erklären. Er rechnet sogar damit, als Sanktion nicht 

mehr als Konzilsberater wirken zu dürfen. 

Wenige Tage später klärt sich die Sache. Es scheint, als seien die vertraulichen Texte 

doch nur an die Bischöfe gegangen. 

(emf) 

 

 

8.8.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Nicht nochmals von vorn anfangen 

Seit der ersten Diskussion des Entwurfstextes zu Lumen Gentium in der Konzilsaula 

Anfang Dezember 1962 sind mehrere Monate vergangen. Der erste Entwurfstext wurde 

durch eine von Gérard Philips erstellte Alternativversion (vgl. 21.2.2013 und 28.3.2013) 

abgelöst, diese wiederum ist diskutiert und überarbeitet worden. Offen ist im Sommer 

1963, wie das Konzil darauf reagieren wird. Immerhin hatten auch andere 

Gruppierungen, zum Beispiel die chilenischen oder die französischen Bischöfe, jeweils 

Alternativentwürfe ausgearbeitet, die sie ungern beiseite lassen würden. Doch was würde 

es bedeuten, wenn man nochmals wieder von vorn anfangen müsste? 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93832
http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m98264


Am 8. August 1963 schreibt Gérard Philips an Carlo Colombo, den persönlichen 

Theologen Pauls VI.: «Ich persönlich hoffe, dass sich nichts ändert an der Art und Weise, 

wie das Schema seinen Weg gemacht hat. Andernfalls könnten wir gezwungen sein, 

unaufhörlich wieder neu anzufangen. Selbstverständlich bedarf es noch einiger 

redaktioneller Änderungen. Es wäre zu wünschen, dass die neue Sitzungsperiode des 

Konzils unverzüglich die Arbeit am Schema über die Liturgie zu Ende bringt und sich 

dann mit De revelatione und De Ecclesia befasst, d.h. mit den Teilen, auf die man am 

meisten wartet und die ohne allen Zweifel die wichtigsten sind. Vielleicht wäre es 

nützlich, wenn der Heilige Vater wissen liesse, dass der Text der Theologischen 

Kommission, der die von Kardinal Suenens angegebenen Umstellungen vermittelt, als 

Basis der Beratungen und Beschlüsse des Konzils dienen muss. Verbesserungen kann 

man dann immer noch vorschlagen. Aber wenn man weiterhin völlig neue Bearbeitungen 

zur Debatte stellen lässt, werden wir nie zu einem Ende kommen. Ich stelle diese 

Überlegungen Ihrem hellsichtigen Urteil anheim» (zit. A 3,55 Anm. 181). 

(emf) 

 

 

9.8.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Erste Schritte der Neuordnung der Konzilsleitung 

In der ersten Konzilssession war das Konzil von einem Präsidialrat, bestehend aus 10 

Kardinälen (ausser Kardinal Tisserant alles residierende Bischöfe aus Episkopaten der 

ganzen Welt), sowie dem Sekretariat extra ordinem (Secretariatus de concilii negotiis 

extra ordinem), bestehend aus Kardinalstaatssekretär Cicognani sowie weiteren 

angesehenen Mitglieder des Kardinalskollegiums wie Confalonieri, Döpfner, Meyer, 

Montini, Siri, Suenens und Wyszynski, geleitet worden. In der Zeit nach der ersten 

Konzilssession hatte die Koordinierungskommission wichtige Leitungsfunktionen 

übernommen. 

Anfang Juli hatte die Koordinierungskommission auch über eine Revision der 

Geschäftsordnung gesprochen. Doch behielt sich Paul VI. die Entscheidung über neue 

Organe des Konzils vor. 

Obwohl Anfang August noch keine definitiven Entscheidungen getroffen sind, geht am 9. 

August 1963 ein Brief an die Kardinäle Agagianian, Döpfner, Lercaro und Suenens, um 

sie zu informieren, dass der Papst sie zu «Delegaten oder moderatores des Konzils 

ernannt hat – mit der Aufgabe, die Konzilsversammlungen mit Exekutivmandat zu leiten» 

(zit. A 3,10). 

(emf) 

 

 

10.9.2013 (Personen) 

Xavier Rynne 

Die Kirche – eine «Institution, der es an Transparenz mangelt», so befürchtet Kardinal 

Prosper Grech in seiner nun veröffentlichen Rede im Vorkonklave 2013. Die Transparenz 

war auch zu Konzilszeiten eine Herausforderung. Die Information der Öffentlichkeit und 

konkret die Zusammenarbeit mit den Medien liess zumal zu Anfang zu wünschen übrig. 

Während die einen (Bischöfe wie Journalisten; vgl. die Blogeinträge vom 15.10.2012 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93695 und vom 2.2.2013 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93816) eine bessere Information der 

Medien forderten, beklagten andere Indiskretionen. 

Aufsehen erregten Presseberichte, die der Redemptorist Francis X. Murphy in 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93695


nordamerikanischen Zeitungen veröffentlichte. Murphy war während des Konzils Dozent 

an der Accademia Alfonsiana der Redemptoristen. Als Konzilsberater vertraut mit den 

Vorgängen hinter den Kulissen scheute er nicht davor zurück, Intrigen und 

Manipulationen offenzulegen – wenngleich zum eigenen Schutz und zum Schutz seiner 

Informanten unter dem Pseudonym Xavier Rynne. Die Artikel erschienen während des 

Konzils ergänzt auch in Buchform und sind 1999 mit einem Vorwort des Autors neu 

herausgekommen (siehe im Abkürzungs- und Literaturverzeichnis 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/literaturUndAbkuerzungsverzeichnis 

unter Ry). 

Während des Konzils konnte Rynne-Murphy seine Identität bleibend verbergen, 

wenngleich Personen in seinem Umfeld ihn durchaus im Verdacht hatten. Der 

Generalobere der Redemptoristen, Father William Gaudreau, sagte ihm bereits nach dem 

ersten dieser Artikel: «Murph, there are a number of expressions that sound like you». 

Auf die zurückhaltende Reaktion des Angesprochenen hin entspann sich ein weiterer 

Dialog: «It would be dangerous to be Xavier Rynne» - «Yes, Father, it would be 

dangerous» - «You are not Xavier Rynne» - «No, Father, I am not Xavier Rynne; I am 

Francis Murphy» (Ry XI). 

Es ist zu vermuten, dass der Generalobere sehr wohl wusste, dass Murphy zwar nicht 

Xavier Rynne war, aber unter seinem Namen schrieb, doch blieb Murphy unbehelligt. 

Günther Wassilowsky urteilt im Rückblick: «M[urphy]s Kommentare und Analysen 

gehören zu den treffendsten des konziliaren Medienereignisses und hatten durchaus 

Einfluss auf die Geschehnisse und Wahrnehmungen des Konzils selbst» (PersLex 196). 

(emf) 

 

 

11.8.2013 (Personen) 

Laurean Kardinal Rugambwa 

Der erste afrikanische Kardinal, Laurean Rugambwa von Bukongo/Tansania, gehört als 

50jähriger zu den jüngeren Konzilsvätern; er wird Präsident des sich organisierenden 

panafrikanischen Sekretariates (Verweis auf 

http://www.kath.ch/nucleus/konzilsblog.php?itemid=6620) sein. Henri de Lubac, der am 

16. Oktober 1962 die einziehenden Kardinäle sieht, hält ihn für den «schönsten von 

allen» («le plus magnifique de tous»: Lu 1,119). Er halte sich in ziemlich hieratischer 

Haltung, die Hände gefaltet, gerader Oberkörper, ruhig, unbewegt, mit dem Aussehen 

eines «grand seigneur». Am 31. Oktober 1962 schreibt Lubac nochmals: «Kardinal 

Rugambwa an seinem Platz ist immer noch schön» (Lu 1,200). Rugambwa selbst, so hört 

Lubac, erfährt sich als Zielscheibe der Fotografen. 

In der Konzilsaula meldet er sich mit dezidierten Voten zu Wort. Als im Rahmen der 

Liturgiedebatte auch die liturgische Musik zum Thema wird, fragt er, wer denn 

entscheiden solle, was passt oder nicht passt. Die liturgischen Kommissionen könnten 

dies nicht ohne Berater aus den Regionen tun. Es gelte, afrikanische Musik zu 

komponieren (AS 1/2,592f). Entsprechend erfreut ist Dom Helder Camara, dass Kardinal 

Rugambwa in die nachkonziliare Kommission für die Liturgie gewählt wurde, «car il se 

bat pour l’Afrique» (CaLe 429). 

Bereits am 14.4.2013 http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m98996 

begegneten wir ihm in einem Vorausblick auf die zweite Konzilssession: Im Namen der 

afrikanischen Bischöfe plädiert er für die baldige Gründung eines Leitungsrates der 

universalen und ganzen Kirche. 

(emf) 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/literaturUndAbkuerzungsverzeichnis


 

 

12.8.2013 

Tansanianische Bischöfe heute im Rückblick auf Kardinal Rugambwa 

Am 14.4.2013 veröffentlichte der Konzilsblog – aus dem aktuellen Anlass der Einberufung 

einer Kardinalskommission durch Papst Franziskus – einen Beitrag, der an Voten der 

Konzilsväter zugunsten kollegialer Leitungsstrukturen erinnerte. Unter anderem wurde 

ein Votum des tansanianischen Kardinals Laurean Rugambwa zitiert. 

Auf diesen Beitrag hin meldete sich Burchard Schlömer, Mitarbeiter der Missiozentrale in 

Aachen, mit der Bitte um den Wortlaut der Konzilsrede. Denn wenige Tage später wurde 

der Besuch von Erzbischof Protase Rugambwa, dem Präsidenten der Päpstlichen 

Missionswerke in Rom, erwartet. Er stamme aus der gleichen Region wie der Konzils-

Kardinal Rugambwa. Das Zitat solle ihm als Ermutigung für eine dezentralisierte und 

kollegiale Kirchenleitung überreicht werden. 

So geschah es (siehe Bild!) und zudem ergab sich auch noch ein Kontakt zu Weihbischof 

Method Kilaini, Bukoba, der zur Erinnerung an Kardinal Laurean Rugambwa eine eigene 

Internetseite aufgebaut hat: http://card-rugambwa.catholicweb.com/  

Die Namensgleichheit der beiden tansanianischen Amtsträger hat übrigens auch einen 

konkreten Zusammenhang. Erzbischof Protase Rugambwa wurde an jenem Tag geboren, 

als Kardinal Rugambwa nach seiner Kardinalserhebung nach Bukoba zurückkehrte, und 

erhielt dessen Namen. 

Konzilserinnerung weckt den Stolz auf die Vorfahren – und knüpft Kontakte über 

Kontinente hinweg! 

(emf) 

 

 

13.08.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Karl Rahner geht (nicht) in die Sommerferien 

Die Jesuitenzeitschrift entschluss (Wien), deren Redaktionsmitglied ich einige Jahre war, 

veröffentlichte 1988 einen von Prof. Herbert Vorgrimler/Münster redigierten Briefwechsel 

zwischen Karl Rahner und Kardinal König aus der Konzilszeit. Ich habe bereits mehrfach 

daraus zitiert und lasse heute nochmals einen Ausschnitt daraus zu Wort kommen.  

Seit dem Ende der ersten Konzilssession am 8. Dezember 1962 ist mehr als ein halbes 

Jahr vergangen. Zur Vorbereitung der zweiten Session, die am 29. September 1963 

beginnt, arbeitet Karl Rahner in Freiburg am Schema De Ecclesia Teil II. Da er 

gleichzeitig auch die Herausgabe des «Lexikons für Theologie und Kirche» (LThK) 

betreut, schreibt er heute vor 50 Jahren etwas ungeduldig an Kardinal König, der sich 

gerade im österreichischen Schruns/Vorarlberg in den Sommerferien aufhält:  

 

«Eminenz, 

heute erhielt ich die beiden Schemata, die E. Eminenz mir gütigst übersandten. Das 

Schema De Ecclesia Pars II hatte ich schon von Exzellenz Schröffer erhalten. Heute geht 

an ihn auch der Text eines Nachtrages zu dem bisherigen Entwurf zu den Gutachten über 

die drei dogmatischen Schemata ab. Ich nehme an, dass Exzellenz Schröffer auch diesen 

Text vervielfältigen lässt und den österreichischen und deutschen Bischöfen zusendet. 

Ausserdem habe ich auf den Wunsch E. Eminenz und Exzellenz Rusch ein Gutachten über 

das Votum von Balic zum Schema de BMV in Arbeit. Ich hoffe, dass ich es Ende dieser 

Woche an Bischof Rusch schicken kann. Exzellenz Schröffer hat mir noch nicht mitgeteilt, 

ob ich nach Fulda kommen soll oder nicht. Allmählich wäre es mir wichtig, dies zu wissen, 

http://card-rugambwa.catholicweb.com/


um über meine ‹Ferien› (die keine sind) disponieren zu können (ich laufe jeden 

Nachmittag in den Verlag wegen des LThK). Mit dankbaren Grüssen und Wünschen bin 

ich E. Eminenz ehrerbietigst ergebener Karl Rahner SJ.» 

(Christian Cebulj, vgl. entschluss Nr. 43[6/1988] 36.) 

 

 

14.8.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein Kongress der anglikanischen Kirche 

Vom 13.-20. August 1963 findet in Toronto ein Kongress der anglikanischen Kirche mit 

über 1000 Delegierten aus 18 Kirchenprovinzen mit 340 Diözesen statt. Ein 

anglikanischer Sprecher würdigt die freundliche Aufnahme des Kongresses durch Kardinal 

Léger und Erzbischof Pocock – «in deutlichem Kontrast zu der feindlichen Haltung der 

katholischen Hierarchie beim vorausgegangenen anglikanischen Kongress von 

Minneapolis im Jahr 1954» (zit. A 2,648 Anm. 80). 

In ökumenischer Hinsicht wird das Klima des II. Vatikanums aufgenommen. Teilnehmer 

des Kongresses erklären, der Anglikanismus sei kein Zweck an sich und könne durchaus 

in einer grösseren Gemeinschaft aufgehen. Erzbischof M. Ramsey, Primas der 

anglikanischen Kirche, geht sogar so weit zu sagen, «dass das Endziel der ökumenischen 

Bewegung in einer Wiedervereinigung mit Rom liegt, aber in Wahrheit nicht mit der 

römischen Kirche, wie sie sich gegenwärtig präsentiert» (Le Monde, 15.9.1963; zit. A 

2,648). 

Das Ziel der Ökumene setzt Veränderung aller Kirchen voraus! Für die römisch-

katholische Kirche wird das Ökumene-Dekret Unitatis Redintegratio dies bekräftigen – 

nachkonziliar jedoch zu wenig umsetzen. 

(emf) 

 

 

15.8.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Oekumene gegenüber der russischen Orthodoxie in der SKZ 

Am 15. August 1963 veröffentlichte die «Schweizerische Kirchenzeitung» SKZ auf der 

Frontseite die Ansprache, die der Schweizer Bischof Franziskus Charrière am 21. Juli 

1963 anlässlich des goldenen Bischofsjubiläums des orthodoxen Patriarchen Alexej in 

Moskau gehalten hatte. Wie in den Blogbeiträgen vom 9. und 13. Juli 2013 bereits 

gesagt, ist die Rede des Schweizer Bischofs ein Dankeschön für die Anwesenheit einer 

Delegation des Moskauer Patriarchats bei der ersten Session des Zweiten Vatikanischen 

Konzils. 

Die Ansprache führt in eine neue Welt, auch im kirchlichen Leben. Dies verdeutlicht 

folgendes Zitat: «Zu einer Zeit, da wagemutige Pioniere im bezwingenden Abenteuer der 

Erforschung des Kosmos in den Weltraum vorstossen, ist es uns einfach nicht mehr 

erlaubt, unsern Hader der Vergangenheit vom Blickfeld eines engstirnigen 

Provinzialismus aus zu betrachten. Wir müssen nun mit planetaren Massstäben rechnen; 

wir müssen sie mit dem Weitblick, den uns die Weltraumforschung vorzeigt, beurteilen 

[…]. Unser Glaubensgut ist einander so nah. Die hierarchische Struktur unserer Kirche ist 

einander so ähnlich. Die Erinnerung an mehr als tausend Jahre gemeinsamen Glaubens 

und sakramentalen Lebens sind uns ein sicherer Garant dafür, dass die neue Zeit, die 

anhebt, das Gebet des Herrn verwirklicht sieht: ‹Dass alle eins seien, auf dass die Welt 

glaube› – zur grössten Ehre Gottes und zum Heil der ganzen Menschen.» 

(ufw; SKZ 131[1963], Nr. 33, 15. August 1963, S. 437 f.) 

 



 

16.8.2013 (Sonstiges) 

Karl Lehmann zum offenen Konzilskonzept Johannes’ XXIII. 

Welche genauen Vorstellungen hatte Johannes XXIII. von dem Konzil, das er einberufen 

hatte? Kardinal Lehmann meint, dass er kein fertiges Konzept, keinen genauen Plan 

gehabt habe «‹Ziele und Wesen des Konzils wurden fortschreitend entworfen; sobald 

etwas als richtig erkannt war, wurde es festgehalten und vertieft in seinen Stärken und 

Zusammenhängen in der persönlichen Reflexion des Papstes.› (Giuseppe Alberigo u.a.) 

Dem widerspricht nicht, dass Johannes XXIII. mit grosser Beharrlichkeit das 

Konzilsvorhaben verfolgte. ‹Papst Johannes wollte ein Konzil des historischen Übergangs, 

folglich ein Konzil, das der Kirche den Weg weist aus der nachtridentinischen Epoche und 

in gewissem Masse aus der jahrhundertelangen konstantinischen Zeit in eine neue Phase 

des Zeugnisses und der Verkündigung; dabei sollte auf die wichtigen und dauerhaften 

Elemente der Tradition zurückgegriffen werden, die als geeignet beurteilt wurden, den 

evangelischen Charakter eines so schwierigen Übergangs zu befruchten und zu 

garantieren.› Man kann diese Zielsetzung nicht genügend hervorheben, denn sie war 

weder den Bischöfen in der Weltkirche noch der Kurie selbstverständlich. Manche sahen 

in einem solchen Konzil nur einen Nachtrag zum Ersten Vatikanum, das ja gar nicht 

abgeschlossen war. Der Papst war in einem tiefen und unerschütterlichen Glauben an 

einen solchen Schritt nach vorne überzeugt, befand sich aber nach einem Wort von Yves 

Congar in einer ‹institutionellen Einsamkeit›. Papst Johannes XXIII. wollte aber bewusst 

die Aufgabe des Konzils im Rahmen und Horizont der Zeit und der Gegenwart verstanden 

wissen und zwar bewusst in einer umfassenden Perspektive.» 

(Karl Lehmann, in: Sonderheft «Zur Debatte» 3/2013, 2; ab) 

 

 

17.8.2013 (Sonstiges) 

Das Konzil als Prozess und Übergang 

Karl Lehmann fragt nach dem heutigen Umgang mit dem Konzil, dessen 

Übergangscharakter auch jetzt noch nicht übergehbar ist: «Die bewusste Gestaltung 

dieser Kirchenversammlung als ‹Prozess› und ‹Übergang› zu einer neuen Zeit gehört 

ganz grundlegend in die Konzeption des Konzils selbst. So hat sich die Konzilsidee beim 

Papst selbst immer wieder auch verändert, indem neue Horizonte und Dimensionen 

eröffnet wurden. Dafür gab es keinen herkümmlichen ‹Typ› des Konzils und darum auch 

keine direkt brauchbaren Modelle. [...] Ich möchte diesen Ansatz ‹Konzil als Prozess› und 

‹Konzil als Übergang› zum Verständnis des Konzils einer Kennzeichnung als 

‹aggiornamento›, ‹Modernisierung› usw. vorziehen.» Lehmann fügt an, dass sich diese 

Prozessoptik auch in der Rezeption und im Verständnis des Konzils widerspiegeln müsse: 

«Es scheint mir von grosser Bedeutung zu sein, dass man diesen vielfältigen 

Prozesscharakter des Konzils selbst im Auge behält. Das ist nicht einfach. Man muss 

nämlich im selben Augenblick in die Vergangenheit und in die Zukunft blicken. Darum 

erscheinen auch manche Ereignisse und Texte in einer gewissen Zwiespältigkeit. Sie sind 

wie ein Januskopf, der auch Rätsel aufgeben kann, je nach der Richtung, in die man 

blickt. Nicht zuletzt deshalb steht auch das Konzil als Ereignis, nicht nur als 

Textsammlung im Vordergrund.» 

(Karl Lehmann, in: Sonderheft „Zur Debatte“ 3/2013, 2; ab) 

 

 

18.8.2013 (Sonstiges) 



Konzilsrezeption als Treue und Rückkehr zu einer offenen Baustelle  

Die Texte des Konzils haben das Konzil nicht abgeschlossen. Die Geschichte der Texte 

und die Geschichtlichkeit der Texte müssen in ihrer Rezeption berücksichtigt werden. Wer 

das Konzil rezipieren möchte, muss mit dem bleibend Unfertigen des Konzils selbst 

rechnen. Karl Lehmann meint dazu: «Gerade beim Zweiten Vatikanum scheint es mir 

wichtig zu sein, dem Ausgangspunkt, also dem konziliaren Geschehen selbst mit seinen 

Resultaten, sehr genau nachzugehen. Die Uneindeutigkeit mancher Texte darf nicht zu 

einem Steinbruch werden, aus dem jeder auswählt, was ihm passt, sondern man muss 

die konkreten Bestimmungen der Konzilsaussagen mit ihren Kontexten selbst genau 

verfolgen. Sonst verlieren sie ihre Normativität. In diesem Sinne scheint mir die 

historisch-kritische Erschliessung des Konzils auch für eine systematische Fragestellung 

von grosser Bedeutung zu sein. 

Es kommt noch ein weiteres Element hinzu. Ein Konzil vereinbart Texte, aber dabei bleibt 

es nicht. Ein Konzil schreibt Geschichte. Überall ist das gegenwärtige und das künftige 

Leben der Kirche auf vielen Ebenen mitbetroffen. Auch die gewesene Geschichte rückt oft 

in ein anderes Licht. [...] Man muss [...] immer wieder zu den Quellen zurück, die hier 

aber identisch sind mit der grossen Baustelle des Konzils». 

(Karl Lehmann, in: Sonderheft „Zur Debatte“ 3/2013, 2; ab) 

 

 

19.8.2013 (Rezeption) 

Ein Rezeptionsauftrag für die Theologie 

Theologisches Arbeiten muss nicht und soll nicht einfach nur in den Spielräumen 

lehramtlicher oder konziliarer Konsenstexte stattfinden. Theologie sei gefordert, über die 

Texte hinauszugehen, ihre Bruchstellen als Ansatzpunkte für Weiterentwicklung und 

Vertiefung zu sehen. Die unerledigten Aufgaben eines Konzils fordern die Theologie mit 

dem Konzil und darüber hinaus heraus. Karl Lehmann formuliert zur Differenz von 

Lehramt und Theologie: «Ein Konzil kann viele anstehende theologische Fragen nicht 

ausreichend lösen. Es ist hier auch abhängig von der Theologie der jeweiligen Zeit. (...) 

Dies kann Konzilien nicht angelastet werden, weil die theologische Einzelausarbeitung 

von Lösungen nicht ihre unmittelbare Aufgabe ist. Die Theologie sollte aber im Gefolge 

solcher unerledigt gebliebener Aufgaben diese auf ihre eigene Verantwortung hin mutig 

aufnehmen und weiterführen, wie es nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil auch in 

weiten Teilen geschehen ist. Dabei muss die Theologie zum Teil über die konziliaren 

Texte hinausgehen.» Lehmann relativiert aber auch die Bedeutung der Theologie: 

«Dies darf jedoch nicht heissen, das Konzil sei nur rezeptiv im Blick auf die 

vorausgehenden theologischen Leistungen. In mancher Hinsicht gibt es auch Impulse, die 

nicht von der Gegenwartstheologie abgeleitet werden können, sondern sich anderen 

Anstössen verdanken. Dies gilt unter anderem für die Aussagen zur Ökumene, zu den 

Heilsmöglichkeiten für Nichtchristen, zur Religionsfreiheit und zu manchen anderen 

Dingen.» 

(Karl Lehmann, in: Sonderheft «Zur Debatte» 3/2013, 2; ab) 

 

 

20.8.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Einberufung der Koordinierungskommission 

Am 20. August 1963 wird unerwartet eine Sitzung der Koordinierungskommission 

einberufen. Deren Vorsitzender, Kardinalstaatssekretär Cicognani, hat ein Interesse, die 

Funktion der Koordinierungskommission über die Dauer der Intersessio hinaus zu 



verlängern, was bereits am 3. Juli 1963 bekannt gegeben wird. Zugleich werden neue 

Mitglieder hinzuberufen, nämlich die Kardinäle Agagianian, Lercaro und Roberti. 

Da die Einberufung relativ spät erfolgt, werden bei der Sitzung mehrere Mitglieder fehlen. 

Zudem wird sich in diesem Zusammenhang bemerkbar machen, wie sehr mit der 

Neuordnung der Konzilsorgane und Konzilsleitung Machtinteressen berührt sind. 

(emf) 

 

 

21.8.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Das Problem konkurrierender Vollmachten 

Kardinal Julius Döpfner steht in Kontakt mit verschiedenen Theologen, die ihm mit 

Begutachtungen und Stellungnahmen zuarbeiten, um eine kritische Überprüfung der für 

die kommende Konzilssession zugesandten Dokumente zu ermöglichen. Im August weist 

ihn der Kirchenrechtler Klaus Mörsdorf auf das Problem der kanonischen Gewaltenlehre 

im Schema Lumengentium hin. Im Begleitbrief schreibt er: 

«Meines Erachtens kann das Schema in der vorliegenden Form nicht verabschiedet 

werden. Die Lehre von dem Collegiumepiscopale bedarf noch einer gründlichen 

Überarbeitung. Vor allem vermisse ich jedes Eingehen auf die entscheidende Frage der 

Unmittelbarkeit der päpstlichen Primatialgewalt in ihrem Bezug zu der gleichfalls 

unmittelbaren Gewalt des regierenden Bischofs. Hier besteht seit dem Vaticanum I ein 

gewisser Widerspruch; denn es ist rechtslogisch nicht denkbar, dass jemand zwei 

verschiedenen Oberen in jeder Hinsicht und in gleicher Weise unmittelbar untersteht. 

Dem erhobenen Vorwurf, das Bistum habe nicht ein Haupt, sonder [sic] zwei Häupter, 

wird man nur durch das Anerkenntnis begegnen können, dass der regierende Bischof 

kraft göttlichen Rechtes eine Zuständigkeit besitzt, in die der Papst nicht nach Belieben 

eingreifen darf. Anders ausgedrückt, es muss klargestellt werden, dass das Recht des 

Papstes, in die Leitung eines Bistums einzugreifen, nicht auf Grund einer gleichartigen 

und in jeder Hinsicht mit der des regierenden Bischofs konkurrierenden Kompetenz 

erfolgt, sondern kraft eines höheren Rechtes, das nur dann eingesetzt werden darf, wenn 

das in ordentlicher Weise zuständige Organ versagt» (Dö 499f). 

(emf) 

 

 

22.08.2013  (Heute vor 50 Jahren) 

Karl Rahner soll nun doch in die Ferien gehen   

Am 13.08.2013 hatte ich bereits aus einem Brief von P. Karl Rahner SJ an Kardinal König 

zitiert, der im August 1963 im österreichischen Schruns im Montafon/Vorarlberg seine 

Sommerferien verbringt. Heute vor 50 Jahren, am 22.08.1963, schreibt König (nicht 

ohne Eigennutz) seinem theologischen Berater Rahner zurück nach Innsbruck und rät 

ihm Ferien zu machen und sich zu erholen:  

«Lieber Pater Rahner, 

herzlichen Dank für Ihren Brief vom 13. August, der mich hier im Urlaub erreichte. Den 

vervielfältigten Text von Exzellenz Schröffer habe ich erhalten. Ich kann leider nicht 

selbst nach Fulda kommen, weil ich eine andere berufliche Verpflichtung habe, die damit 

kollidiert. 

Ich gebe Ihnen den guten Rat, nicht nach Fulda zu fahren und etwas für Ihre Gesundheit 

zu tun. Die Herren sollen einmal sehen, wie sie ohne Sie auskommen, und dann fallen ja 

die Entscheidungen doch erst in Rom. Ihre Anwesenheit in Rom ist wichtiger. Sie 

bekommen dann ja sowieso die Unterlagen von Fulda. Wie ich höre kommen weder alle 



deutschen noch alle österreichischen Bischöfe dorthin. Herzliche Grüsse!»   

(Christian Cebulj, vgl. entschluss Nr. 43[6/1988] 36.) 

 

 

23.8.2013 (Rezeption) 

Kirche der Armen 

Heute vor 45 Jahren: Papst Paul VI. bereist Kolumbien und wendet sich in San José de 

Mosquera an ca. 200‘000 versammelte Kleinbauern, Tagelöhner und Landarbeiter aus 

verschiedenen Regionen Lateinamerikas. 

«Ihr seid ein Zeichen, ein Abbild, ein Mysterium der Präsenz Christi. […] Ihr seid […] ein 

Sakrament, das heisst ein heiliges Abbild des Herrn in der Welt, ein Widerschein, der sein 

menschliches und göttliches Antlitz repräsentiert und es nicht verbirgt. […] Die ganze 

Tradition der Kirche erkennt in den Armen das Sakrament Christi». 

Das Anliegen einer Kirche der Armen, das auf dem Konzil von einer Gruppe von Bischöfen 

vertreten worden war, hatte in die Konzilstexte zwar Eingang gefunden, jedoch nicht mit 

der Entschiedenheit, wie sie von Bischöfen wie Dom Helder Camara oder Giacomo 

Lercaro gewünscht worden war. Vor allem blieben die von den Bischöfen des 

sogenannten Katakombenpaktes gewünschten konkreten Zeichen und Entscheidungen 

aus. 

Immerhin hält LG 8 fest: 

«Wie aber Christus das Werk der Erlösung in Armut und Verfolgung vollbrachte, so ist 

auch die Kirche berufen, den gleichen Weg einzuschlagen […] Christus wurde vom Vater 

gesandt, ‹den Armen frohe Botschaft zu bringen, zu heilen, die bedrückten Herzens sind› 

(Lk 4,18), ‹zu suchen und zu retten, was verloren war› (Lk 19,10). In ähnlicher Weise 

umgibt die Kirche alle mit ihrer Liebe, die von menschlicher Schwachheit angefochten 

sind, ja in den Armen und Leidenden erkennt sie das Bild dessen, der sie gegründet hat 

und selbst ein Armer und Leidender war». 

Entsprechend hält Paul VI. am 23. August 1968 als Selbstverpflichtung fest: «Wir selbst 

werden innerhalb unserer ökonomischen Möglichkeiten versuchen, ein Beispiel zu geben 

und in der Kirche ihre besten Traditionen an Selbstlosigkeit, Grosszügigkeit und Dienst 

wiederzubeleben, indem wir uns immer mehr jenen Geist der Armut in Erinnerung rufen, 

den uns der göttliche Meister gepredigt und an den uns das ökumenische Konzil mit 

Autorität erinnert hat». 

(emf; Zitate nach: Kurt Appel; Sebastian Pittl: Das Konzil am Grab. Das Grabmal Pauls 

VI. und der «Pakt der Katakomben» als Verständnishilfen für den ästhetischen 

Perspektivenwechsel des Konzils. In: Jan-Heiner Tück (Hrsg.): Erinnerung an die 

Zukunft. Das Zweite Vatikanische Konzil. Freiburg i.Br.: Herder, 2012, 303-316, 

306.308). 

 

 

24.8.2013 (Rezeption) 

«Geospirituelle Verlagerung» der Konzilsrezeption 

Karl Lehmann bringt die Dimension der Regionalisierung der Konzilsrezeption in 

Erinnerung. Diese Regionalisierung entspräche dem Konzil als Ereignis und könne ein 

guter Weg sein, um die Vielschichtigkeit der Bedeutung der Konzilstexte für die 

Gegenwart zu erschliessen. Es sei «notwendig, nicht nur einzelne Rezeptionsmodelle, die 

es in hoher Trennschärfe wohl auch gar nicht so leicht zu unterscheiden gibt, zu 

behandeln, sondern man muss alle oder wenigstens die wichtigsten Texte auf ihre 

jeweilige Wirkungsgeschichte hin verfolgen, wobei die regionalen Unterschiede und 



Akzentuierungen nicht zu vergessen sind» (Karl Lehmann, in: Sonderheft «Zur Debatte» 

3/2013, 3). 

Giuseppe Alberigo, der wohl bedeutendste Konzilshistoriker, sieht hier auch die 

theologische Rolle der Ortskirchen, die das Konzil gestärkt habe. Dabei macht Alberigo 

eine durchaus Europa-kritische Überlegung: Als Hilfe für ein dynamisch-offenes 

Rezeptionsverfahren des Konzils möchte er die «Stimmen von anderen katholischen 

Gegenden als der europäischen, die weniger in das ‹konstantinische System› verwickelt 

sind», gewichten. Der europäischen Rezeption des Konzils unterstellt er eine zu starke 

Institutionshaftung. Alberigo spricht von einer «geo-spirituellen Verlagerung» der 

Rezeptionsperspektive des Zweiten Vatikanums. (Giuseppe Alberigo: Treue und 

Kreativität bei der Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils. In: Antonio Autiero 

(Hrsg.): Herausforderung Aggiornamento. Altenberge 2000, 34.) 

(ab) 

 

 

25.8.2013 (heute vor) 

Konzil + Kontinuität = neue Möglichkeiten 

Die Konzilseröffnungsrede Johannes‘ XXIII. hinterliess grossen Eindruck auf Lukas 

Vischer, den «Beobachter» des Ökumenischen Rates der Kirchen auf dem II. Vaticanum. 

Sein Bericht auf der Tagung des Zentralausschusses des Ökumenischen Rates der Kirche 

in Rochester Ende August 1963 handelt in einer für ihn in Form und Inhalt typischen 

Passage von der Unterscheidung, die der Papst in seiner Rede zwischen der Substanz des 

Glaubens und seiner Aussageweise vorgenommen hat. Vischers Reaktion ist – erstens – 

nüchtern: «die Unterscheidung zeigt zunächst die Grenzen, die den Reformen gesetzt 

sind».  Nach dieser Einschränkung bricht sich – zweitens – verhaltener Enthusiasmus 

Bahn: «Die Unterscheidung eröffnet aber zugleich auch unerhörte Möglichkeiten.» 

Drittens verbindet Vischer beides in einer für ihn typischen Fragekette: «Wie ist das 

Verhältnis zwischen Substanz und Aussage zu verstehen? Die meisten Bischöfe scheinen 

anzunehmen, dass sie sich zueinander verhalten wie der Körper zu seinem Gewand. Eine 

neue Formulierung ist nicht mehr als ein neues Gewand, das um denselben Körper gelegt 

wird. Identität und Kontinuität des Körpers werden dadurch nicht angetastet. Ist die 

Frage aber so einfach? Sind Substanz und Aussage nicht viel enger verbunden? […] 

Werden durch einen neuen Ausdruck Identität und Kontinuität nicht weit mehr in Frage 

gestellt, als gemeinhin angenommen wird? […]» Die Fragen hören nicht auf und münden 

– viertens – in einen für Vischer ebenfalls charakteristischen konstruktiven und 

hoffnungsvollen Ausblick: «Mir scheint, dass die Vorgänge des Konzils die römisch-

katholische Theologie dazu nötigen werden, über das Problem der Kontinuität neu 

nachzudenken, und ich könnte mir denken, dass diese Überlegung zu neuen 

Möglichkeiten der Begegnung und des gegenseitigen Verständnisses führen wird.» 

Michael Quisinsky (vgl. Lukas Vischer, Bericht über das 2. Vatikanische Konzil, in: Bericht 

über das 2. Vatikanische Konzil, in: Kirche in der Zeit. Evangelische Kirchenzeitung 18 

(1963), 427-434, Zitate 430s.; vgl. auch A 2, 634 sowie Michael Quisinsky, The 

ecumenical dynamic of Vatican II – Lukas Vischer between Geneva and Rome. In: 

Cristianesimo nella storia 34 (2013), 273-314, 279-282). 

 

 

26.8.2013 (Personen) 

Die Erneuerung glühend wünschen und Geduld haben –  

Marianne Dirks und das Zweite Vatikanische Konzil 



Heute würde sie 100 Jahre alt werden: die katholische Laienaktivistin Marianne Dirks (* 

26.08.1913, † 15.10.1993). Von 1951 bis 1972 war sie Präsidentin des «Zentralverbands 

katholischer Frauen- und Müttergemeinschaften» (seit 1968 Katholische 

Frauengemeinschaft Deutschlands, kfd) und fast ebenso lange Mitglied des ZdK. 

Marianne Dirks war überzeugt, dass die vom Konzil angestrebte innerkirchliche 

Erneuerung ohne Frauen nicht gelingen konnte. Deshalb rief sie die Leserinnen der 

Verbandszeitschrift „Frau und Mutter“ auf, für das Konzil zu beten und die eigenen 

Erwartungen in Leserbriefen zu formulieren. Diese Zuschriften bildeten die Grundlage für 

die  Konzilseingabe der kfd, die Marianne Dirks gemeinsam mit Dr. Anneliese Lissner in 

einem arbeitsintensiven Prozess erstellte und abstimmte (vgl. Blog vom 31.7.2012). 

Neben Kardinal Frings als Ortsordinarius war der damalige Berliner Kardinal Döpfner, am 

gleichen Tag wie Dirks geboren, ihr Ansprechpartner für diese Eingabe. 

Während des Konzils unternahm Marianne Dirks mehrfach Romreisen, um in Gesprächen 

mit offiziellen und inoffiziellen Konzilsteilnehmern die Anliegen katholischer Frauen 

vorzutragen. Ihre römischen Erlebnisse spiegeln par excellence die sich wandelnde 

Einstellung zu Frauen: im November 1963 gelang es dem Ehepaar Dirks nicht, eine 

Konzilsmesse zu besuchen, weil Frauen damals grundsätzlich von diesen Gottesdiensten 

ausgeschlossen wurden (man fürchte sich vorgeblich vor einem Ansturm der 

Ordensoberinnen!). Als Marianne Dirks im nächsten Jahr zu einer Tagung der Weltunion 

katholischer Frauenverbände über das Laienapostolat in der Pfarrei nach Rom reiste, 

wurden die Teilnehmerinnen von Papst Paul VI. in Privataudienz empfangen; der Besuch 

einer Konzilsmesse war fast schon selbstverständlich möglich. 1965 nahm sie als 

«Invitata» vier Tage lang an den Generalkongregationen teil und erlebte am 28.10. die 

Schlussabstimmungen und die feierliche Verkündigung von fünf Dokumenten. Dass die 

Umsetzung des Konzils ein langer und mühsamer Prozess sein würde, war Marianne Dirks 

bewusst: «Wir müssen beides lernen und einüben: die Erneuerung glühend zu wünschen, 

uns unermüdlich und unbeirrbar für sie zu engagieren; aber auch Geduld zu haben». 

(Regina Heyder) 

Abbildung: Marianne Dirks (1913-1993), Archiv kfd, Düsseldorf 

 

 

27.08.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Religionsfreiheit – zugunsten der Katholiken 

Die Frage der Religionsfreiheit war keineswegs eine theoretische Frage, sondern hatte 

einen praktischen, ja politischen Hintergrund. So schrieb Kardinal Bea am 30. August 

1963 an Kardinal Döpfner im Rahmen eines Briefes, in dem mehrere konzilsrelevante 

Themata angesprochen wurden: «Man wird wohl bei den Vorgängen, wie sie 

augenblicklich in Süd-Vietnam vorliegen, nicht mehr daran zweifeln können, dass ein 

Dekret über die Religiöse Freiheit heute am Platze ist, sowohl für die Katholiken, als auch 

zum Schutz der Katholiken» (Dö 501). Bea wollte dieses Dekret über die Religionsfreiheit 

an das Schema über den Ökumenismus anhängen, da er die Religionsfreiheit als Basis für 

die ökumenische Einstellung auffasste. 

Der Hintergrund, warum Kardinal Bea Vietnam ansprach: Nach der Teilung Vietnams in 

einen Nord- und Südteil (1954) flohen Hunderttausende vom kommunistischen 

Nordvietnam nach Südvietnam, was zu grösserem Einfluss der römisch-katholischen 

Kirche im Südteil führte. Von 1955 bis zur Ermordung 1963 war sogar der Katholik Ngo 

Dinh Diem Präsident von Südvietnam. Kardinal Bea bezog sich in seinen Äusserungen auf 

die wachsenden Spannungen, die zum Ausbruch des zweiten Vietnamkrieges führten. 

(ufw; vgl. Dö 501 Anm. 893) 



 

 

28.08.2013 (Heute vor) 

Schulen – Ferien – Hausaufgaben  

Ihren Sommerurlaub 1963 verbrachten die Dominikaner Yves Congar und Henri-Marie 

Féret nahe des Genfer Sees im savoyischen Notre-Dame des Voirons. Féret (1904-1992), 

der seit den 1930er Jahren in der Dominikanerhochschule Le Saulchoir mit Congar und 

Marie-Dominique Chenu ein theologisches «Trio» bildete, erstellte während dieser Tage 

ein auf den 28. August 1963 datiertes Gutachten zum Schema De Revelatione.  

In der Widmung des dem Bischof Elchinger zugeeigneten Exemplars bezeichnet er es als 

seine «Ferienhausaufgabe». So umfangreich das Gutachten war, so gering dürfte 

einerseits sein direkter Einfluss gewesen sein. Andererseits erinnert es gerade so an 

zentrale Dimensionen des Konzils als Kommunikationsereignis: erstens arbeiteten «hinter 

den Kulissen» unzählige Theologen für «ihre» Bischöfe die konziliaren Debatten auf. 

Féret war Berater des Bischofs von Saint-Claude im französischen Jura, Claude Flusin 

bildete seinerseits mit den Bischöfen Paul-Joseph Schmitt (Metz), Pierre Boillon (Verdun) 

und Léon-Arthur Elchinger (Strassburg) eine informelle bischöfliche Arbeitsgruppe. Wenn 

zweitens das Traditionsverständnis Férets deutlich von demjenigen Congars geprägt ist, 

so verweist dies auf die Rolle theologischer «Schulen» – im weiteren wie im engeren 

Sinne. Drittens zeigt der gemeinsame Arbeitsurlaub, dass die bekannten 

Konzilstheologen (hier: Congar) nicht ohne ihre theologischen und geistlichen 

Diskussionspartner (hier: Féret) zu denken sind. Zwar lassen kritische Bemerkungen in 

Congars Tagebucheintrag von Anfang August über Stil und Einflussmöglichkeit der 

Gutachten Férets die Frage aufkommen, ob Féret sich seine «Hausaufgaben» nicht 

mitunter selbst gestellt habe. Wie sehr allerdings eine solche vom II. Vaticanum 

ausgehende Motivation für das Konzil spricht, können alle jene besonders gut 

nachvollziehen, die aus beruflichen oder familiären Gründen mit Hausaufgaben zu tun 

haben. 

(Michael Quisinsky; vgl. Qu 336-339) 

 

 

29.08.2013 (heut vor 50 Jahren) 

Die niederländischen Bischöfe und die Pille 

Die Frage der Geburtenregelung stellte sich nach der Einführung der Pille in einem neuen 

Kontext. Auffällig ist die Offenheit der Einschätzungen, die 1963 publik werden. Mit Blick 

auf das Konzil war zunächst wichtig, dass die Frage der «Ehemoral» angesichts der Pille 

in neuer Weise gestellt und beantwortet werden musste. Die neuen Möglichkeiten in der 

Gestaltung des Sexuallebens machten eine neue Einschätzung der Bedeutung ehelicher 

Intimität notwendig.  

«Der Bischof von ‚s’Hertogenbosch, Bekkers, ergriff dann in einer Fernsehdebatte vom 

März 1963 als erster Position für ein neues Verständnis des Ehelebens, in dem die 

eheliche Liebe ihren besonderen und notwendigen Ausdruck in den Intimbeziehungen 

finde. [...] Dieser Erklärung folgte ein Hirtenbrief des gesamten niederländischen 

Episkopates (August 1963), der die neuen Mittel zur Steuerung der menschlichen 

Fruchtbarkeit ansprach, um deutlich zu machen, dass die Diskussion dieser Frage in der 

katholischen Kirche notwendigerweise offen sei. [...] In jener Diskussion, die sich in 

katholischen Kreisen entzündete, war nicht so sehr vor (negativer) Empfängnisverhütung 

die Rede, sondern von (positiver) Geburtenregelung. Hier liegt eine bezeichnende 

Akzentverschiebung vor.»  



Die offeneren Positionierungen innerhalb des niederländischen Katholizismus lassen sich 

im Rückblick auch als Ausdruck eines gestiegenen Selbstbewusstseins katholischer Laien 

und Laiengruppen lesen. Die «Eigenverantwortung» der Laien verlangte – gestärkt durch 

das Konzil – nach einem «Ende der Einmischung bestimmter Kleriker in 

‹Bettgeschichten›.» 

(Grootaers, in A 2; 637f.;ab) 

 

 

30.08.2013 (Weiteres) 

Die deutschen Bischöfe und die Pille 

Das kirchliche Nachdenken über die Pille und die mit ihr gegebenen Möglichkeiten blieb 

während des Konzils offen. Bald schon haben sich Stimmen zu Wort gemeldet, die 

keineswegs bereit waren, von einer «notwendigen Offenheit» in dieser Frage zu 

sprechen, wie es die niederländischen Bischöfe getan hatten (gestriger Blogbeitrag). (A2, 

637).  

1968 versuchte Paul VI. mit der Enzyklika Humanaevitae einen Schlussstrich zu ziehen. 

Grosse Teile des weltweiten Katholizismus konnten sich mit diesem Schlussstrich nicht 

mehr identifizieren. Heute vor 45 Jahren haben die deutschen Bischöfe einen Ausweg zu 

formulieren versucht. Mit der «Königsteiner Erklärung» vom 30. August 1968 – heute vor 

45 Jahren – suchten sie nach einer Klärung für den Umgang mit der Enzyklika und für 

eine Einschätzung der Reichweite ihrer Autorität gegenüber dem einzelnen Gläubigen. 

Dabei griffen sie stark auf das Konzil zurück und zeigten Spannungen und innere 

Widersprüche auf. Bis heute klingen im Text der Königsteiner Erklärung noch die 

Spannungen zwischen der Anerkennung von Freiheiten einerseits (Religionsfreiheit, 

Gewissensfreiheit) und kirchlichen Autoritätsansprüchen andererseits nach. Recht 

optimistisch schrieben die Bischöfe angesichts der offenkundigen grossen Streitereien um 

die Enzyklika: «Dieses ganze Geschehen hat aber nicht nur negative Aspekte. Wir dürfen 

in ihm auch einen heilsamen Läuterungsprozess sehen […]. Es bahnen sich neue Formen 

der Verwirklichung von Autorität und Freiheit in der Kirche an. Das Ganze kann ein 

wirksamer Beitrag zur Erneuerung der Kirche im Sinne des II. Vatikanischen Konzils 

sein.» (Nr.7) 

Inhaltlich beliessen es die Bischöfe bei eher offen formulierten Hinweisen, die zwar die 

Autorität der Enzyklika nicht in Frage stellten, aber zugleich Bedingungen für den Fall 

einer abweichenden Gewissensbildung formulierten – und eine solche somit im Prinzip für 

möglich und legitim erklärten. (Nr. 12 und 13) 

(ab) 

 

 

31.8.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Debatten in der Koordinierungskommission 

In der Sitzung der Koordinierungskommission vom 31. August 1963 wird eine 

ungewöhnliche Debatte über die künftigen Organe der Konzilsleitung geführt. 

Ungewöhnlich ist sie deswegen, weil zu diesem Zeitpunkt die Ernennung der Moderatoren 

noch gar nicht offiziell ist. Während Cicoganini, der Vorsitzende der 

Koordinierungskommission, die Moderatoren als Delegierte seiner Kommission verstehen 

möchte, halten Lercaro und Felici sie für Sprecher des Papstes. Hinzu kommt noch ein 

ungeklärtes Verhältnis zum Präsidium des Konzils. Döpfner notiert aus der Sitzung der 

Kommission, das Sekretariat extra ordinem solle aufgehoben werden, und das Präsidium 

auf 12 Mitglieder erweitert werden. Seine Kommentare zu diesen Fragen: «Questioni 



sull’ordine!» und «Grosse Schwierigkeit in der Abgrenzung: Moderatores Concilii» (Dö 

502). 

Interessanterweise ist Cicognani selbst über die Moderatoren nicht gut informiert. Er 

nennt neben den tatsächlich vorgesehenen Moderatoren Agagianian, Döpfner, Lercaro 

und Suenens noch die Kardinäle Liénart, Ruffini und Roberti (vgl. A 2,613 Anm. 401). 

Döpfner notiert in seinen Aufzeichnungen zunächst ebenfalls Ruffini und Roberti, streicht 

diese Namen aber wieder aus. 

Neben diesem Meinungsaustausch über ein unausgereiftes Thema entscheidet die 

Koordinierungskommission, dass das Konzilsdokument über die Offenbarung, ebenfalls 

wegen Unausgereiftheit, zurückgestellt wird, während De Ecclesia prominent auf die 

Tagesordnung der zweiten Konzilssession rückt. Ausserdem soll über die Bischöfe, die 

Laien und die Ökumene gesprochen werden. 

(emf; vgl. A 2,613.615; A 3,9f) 

 

 

1.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Austausch über die bevorstehenden Themen 

Ende August, Anfang September wird in den Korrespondenzen spürbar, dass die nächste 

Konzilssession bevorsteht. Am 30. August 1963 wendet sich Kardinal Augustin Bea 

brieflich an Kardinal Döpfner, da er an der Sitzung der Koordinierungskommission vom 

31. August 1963 nicht würde teilnehmen können. Er teilt ihm seine Sorgen, nicht zuletzt 

betreffend das Dekret über die Religiöse Freiheit mit. Auch die übrigen Schemata 

befriedigen ihn noch nicht. «Das Schema über die Kirche scheint mir noch viel zu 

theoretisch zu sein. Man hat den Eindruck, als ob ein französischer oder italienischer Text 

von jemand übersetzt worden sei, der den Sinn nicht recht verstand, oder nicht 

genügend Latein konnte» (Dö 501). Abschliessend gratuliert er dem Kardinal zu seinem 

50. Geburtstag. 

In seiner Antwort vom 7. September 1963 teilt Döpfner Bea in aller Kürze die Ergebnisse 

der Sitzung der Koordinierungskommission hinsichtlich der Reihenfolge der Themen in 

der bevorstehenden Konzilssession mit. «Das Dekret über die religiöse Freiheit ist jedoch 

bis jetzt nicht auf die Tagesordnung gesetzt worden. Ich glaube aber, dass Sie dies schon 

noch durchsetzen können» (Dö 503). 

(emf) 

 

 

2.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Der Papst will Laien auf dem Konzil 

Am 31. August 1963 kam es zu einem kleinen Durchbruch in der Laienfrage – zwar nicht 

bei den Texten des Konzils, aber in seiner Praxis. Befördert durch starkes Zutun Pauls VI. 

wurde eine Liste von 12 Laien bekannt, die zum Konzil eingeladen wurden. Es kann 

vermutet werden, dass die langjährigen Erfahrungen Pauls VI. als Mitarbeiter der 

katholischen italienischen Universitätsvereinigung dazu beigetragen haben, dass er für 

die Kooperation mit Laien sensibilisiert war. 

Im Blick auf die geladenen Laien scheinen zwei Fragen auf: Wie wurde ihre Rolle 

definiert? Nach welchen Kriterien wurden sie ausgewählt? 

Während ein einzelner katholischer Laie in der ersten Konzilssession 1962 nur als 

«Beobachter» zusammen mit den «nichtkatholischen Beobachtern» am Konzil teilnahm, 

sollte die Laiengruppe bei der zweiten Konzilssession als eigene Gruppe behandelt 

werden – mit einem eigenen Platz in der Konzilsaula. Langsam war also schon ein Gefühl 



für ein neues Verständnis der Kirche und aller ihrer Glieder gewachsen.  

Beim Blick auf die Auswahl der Laien zeigen sich Eigentümlichkeiten, die erst im weiteren 

Verlauf des Konzils korrigiert werden sollten: Bis auf eine Ausnahme, ein Laie aus 

Argentinien, kamen alle Laien aus Europa oder den USA. Das Konzil und das kirchliche 

Selbstverständnis waren noch sehr eurozentrisch geprägt. Dabei sollte schon wenige 

Jahre später die Mehrheit der katholischen Weltbevölkerung in Ländern der südlichen 

Hemisphäre leben! Die andere «typische» Eigentümlichkeit betraf die 

Geschlechterverteilung. 1963 waren die Laienauditoren allesamt Männer. Erst im 

folgenden Konzilsjahr sollten auch Laiinnen berufen werden. 

(ab; A 3,33f; 368) 

 

 

3.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Konzilsmoderatoren zwischen allen Stühlen 

Die Konzilsabläufe mussten einfacher und klarer werden. Die erste Konzilssession hatte 

zwar viele Überraschungen möglich gemacht – aber wie sollte man zu konkreten 

Ergebnissen kommen? Paul VI. hatte ursprünglich vor, eine einzige Person an die Spitze 

des Konzils zu stellen – mit umfassenden Vollmachten und einem direkten Draht zum 

Papst selbst. Für diese Rolle eines «Moderatoren und päpstlichen Legaten» vorgesehen 

war Kardinal Suenens. Im Sommer und bis in den September 1963 wurde dieser Plan 

mehrfach korrigiert. Deutlich zeigt sich hier der Einfluss der unterschiedlichen 

Strippenzieher und «grauen Eminenzen», die Paul VI. selbst durch seine 

Personalentscheidungen um sich herumgruppiert hat. Wer wird sich im Spiel «Teilen und 

Herrschen» durchsetzen? 

Als gewiefter Stratege erwies sich Kardinalstaatssekretär Cicognani. In seiner Funktion 

als Sekretär der Koordinierungskommission gelang es ihm, mögliche Konkurrenten in 

ebendiese Kommission berufen zu lassen – und sie damit gewissermassen unter seine 

Kontrolle zu bringen. 

Die vier späteren Konzilsmoderatoren, die Kardinäle Suenens, Lercaro, Döpfner und – als 

konservatives Gegengewicht der Kurie – Agagianian, sassen somit zwischen drei Stühlen: 

Sie hatten die Freiheit und die freie Rede des Konzils zu gewähren (und dessen 

Arbeitsfähigkeit zu gewährleisten), sie standen im Dienste des Papstes und sie mussten 

sich mit den Führungsansprüchen des Sekretärs der Koordinierungskommission 

herumschlagen. 

(ab; A2, 609ff) 

 

 

4.9.2013 (Personen) 

Die vier «Evangelisten» 

Die vier Moderatoren, die gemäss den Entscheidungen von Paul VI. im August und 

September 1963 neu ernannt wurden, prägten das Konzil fortan. Die Konzilsbischöfe, so 

erinnert der Moderator Kardinal Léon-Joseph Suenens, nannten sie die «vier 

Evangelisten». «Man schrieb jedem von ihnen den Namen eines Evangelisten zu. Kardinal 

Agagianian, der Orientale, war der ‹heilige Johannes›, ein wenig abseits der anderen, die 

als Synoptiker bezeichnet wurden, wegen ihrer Übereinstimmung. Ich darf sagen, dass 

die ‹Synoptiker› niemals die geringste Schwierigkeit mit dem ‹heiligen Johannes› hatten, 

und dass ich diesem umgänglichen Kollegen eine gute Erinnerung bewahre. 

Der Papst, der diese Geschichte kannte, schenkte jedem von uns am Ende des Konzils 

ein schönes Bronzeglöckchen, in sehr modernem Stil, mit den vier Evangelisten als 



Flachrelief» (Su 127). 

(emf) 

 

 

5.9.2013 (Personen) 

Wo ist der vierte? 

Am 9. August 1963 erhalten die vier Moderatoren einen Brief von Paul VI., der sie über 

ihre neue Funktion informierte. Bekannt gegeben wird diese Ernennung am 12. 

September 1963. Wie bereits dargelegt, ist ihre Stellung und Autorität sehr ungeklärt. 

Kardinal Suenens, einer von ihnen, bemerkt rückblickend mit Humor und Bedauern 

zugleich: 

«Unsere Stellung als Moderatoren war niemals klar … sogar posthum nicht! Ich spiele 

hier auf eine Bronzetür des Petersdoms an. Dort waren auf einer Tafel vier Kardinäle 

dargestellt, von denen einer eine orientalische Kopfbedeckung trug. Sie sind von den 

zwei Päpsten des Konzils umrahmt: derjenige, der es eröffnete, Johannes XXIII., und 

derjenige, der es beschloss, Paul VI. Der Osservatore Romano publizierte das Foto, mit 

den vier Moderatoren, die man vage erkannte, da in modernem Stil nur die Züge skizziert 

waren. Einer der vier erinnerte Kardinal Agagianian, wenngleich seine orientalische Mütze 

frei erfunden war, und man konnte mehr oder weniger die Gesichter der drei anderen 

erkennen. Doch eines schönen Tage verschwand einer der vier von der Bronzetür. Es 

war, so scheint es, Kardinal Döpfner. Die Diözese München eröffnete selbst eine 

Spendenaktion, um ihn wieder herzustellen. Die offizielle These, die dieser bayrischen 

Initiative ein Ende bereitete, war, dass die vier Personen zwischen den zwei Päpsten nicht 

die vier Moderatoren darstellen sollten. Mir ist es nie gelungen, das Geheimnis dieser 

Beseitigung aufzuklären» (Su 118f). 

(emf) 

 

 

6.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein anonymes Schema 

Der Name des Schemas ist die Nummer XVII – die letzte in der Liste von Konzilstexten 

gemäss der Zählung der Koordinierungskommission. Später wird das Schema die 

Nummer XIII bekommen – immer noch die letzte Nummer. Etliche Konzilsväter 

weigerten sich lange, das Schema überhaupt zu behandeln. Es fand keinen Namen – und 

die Sache, um die es ging, wurde von manchen als gar nicht konzilstauglich eingeschätzt. 

Es ging um die Rolle der Kirche in der Welt und um ihre Antworten auf die vielfältigen 

Veränderungen, mit denen die Welt konfrontiert wurde. Eine solche «zeitgenössische» 

Sicht auf die Kirche schien vielen unangebracht und zur Behandlung auf einem Konzil 

nicht geeignet. Andere jedoch bejahten die Notwendigkeit einer Positionierung der Kirche 

mitten in der Welt von heute. 

Drei Grundrichtungen haben sich für den Text angeboten: 

a: Man behandelt die Fragestellung erst gar nicht auf dem Konzil und bleibt bei 

überzeitlich gültigen, bei ewigkeitsorientierten Aussagen über die Kirche. 

b: Man positioniert die Kirche mit Hilfe klarer anthropologischer, sozialer und moralischer 

Vorgaben in der Welt – als Lehrerin oder Ordnungshüterin der Welt. Naturrechtliche, 

moraltheologische und sozialethische Prinzipien würden dann den Kern eines solchen 

Dokumentes ausmachen. 

c: Man wagt eine zeitgenössische, eine mit den Menschen und ihrer Geschichte 

verbundene Verhältnisbeschreibung zur Welt und nimmt die konkrete Geschichte zu 



einem Ausgangspunkt des eigenen kirchlichen Selbstverständnisses. 

In der Koordinierungskommission diskutierte man lange über unterschiedliche 

Textentwürfe und fand keine Lösung. Auch eine «Abwertung» des geplanten Textes als 

blosser «Sozialkatechismus» wurde nicht gutgeheissen, hätte ein solches Vorgehen doch 

bedeutet, die Balance der Aussagen zur Kirche ad intra und ad extra zu zerstören. Diese 

Unterscheidung hatte Kardinal Suenens schon am 4. Dezember 1962 vorgeschlagen und 

viel Zustimmung geerntet. Ihm wurde schliesslich der Auftrag gegeben, einen neuen Text 

zu verfassen. Deswegen tagt vom 6. bis 8. September 1963 eine Expertengruppe in 

Mecheln. 

(ab; A 2,491-505) 

 

 

7.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Kirche und Welt – Lernen vom Weltkirchenrat 

Kardinal Suenens von Mecheln-Brüssel hatte den Auftrag übernommen, einen neuen 

Entwurf des noch immer namenlosen Schemas zu erarbeiten. Er hatte längst schon eine 

Gruppe hochkarätiger Theologen organisiert, die sich nun, vom 6. bis zum 8. September 

1963 an die Arbeit machten, unter ihnen Philips, Delhaye, Rahner und Congar, der hier 

eine prägende Funktion einnehmen sollte. Die Diskussionen um einen neuen Entwurf 

können im Nachhinein als theologiegeschichtliche Sternstunden gewertet werden. Hier 

suchte die theologische «Champions-League» nach einer Lösung.  

Prägend wurde für den Textentwurf von Mecheln eine ökumenische Lernerfahrung von 

Yves Congar. Dieser erinnerte an die dritte Generalversammlung des Weltkirchenrates, 

1961 in New Delhi. Dort habe man sich an einer Triade von Grundfunktionen der Kirche 

orientiert, die nun auch in den Textentwurf für das Schema XVII aufgenommen werden 

sollte: martyria (Zeugnis), diakonia (Dienst) und koinonia (Gemeinschaft). Diese 

Beobachtung ist nicht zuletzt deswegen interessant, weil sich hier einmal mehr zeigte, 

dass die katholische Kirche auf dem Konzil etliche Fragen zu beantworten versuchte, 

durch die sich auch die anderen Kirchen längst herausgefordert sahen. Die 

Veränderungen in der Welt in der Mitte des 20. Jahrhunderts liessen keine christliche 

Konfession unberührt. Gerade in den Fragen der Beziehung der Kirche zur Welt und 

damit auch in der Frage des Missionsverständnisses der Kirche und nicht zuletzt in der 

Frage des Verständnisses der Offenbarung zeigte sich während des Konzils ein grosses 

Mass an ausgesprochener oder unausgesprochener Parallelität der Lösungsansätze und 

Neuorientierungen in vielen christlichen Kirchen. 

(ab; A2, 506f) 

 

 

8.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Reisen und arbeiten 

Zur gemeinsamen Arbeit an einem Konzilstext (siehe gestern und vorgestern) war auch 

P. Yves Congar nach Mecheln gereist. Am Samstag, 7. September 1963, war er um 5.55 

Uhr in Genf abgeflogen. Der Flug mit einer Boeing war für Congar scheinbar eine neue 

Erfahrung. Eigens vermerkt er, sie sei grösser und stärker als die ihm bekannte 

Caravelle. Viel Konzilsarbeit war nur dank neuer Verkehrsmittel möglich! Zugleich 

nahmen die beteiligten Personen oftmals immense Strapazen auf sich. 10 Tage später 

nimmt Congar für einen einzigen Tag in Mecheln zwei Nachtfahrten per Zug auf sich und 

klagt über starke Beschwerden im Bein und in der Hand. 

Nach dem Flug, der weniger als eine Stunde dauerte, stellt sich in Brüssel heraus, dass 



niemand Congar abholt, weil man ihn aufgrund eines Missverständnisses am Vorabend 

erwartet hatte. Trotzdem ist er um 10 Uhr vor Ort. 

Nach der Arbeit des Tages will er mit zwei anderen am Abend noch einen Text redigieren, 

aber – eine bekannte Erfahrung – es geht nicht. Zu müde sind die drei, und 

Redaktionsarbeit zu dritt funktioniert nicht. «Jeder verlässt sich auf den anderen, man 

verliert Zeit, man kommt nicht voran» (Co 1,396). 

Trotzdem wird am Folgetag, Sonntag, 8. September 1963, weitergearbeitet. Doch die 

Notizen zeigen, dass auch das Konzept noch immer nicht ganz klar vor Augen steht. 

Gérard Philips erhält den Auftrag, bis zum nächsten Treffen am 17. September 1963 

einen Text zu verfassen, der allem gerecht wird. Und in der Tat, über den 17. September 

wird Congar notieren: «Mgr. Philips hat eine unerhörte Gabe, in einem Text alles gut zu 

integrieren. … Niemand anders als Mgr. Philips hätte diese Arbeit machen können oder 

könnte sie machen» (Co 1,398). 

(emf) 

 

 

9.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Briefe brechen das Eis 

Am Beginn von grossen Veränderungen stehen häufig kleine und bescheidene Gesten. 

Eine solche bahnbrechende Geste war der Glückwunschbrief des Metropoliten Maximos 

von Sardes an Papst Paul VI. vom 9. September 1963, in dem der Metropolit dem Papst 

im Namen des Ökumenischen Patriarchen Athenagoras zu seiner Wahl gratulierte. Was 

aus heutiger Sicht wie eine Selbstverständlichkeit anmutet, war ein kleiner, aber 

bemerkenswerter Schritt, der die Funkstille zwischen römisch-katholischer Kirche und 

den orthodoxen Kirchen zu beenden half. Beide Kirchen hatten sich in einem 

jahrhundertelangen Entfremdungsprozess auseinander gelebt und – wenn überhaupt – 

nur polemisch aufeinander bezogen. Diese Zeit des gegenseitigen Misstrauens und der 

Polemik beendeten Briefe und Telegramme; der Anstoss dazu kam von Patriarch 

Athenagoras, als er im Oktober 1958 anlässlich des Todes von Papst Pius XII. und der 

Wahl von Johannes XXIII. mit drei Deklarationen eine erste freundliche Geste in Richtung 

Rom sandte. Auf den Brief des Metropoliten von Sardes reagierte Papst Paul VI. am 20. 

September 1963 mit einer Premiere: mit einem persönlichen Brief an Patriarch 

Athenagoras. Zum ersten Mal seit Jahrhunderten wandte sich ein Papst wieder direkt an 

Konstantinopel. Das Eis zwischen Ost und West war somit gebrochen und der «Dialog der 

Liebe» zwischen römisch-katholischer und orthodoxer Kirche konnte beginnen. 

(Stefan Kube) 

 

 

10.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein theologischer Brückenschlag über den eisernen Vorhang hinweg 

Einer der deutschen Konzilstheologen, die intensiv in die Arbeit des Konzils eingebunden 

worden sind, war der Frankfurter Dogmatiker Otto Semmelroth SJ (1912-1979). Mit 

Datum vom 13. September 1963 schreibt er in sein Tagebuch: «Nun hat mir das Konzil 

auch eine Reise nach Ostberlin verschafft. Da die Konzilsväter der Ostzone nicht nach 

Fulda kommen konnten zu jener Konferenz europäischer Konzilsväter, die von 

italienischen Zeitungen als ‹Verschwörung gegen Rom› bezeichnet wurde, was dann aber 

von Rom selbst sofort eindringlich zurückgewiesen wurde, deshalb wollten sich die 

ostzonalen Konzilsväter in Ostberlin treffen, um über die in der nächsten Sitzungsperiode 

fälligen Schemata zu beraten und von der Marschroute von Fulda zu hören: Ich war 



eingeladen worden, darüber zu referieren. […] Ich flog am 10. September nach Berlin, 

wo mein Bruder Willi, der zu einer Gastinszenierung in Berlin ist, mich am Flughafen 

abholte und ins Ignatiushaus brachte, wo ich wohnte. Mit Willi war ich öfter in diesen 

Tagen zusammen. 

Am 12. September ging ich dann durch die Mauer, die, wenn man sie unmittelbar erlebt, 

erschreckend und empörend wirkt, nach Ostberlin. Bei diesem Übergang mit seiner 

scharfen Kontrolle fragt man sich wirklich, wie so etwas heute noch in Europa möglich ist. 

Im Hedwigskrankenhaus waren acht Konzilsväter und Prälat Zinke versammelt. Ich 

sprach zunächst über das Kirchenschema, von dem mittlerweile sicher ist, dass es zuerst 

behandelt werden wird, und dann über das mariologische Schema; schließlich noch kurz 

über das Schema ‹De Revelatione›. Bis zum Mittagessen besprachen wir die Schemata. 

Es scheint, dass die Bischöfe von dieser Besprechung recht angetan waren. Man trägt 

sich mit dem Gedanken, später öfter einmal mich oder andere Theologen aus 

Westdeutschland einzuladen, um den Priestern der Ostzone, die ja so furchtbar 

abgeschnitten sind, theologische Vorträge zu halten.» 

Tatsächlich wurde auf dem Konzil durch Bischöfe und Konzilstheologen ein Kontakt 

zwischen Ost und West gepflegt, der in Zeiten des Kalten Krieges völlig atypisch 

erscheint. 

(Hanjo Sauer) 

 

 

11.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

«Suche Konzilstheologen» 

Mit Blick auf den Wiederbeginn der Konzilssitzungen am 29. September 1963 beginnen 

verschiedene Personengruppen sich zu rüsten – auch die Konzilstheologen. Manche 

werden von ihren Bischöfen wiederum zur Mitarbeit gebeten, andere werden neu 

ernannt. 

Kardinal Julius Döpfner hatte für die erste Konzilssession eigentlich Karl Rahner als 

persönlichen Berater mitnehmen wollen – doch dieser wurde ihm im Frühjahr 1962 von 

österreichischer Seite abgeworben (vgl. Konzilsblog vom 25.8.2012 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93658). Die Korrespondenz lässt 

weitere Kontaktaufnahmen erkennen. Joseph Pascher rät im Juni, der Kardinal bräuchte 

doch keinen ständigen Sonderberater, wenn er sich jeweils mit Bischof Volk gut 

besprechen würde und seinen Sekretär Dr. Gerhard Gruber konsultiere (Dö 240). Obwohl 

Döpfner in seiner Antwort diesen Vorschlag gutheisst (Dö 245), fragt er am im 

September 1962 noch den Moraltheologen Bernhard Häring an. Eine Antwort findet sich 

nicht in der Korrespondenz. Sicher ist, dass der Redemptorist ohnehin als Theologe in 

Konzilskommissionen mitarbeitet. 

Für die zweite Konzilssession hat Döpfner nun den Kirchenrechtler Klaus Mörsdorf 

gewinnen können und dankt ihm Mitte September 1963 brieflich für seine Bereitschaft, 

ihn als Theologe nach Rom zu begleiten. Die Reise solle er so einrichten, wie es für ihn 

am angenehmsten sei (vgl. Dö 507f). Wenig später bittet Döpfner den Vorsitzenden der 

Koordinierungskommission Amleto Cicognani um die Ernennung von Mörsdorf als 

Konzilsperitus (nur diese, nicht sämtliche persönliche Berater der Bischöfe, hatten das 

Recht, an den Konzilssessionen teilzunehmen) (Dö 511f). 

(emf) 

 

 

12.9.2013 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93658


Spannungen in der Kirche nach dem Konzil und im Selbstverständnis des 

Betriebspersonals 

Die aktuellen Spannungen in der Innenarchitektur unserer Kirche und der ungeheure 

Realitätsverlust des Systems sind wohl folgendermassen zu diagnostizieren. 

Die Schritte der katholischen Kirche seit dem II. Vatikanischen Konzil belegen, dass die 

Kirche sich in einer differenzierten und pluralistisch gewordenen Zivilgesellschaft im 

Konflikt mit sich selbst befindet sowie in einem tiefgreifenden Wandlungsprozess. Was ist 

damit gemeint? 

Die Kirchenverständnisse, Bilder und Vorstellungen über die Kirche haben sich intern 

vervielfacht und atomisiert im Spannungsfeld von eher konservativen und eher 

progressiven Kräften. Die modernen Medien haben dabei ohne Zweifel eine Rolle gespielt. 

Diese dynamisierenden Bewusstseinsschübe haben den früher monolithischen 

Binnenraum der Kirche enthärtet und selber pluralisiert. 

Vervielfacht haben sich gleichzeitig die Konzepte des pastoralen Handelns. In den letzten 

Jahren sind – unter dem Druck des Priester- bzw. Personalmangels und infolge des 

Geldmangels – auch die früheren kirchlichen Sozialformen wie Pfarrei und Dekanat neu in 

Bewegung gesetzt und strukturiert worden wie z.B. die Pastoralen Entwicklungspläne, die 

lebensraumorientierte Seelsorge, Seelsorgeeinheiten und Pfarrverbände im 

deutschsprachigen Bereich und nicht zuletzt die Hilfswerke, die Präsenz als Bahnhofs-, 

Flughafen-, Einkaufszentrum-Kirche, City-Kirche oder Kirchenbüros in den Städten usw. 

Aber nicht nur die Kirchenbilder, nicht nur die Seelsorgekonzepte und die pastoralen 

Sozialformen haben sich enorm verändert und sich dem gesellschaftlichen Kontext 

angepasst, sondern auch das kirchlich-pastorale und theologische Betriebspersonal. 

Personalfragen sind stets Symptomträger des Systems. Und dies greift sozusagen intim 

in das hierarchische Selbstverständnis unserer Kirche hinein und pocht an die amtliche 

Struktur. 

(Leo Karrer) 

 

 

13.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein konziliares Klima schaffen 

In wenigen Tagen beginnt die Rückschau des Konzilsblogs auf die Zweite Konzilssession. 

Einen Eindruck von der spirituellen Dimension der Konzilsarbeit und seiner eigenen 

geistlichen Vernetzung gibt Helder Camara. 

Er schrieb in seinem ersten Rundbrief aus Rom zu Beginn der Zweiten Sitzungsperiode 

am 30.9.1963 an seine Mitarbeiter in Rio de Janeiro, die er die «geliebte Familie von São 

Joaquim» nannte, u.a. über deren ausserordentliche Verantwortung: 

«Wie viele Gruppen auf der Welt wird es mit so vielen Gelegenheiten geben, um sich wie 

unsere auf das Konzil vorzubereiten? … Seit das Konzil angekündigt wurde, wurde alles 

darauf ausgerichtet, ein ‹konziliares Klima› zu schaffen. In diesem Sinne wurde um die 

Jahresexerzitien gebeten. In dieser Intention wurden die Rundbriefe der Ersten 

Sitzungsperiode geschrieben und werden noch, so Gott will, jene der Zweiten. Wem Gott 

viel gibt, von dem wird auch viel verlangt … Wir nutzen die Zeit. 

Wenn es Gott gefällt, werden wir morgen die erste Studienzusammenkunft des 

brasilianischen Episkopates haben, die lange von der theologischen Kommission 

vorbereitet wurde und an der unsere Sachverständigen (Periti) teilnehmen. Es wird 

Kommentare zum Schema ‹De Ecclesia› geben; die Diskussion darüber hat schon 

begonnen; verschiedene vorgeschlagene Themen sind zu vertiefen …» 

Zum ersten Mal unterschreibt Helder Camara in seinen Rundbriefen mit Pe. José, einer 



Unterschrift, die er seit den 40iger Jahren dann setzte, wenn es um seine intimsten 

Meditationen geht. 

(Giancarlo Collet) 

 

 

14.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Exhortationen 

Am 14. September 1963 richtete Paul VI. zwei gleichartige Briefe an die Bischöfe, einen, 

der auch die Gläubigen betrifft, und einen zweiten, der eher persönlich geprägt ist. Nach 

Alberto Melloni (A 3, 15) enthalten diese keine bedeutsamen Botschaften, sondern waren 

offenbar eher eine Pflichtübung. Der Brief «Cum proximis» wiederholt die Ermahnungen 

zum Gebet und zur Busse, wie Johannes XXIII. dies schon ein Jahr zuvor zur Eröffnung 

des Konzils getan hat. Den Gläubigen empfahl Paul VI. das Fasten, um damit Gottes Hilfe 

zu erflehen, offenbar mit einer gewissen Angst Pauls VI. verbunden, dass sich der Wille 

Gottes nicht genug manifestiere. 

(ufw) 

 

 

15.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Wieder alles unter Kontrolle? 

In den Augen des italienischen Magazins «Il Borghese» führte die erste Session des 

Konzils fast dazu, die Kirche in eine degenerierte demokratische Versammlung zu 

verwandeln. Es sei ein Fehler gewesen, dass Papst Johannes XXIII. den Konzilsvätern die 

Freiheit der Rede gestattet hatte. 

Das Magazin ist im Spätsommer 1963 aber zuversichtlich, dass dieser Fehler bei der 

zweiten Session nicht wiederholt werden würde. Denn die Kurie mit ihrem gesunden 

Menschenverstand und im Lichte der Vernunft habe während der Zwischenperiode die 

vollständige Kontrolle über die Situation zurückerlangt. So prognostiziert «Il Borghese», 

dass das Konzil in der zweiten Sitzungsperiode seine Aufgabe sehr schnell abschliessen 

werde: «mit den Füssen fest am Boden», und indem es «als rein konsultatives Organ des 

Höchsten Pontifex» handeln würde. Xavier Rynne, der dies so zusammenfasst, fügt an: 

«des Höchsten Pontifex» nicht allein, sondern wie er durch die Kurie repräsentiert wird 

(Ry 148). 

(emf) 

 

 

16.09.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Themenschwerpunkte der Zweiten Konzilssession 

Während des Sommers haben die Konzilsväter viel Lesestoff bekommen. Neben den 

Entwürfen für Schemata gab es eine riesige Zahl an Kommentaren zu lesen. Auch 

öffentlich gemachte Stellungnahmen und Diskussionen in der Presse wurden allgemein 

zur Kenntnis genommen und sind so in die Konzilsarbeit eingeflossen. Das Konzil war 

längst keine «geschlossene Veranstaltung» mehr, sondern spielte sich in weiten Teilen im 

Licht der Weltöffentlichkeit ab. 

Am 16. September macht Kardinal Felici fünf Themen publik, die in der zweiten 

Sitzungsperiode behandelt werden sollen. Es geht um die Bearbeitung der Bereiche «De 

Ecclesia», «De beata», «De episcopis», «De apostolatu fidelium» und «De 

oecumenismo». 

Auffällig ist die hohe Konzentration auf Fragen der Kirche, der Kirchengestalt und des 



Verhältnisses der katholischen Kirche zu anderen Kirchen. Auch die Behandlung eines 

mariologischen Schemas wurde im Kontext des Kirchenthemas angesiedelt – eine 

Entscheidung, die das Konzil noch in der ersten Periode getroffen hatte.  

Es sollte sich bald herausstellen, dass sich diese Themen nicht in der gewünschten 

kurzen Zeit abarbeiten lassen würden. Die Konzilsväter waren ja selbst in höchstem 

Masse «Betroffene» und hatten während des letzten Jahres gelernt, zur eigenen Stimme 

zu finden. 

(ab; A 3,19f.) 

 

 

17.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Auf der Suche nach dem theologischen Quantensprung: das Verhältnis der 

Kirche zur Welt 

Nach den Vorarbeiten und intensiven Diskussionen um das Schema XVII (Kirche ad 

extra) vom 6. – 8. September 1963 fand am 17. September eine Abschlusssitzung in 

Mecheln statt, an der auch Kardinal Suenens teilnahm. Der Schlusstext trug die 

deutlichen Spuren der Interventionen von Yves Congar und seiner Bezugnahme auf die 

theologischen Orientierungslinien der Generalversammlung des Weltkirchenrates 1961. 

Während das erste Kapitel des Entwurfs von Mecheln die Kirche und ihr Selbstverständnis 

in Zentrum rückt und dabei den Verkündigungsauftrag, die Glaubensfreiheit und die 

Evangelisierung der Armen in Erinnerung ruft, versucht das zweite Kapitel ein 

Verständnis der Welt zu formulieren, das einerseits die Autonomie der Welt bekräftigt 

und andererseits ihr Einswerden als Entwicklungsziel der Welt unterstreicht. Das dritte 

Kapitel folgt dem Vorschlag Congars, die Aufgaben der Kirche in der Welt (Zeugnis 

gegenüber, Dienst an und Gemeinschaft mit allen Menschen) zu beschreiben. 

Der Textentwurf von Mecheln blieb ein Zwischenschritt. Einerseits wurde der Text von 

manchen Kurienvertretern lediglich als private Meinungsäusserung akzeptiert, 

andererseits zeigte sich auch, dass die theologische Durchdringung der schwierigen Frage 

der Verhältnisbestimmung der Kirche zur Welt noch immer nicht ganz befriedigend war.  

(ab; A 2, 508f.) 

 

 

18.9.2013 (Sonstiges) 

Internationales Networking 

Die Konzilsväter, die sich im Laufe des Septembers rüsten, die Fäden des Konzils wieder 

aufzunehmen, bringen ihre Erfahrungen der ersten Session mit und sind vor allem 

inzwischen besser vernetzt. Das lässt sich besonders gut an einem informellen Verband, 

heute würde man sagen «Netzwerk», nationaler Gruppen ablesen, der «Internationales 

Komitee», «Komitee der Achtundzwanzig» oder «Interkonferenz» genannt wurde. Diese 

Konferenz war kein offizielles Organ des Konzils, sondern eine anfangs mehr oder 

weniger regelmässige Zusammenkunft von Konzilsvätern zum Austausch. Die Initiative 

scheint von Kardinal Achille Liénart ausgegangen zu sein, der Roger Etchegaray, Direkter 

des Pastoralsekretariats des französischen Episkopates, bat, Kontakt mit anderen 

Episkopaten zu herzustellen. Die ersten Verbindungen wurden vor allem mit der 

lateinamerikanischen Bischofskonferenz CELAM, konkret zu deren Vizepräsidenten Dom 

Helder Câmara und Manuel Larraín Errazuriz, geknüpft. So entstand die Idee 

regelmässiger Treffen von Delegierten der Bischofskonferenzen, weswegen das Netzwerk 

auch «Delegiertenkonferenz» genannt wurde. 

Die Erfahrungen der ersten Konzilssession führten dazu, dass die Gruppe auch während 



der Zwischenzeit zwischen den Konzilssessionen im Kontakt blieb. Entsprechend 

startbereit war sie zu Beginn der zweiten Konzilssession. Beginnend am 4. Oktober 1963 

trifft sich diese Gruppe in der zweiten Konzilssession jeden Freitag im «Domus Mariae». 

Es nehmen ca. 22 Delegierte von nationalen oder kontinentalen Bischofskonferenzen (oft 

deren Vorsitzende) teil, die auf Französisch und Englisch einen intensiven Austausch 

führen und dabei eine grosse Zahl von Bischöfen repräsentieren. Auf diese Weise übt die 

reformerisch gesinnte Gruppe von «Domus Mariae» eine wichtige Funktion im 

Hintergrund aus. 

(emf; vgl. A 2,245-247; A 3, 72f; OM 123f) 

 

 

19.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

«Wenn alles ein Geheimnis ist, wird nichts geheim gehalten werden» 

Immer wieder gab die Frage, welche Kommunikationsstrategie das Konzil verfolgen 

sollte, zu reden (vgl. zuletzt den Blogbeitrag vom 10. August 2013 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m103665 ; siehe auch zur ersten 

Session den Beitrag vom 5. Oktober 2012 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93695). Im Sommer 1963 äusserte 

der Konzilsberater Francis X. Murphy alias Xavier Rynne: «Wenn alles ein Geheimnis ist, 

wird nichts geheim gehalten werden» (zit. A 2, 662). Indiskretionen, darauffolgende 

Dementis, die sich wiederum als unwahr herausstellten, schlechtere Berichterstattung in 

den stärker kontrollierten katholischen Medien gegenüber anderen Presseorganen – das 

alles hatte Unzufriedenheit ausgelöst. Immerhin: Manche Bischöfe konnten infolge von 

Indiskretionen in der Presse erfahren, was sie von den lateinischen Konzilsreden nicht 

verstanden hatten … 

In der Zeit nach der ersten Konzilssession waren vor diesem Hintergrund Empfehlungen 

erarbeitet worden, welche für die Lockerung des Konzilsgeheimnisses plädierten – bis hin 

zum Vorschlag einer Pressetribüne in der Konzilsaula. 

Am 8. September 1963 veröffentlicht schliesslich der Osservatore Romano die 

Entscheidung für ein Pressekomitee. Die dafür ernannten Bischöfe sollten die offiziellen 

Pressecommuniqués für ihre jeweiligen Sprachgruppen kommentieren und erläutern. 

Eine Woche vor Konzilsbeginn wurde darüber hinaus das Konzilsgeheimnis gelockert: Es 

galt fortan für die Entwurfstexte und Kommissionsarbeiten, während für die Diskussionen 

in der Vollversammlung künftig nur «die nötige Diskretion» zu beachten war. 

Das Bulletin des Pressebüros enthielt gleichwohl zu Anfang der zweiten Konzilsperiode 

lediglich die Aufzählung der Namen der Redner ohne Zuordnung zu Inhalten. Es war die 

französische Sprachgruppe, die auf Initiative von Pierre Haubtmann diese Einschränkung 

durchbrach und den inhaltlichen Beiträgen jeweils die Namen der Redner zuordnete. Die 

anderen Sprachgruppen folgten bald … 

(emf; vgl. A 2,662-667) 

 

 

20.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Botschaft Pauls VI. an Athenagoras – ein Jahrhundertereignis 

Der neugewählte Papst erteilte am 25. Juni 1963 Kardinal Augustin Bea den Auftrag, 

seine Wahl mitzuteilen. Kurze Zeit später lud Kardinal Bea Athenagoras ein, Beobachter 

an das Konzil zu entsenden. 

Patriarch Athenagoras liess danach durch Metropolit Maximos von Sardes am 9. 

September 1963 seine Glückwünsche Paul VI. zukommen, was den Papst zu einem 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m103665


persönlichen Brief an Athenagoras motivierte. Dieser Brief trug das Datum vom 20. 

September 1963, ein Akt von grosser Bedeutung, da es mehrere Jahrhunderte her war, 

dass ein Papst eine Botschaft nach Konstantinopel gesandt hatte. Paul VI. drückte in 

seiner Botschaft die Sorge für alles aus, was die Einheit betrifft, auch darum, alles dafür 

beitragen zu wollen, dass diese Einheit wiederhergestellt werden kann. Er schlug vor, die 

Vergangenheit zu vergessen und gab seiner Hoffnung Ausdruck, dass der Herr ihnen 

beiden die Handlungen eingebe, die nötig seien, damit das Gebet «ut unum sint» 

Wirklichkeit werden könne. 

(ufw; vgl. A 3,299f) 

 

 

21.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ankündigung einer Kurienreform 

Am 21. September 1963 wendet sich Papst Paul VI. in einer Ansprache an die Kurie. 

Insgesamt hören ca. 800 Personen diese Rede: neben den Mitgliedern der römischen 

Kongregationen auch viele Konzilsväter, die bereits in Rom eingetroffen sind. Xavier 

Rynne berichtet über diesen Anlass auch Atmosphärisches: Der neue Papst ist noch so 

neu, dass sich noch nicht alle an seine Pünktlichkeit gewöhnt haben und peinlicherweise 

zu spät kommen. 

Der Papst hält für die Kurialen einige Freundlichkeiten bereit: Für den Rest des Tages gibt 

er frei und verspricht zudem eine Lohnerhöhung. Er beleuchtet nachsichtig, dass die 

Kurie die ekklesiologischen Herausforderungen des Konzils während der ersten 

Konzilssession stärker als viele andere empfunden und gerade deswegen auch mit 

Befremden und Sorge reagiert hat. Dieser einfühlsame Rückblick mündet indes in die 

strikte Forderung, die Kurie müsse künftig ohne Zögern den Wünschen und Urteilen des 

Papstes entsprechen. 

Sodann konfrontiert der Papst die Kurialen mit der Feststellung, dass die Kurie einer 

Reform bedürfe. Da sie 1588 in der aktuellen Gestalt begründet und 1908 reorganisiert 

worden sei, bedürfe es auch für sie ein «aggiornamento». Vereinfachung und 

Dezentralisierung seien notwendig, damit die Kurie ihre Funktion auch in der modernen 

Welt erfüllen könne. Ausdrücklich postuliert Paul VI. den Einbezug von Repräsentanten 

der residierenden Bischöfe. 

Rynne vermerkt ironisch, dass Mitglieder der Kurie in den Folgetagen erfreut und 

dankbar über die Rede sind, als hätten sie nur die Freundlichkeiten, nicht aber die 

Ankündigung einer Reform gehört. Die konservative Zeitung Il Tempo titelte «Papst 

kündigt Lohnerhöhung für alle Mitarbeiter im Vatikan», als sei das die wichtigste 

Botschaft gewesen. Andere haben die Ankündigung der Kurienreform durchaus gehört 

und begrüssen sie. Verkannt wird dabei, dass Paul VI. die Kurienreform der Kurie selbst 

aufgetragen bzw. zu seiner eigenen Sache gemacht, sie damit aber von der 

Traktandenliste des Konzils genommen hat. 

(emf; vgl. A 3,15-18; Ry 151-153) 

 

 

22.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Angebot eines Dialogs zu gleichen Bedingungen 

Nicht nur für die römisch-katholische Kirche stellte das Zweite Vatikanische Konzil eine 

Herausforderung und einen ökumenischen Aufbruch dar, sondern auch für die 

Orthodoxie. Auf die Einladung von Papst Johannes XXIII. an die nicht-katholischen 

Kirchen, Beobachter zum Konzil zu entsenden, reagierten die byzantinisch-orthodoxen 



Kirchen zunächst zurückhaltend bzw. ablehnend. Zum Beginn des Konzils schrieb der 

Ökumenische Patriarch von Konstantinopel am 10. Oktober 1962 nach Rom, dass «die 

Entsendung von orthodoxen Beobachtern zum Konzil nicht möglich ist». Gründe für 

dieses zögerliche Verhalten waren die jahrhundertelange Entfremdung zwischen Ost und 

West sowie die negativen Erfahrungen der Orthodoxen mit den mittelalterlichen 

Unionskonzilien. An der ersten Sitzungsperiode des Konzils nahmen so nur zwei 

Beobachter des Moskauer Patriarchats teil. Eine Klärung der Frage, ob die orthodoxen 

Kirchen Beobachter zur zweiten Sitzungsperiode des Konzils entsenden sollten oder nicht, 

erfolgte auf der II. Panorthodoxen Konferenz auf Rhodos im September 1963. Die 

Antwort fiel salomonisch aus: Jede einzelne autokephale orthodoxe Kirche sollte selbst 

entscheiden, ob sie Beobachter zum Konzil entsendet. Viel wichtiger aber war, dass die 

Konferenz auf Vorschlag des Ökumenischen Patriarchen entschied, «dass unsere 

Orthodoxe Ostkirche der Ehrwürdigen römisch-katholischen Kirche den Beginn eines 

Dialogs zwischen den beiden Kirchen unter gleichen Bedingungen vorschlage». 

(Stefan Kube) 

 

 

23.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Römischer als Rom oder Widerstand gegen Latinisierung? 

Nicht alle Kommissionen hatten während der Intersessio wirklich gearbeitet. Berichtet 

wurde schon über den Aprilscherz 

(http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m98193) der Konzilskommission De 

episcopis, die zwischen Dezember 1962 und November 1963 kein einziges Mal 

zusammenkommt. Die Kommission für die Ostkirchen trifft sich immerhin am 20. 

September 1963, doch sieht der melkitische Bischof Neophytos Edelby Anlass zur 

Nachfrage, warum die Kommission während der ganzen Zwischenzeit nicht 

zusammengerufen wurde. Am 23. September 1963 werden die vorbereiteten Texte 

(daraus wird das Dekret über die katholischen Ostkirchen Orientalium Ecclesiarum 

entstehen) besprochen. Deutlich wird eine grosse Spannung zwischen Vertretern der mit 

Rom unierten Kirchen, die sich römischer geben als Rom, und jenen Vertretern, die sich 

als Anwalt der orthodoxen Tradition und gewissermassen auch als Platzhalter für die 

Orthodoxe Kirche verstehen und sich gegen eine Latinisierung wehren. Als prominenter 

Vertreter dieser Richtung ist in diesem Konzilsblog schon mehrfach Patriarch Maximos IV. 

erwähnt worden (siehe z.B. am 9.10.2012 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93700). Um dem Druck der 

Latinisierung zu entgehen, hatte dieser dreimal die «Erhebung» zum Kardinal abgelehnt 

und akzeptiert nur im Sinne eines Kompromisses eine assoziierte Mitgliedschaft in der 

Kongregation für die orientalischen Kirchen. So ist es auch ein Novum, dass er am 27. 

September 1963 an der Sitzung der Ostkirchenkommission teilnimmt. 

(emf; vgl. A 2,562-567; A 3,29f) 

 

 

24.9.2013 (Im Fokus des Konzils) 

Keine Einigung für ein Missionskonzept 

Mit der Eröffnung des Konzils erloschen bekanntlich auch Funktion und Auftrag der 

Vorbereitungskommissionen, so auch jene der Missionskommission, die eine stark 

theoretische und juridische Vorlage erarbeitet hatte. Von den ursprünglich sieben 

Schemata, blieben am Ende zwei, nachdem wegen inhaltlicher Übereinstimmung bzw. 

sachlicher Überschneidungen die übrigen an andere Kommissionen abgegeben wurden. 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m98193


Es gab sogar Konzilsväter, die auf ein eigenes Missionsschema verzichten wollten, weil 

sie der Meinung waren, Mission müsse grundsätzlich in die Kirchenkonstitution integriert 

werden.  

Die konziliare Missionskommission kam während der ersten Sitzungsperiode – abgesehen 

von einem ersten persönlichen Kennenlernen und Gedankenaustausch – zu keiner 

Arbeitssitzung zusammen; dies geschah erst nach Abschluss dieser Periode, als unter 

dem Präsidium von Kardinal Grégoire-Pierre Agagianian, dem Präfekten der Kongregation 

für die Glaubensverbreitung, einige Missionsexperten einen neuen Schemaentwurf 

erarbeiteten. Dieser wurde im Frühjahr 1963 von der Gesamtkommission «unergiebig 

und unerquicklich» diskutiert. Heinrich Suso Brechter, Erzabt der Benediktiner-

Kongregation von St. Ottilien, der selbst Mitglied der Kommission war, schrieb dazu: «Die 

Meinungen und Auffassungen gingen so weit auseinander, dass die konziliare 

Missionskommission in keiner Phase ihrer Existenz sich zur Einheit fand noch zu einem 

wirkungsvollen Arbeitsteam zusammenwuchs. Aufbau und Gestalt des Schemas blieben 

umstritten, ein Vorschlag jagte den Gegenvorschlag, immer wieder wurde die Gesamt-

materie umgruppiert und umgeordnet.» Eine kleine Redaktionskommission versuchte zu 

retten, was zu retten war und legte im Juni 1963 einen neuen Text der 

Koordinierungskommission vor. Dieser hielt jedoch der Prüfung nicht stand, wurde er 

doch als «reichlich ungünstig» beurteilt und mit entsprechenden Bemerkungen 

zurückgeschickt. 

(Giancarlo Collet) 

 

 

25.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Das Thema Mission bleibt umstritten 

Auf der Versammlung im Juli 1963 hatte die Koordinierungskommission erstmals das 

Missionsschema besprochen und am 25. September erneut debattiert. Dieses Schema 

umfasste neben einem Vor- und einem Schlusswort zwei Teile mit jeweils drei Kapiteln: 

Teil I: Über die Missionen 

1. Allgemeine Prinzipien der Missionen 

2. Vom heiligen Dienst in den Missionen, d.h. vom Apostolat des Klerus und der 

Laien 

3. Die Leitung der Missionen in ihren Beziehungen zum Heiligen Stuhl und die interne 

Leitung 

Teil II: Über die missionarische Zusammenarbeit 

1. Von der Entfaltung der missionarischen Verpflichtung 

2. Von der Zusammenarbeit der Bischöfe, Priester und Religiosen 

3. Von der Mitarbeit der Laien 

Während der Textvorschlag von der Mehrheit der Koordinierungskommission positiv 

aufgenommen wurde, meldeten die Kardinäle Liénart, Döpfner und Suenens jedoch 

Bedenken an, was schliesslich dazu führte, dass eine Überarbeitung beschlossen wurde. 

Die neue Vorlage, welche vier Kapitel umfasst (Lehrhafte Prinzipien, Gründe für den 

missionarischen Apostolat, missionarische Ausbildung und missionarische 

Zusammenarbeit), wurde, nachdem sie die Koordinierungskommission genehmigte, den 

Konzilsvätern zugeschickt mit der Aufforderung, bis zum März des kommenden Jahres 

sich schriftlich dazu zu äussern. 

(Giancarlo Collet) 

 

 



26.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Hoffnungen vor der Zweiten Sitzungsperiode 

Die zweite Sitzungsperiode begann am 29. September 1963. Bereits einige Tage vorher 

machten sich Bischöfe und Konzilstheologen auf den Weg nach Rom. Der Frankfurter 

Dogmatiker Otto Semmelroth schreibt mit Datum vom 26. September in sein Tagebuch: 

«Heute bin ich in angenehmem Flug wieder nach Rom geflogen. Die zweite 

Sitzungsperiode des Konzils soll am nächsten Sonntag, dem Fest des hl. Michael, 

beginnen. Ich bin wieder im Germanicum gut untergebracht. […] Um sechs Uhr ging ich 

zu der von Pater Hirschmann gehaltenen Pressekonferenz für die deutschsprachigen 

Journalisten, die Weihbischof Kampe wieder arrangiert hat, wie im vorigen Jahr. Im 

Allgemeinen ist die Stimmung unvergleichlich positiver als zum Beginn der ersten 

Sitzungsperiode im vorigen Jahr. Was in der Zwischenzeit gearbeitet und erreicht wurde, 

begründet eine gewisse Zuversicht. Zudem hat man viel Vertrauen auf den neuen 

Papst.» 

In der FAZ erschien mit dem Datum vom 26. September 1963 ein kleiner Artikel mit der 

Überschrift «Reform der Kurie». Es heisst: «Der Erneuerungswille der katholischen Kirche 

ist nunmehr auch in den Vatikan gedrungen. Papst Paul VI. hat ihm dazu verholfen. Die 

Kritik an der Kurie hat immer mehr zugenommen […] Die Reformen, die das Konzil im 

Sinne hat, stehen und fallen mit der Reform der Kurie und ihrer Erneuerung im 

ökumenischen Geist. Das führende Mitglied einer römischen Kongregation hatte noch vor 

kurzem die Reformer mit dem Ausdruck ‹Sanskulotten der Theologie› zurückgewiesen. Es 

war ein widerspruchsvolles, fast schon das Ärgernis streifendes Bild, das weite Kreise der 

Kurie boten, deren Aufgabe es doch ist, ein dienendes Instrument in der Hand des 

Papstes zu sein. Während der Erledigung des Heiligen Stuhls ging dies sogar so weit, 

dass man den Eindruck gewinnen musste, als solle das Vermächtnis des Papstes 

Johannes hinsichtlich des Konzils überhaupt umgestossen werden. Für das Handeln Papst 

Pauls VI. war es deshalb höchste Zeit. Das starke Echo aus der katholischen Welt beweist 

es. Der Papst griff auch im rechten Augenblick unmittelbar vor der Wiedereröffnung des 

Konzils ein. Die Kurie ist aufgefordert, sich der Erneuerung nicht zu widersetzen und jene 

ewige Reform zu unterstützen, der die Kirche, sofern sie eine menschliche und irdische 

Einrichtung ist, stets bedarf.» 

(Hanjo Sauer) 

 

 

27.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Letzte Vorbereitungen 

Mit Blick auf den Beginn der zweiten Konzilssession am 29. September 1963 treffen sich 

verschiedene Episkopate in den Wochen zuvor, um sich zu beraten und somit gut 

vorbereitet ans Konzil gehen zu können. Diverse Zusammenkünfte finden im August 

statt. Theologen werden aufgeboten, Gutachten erstellt. Allüberall beginnt es zu knistern 

…  

Noch am 26. und 27. September 1963 findet ein Treffen von italienischen und 

französischen Bischöfen in Florenz statt. Hauptthema ist das geplante Konzilsdokument 

über die Offenbarung, das bereits in der ersten Konzilsperiode zu heissen Köpfen geführt 

hatte. Die Kritik richtet sich gegen einen einseitigen Begriff von Offenbarung, welche 

diese auf ihren Inhalt beschränkt und als Lehre ansieht, statt Offenbarung als 

Kommunikationsgeschehen zu beschreiben (wie es dann die Konstitution über die 

Offenbarung Dei Verbum vor allem in den Nummern 2-4 tun wird). Als unbefriedigend 

wird auch die Verhältnisbestimmung von Schrift und Tradition angesehen. 



In Florenz werden alle Teilnehmer dem Antrag zustimmen, dass der vorbereitete Text 

zurückgezogen werden soll. 

Am 28. September 1963 treffen sich schon in Rom alle französischen Bischöfe. Bischof 

Léon Arthur Elchinger soll hier einen Bericht «über die Möglichkeiten einer besseren und 

aktiveren Verbindung zwischen ‹Deutschland› und ‹Frankreich› in Rom und nachher» 

geben und nimmt deswegen mit Kardinal Döpfner Kontakt auf. Er trage gern dazu bei, 

«dass eine wirksamere Mitarbeit zustandekomme zwischen den französischen Bischöfen 

und den deutschsprechenden» (Dö 508). Sein in exzellentem Deutsch verfasster Brief 

endet mit einem P.S.: «Verzeihen Sie meine Fehler gegen die deutsche Sprache» (Dö 

509). 

(emf; vgl. A 3,20f) 

 

 

28.9. (heute vor 50 Jahren) 

«mit einem offeneren Geist...» 

Routine war das Konzil noch nicht geworden. Als 1963 die Bischöfe zur zweiten 

Konzilssession anreisten, war allerdings eine andere Stimmung spürbar. Die aufgekratzte 

Atmosphäre des Konzilsbeginns war einer abgeklärten Stimmung gewichen, keinesfalls 

resignativ oder ermüdet, aber doch nüchterner – vor allem im Bewusstsein über die 

Arbeit, die mit dem Konzil verbunden war. 

Von den rund 2500 Bischöfen reisten circa 400 Bischöfe erstmals zum Konzil nach Rom. 

Manche von den «Neuen» hatten sich während der ersten Session entschuldigen lassen 

(diplomatische Dienste oder ein angeschlagener Gesundheitszustand), anderen war die 

Ausreise aus ihren Ländern untersagt worden, z.B. aus etlichen kommunistischen 

Ländern. Vier Bischöfe aus der letzten Gruppe durften 1963 am Konzil teilnehmen. 

Etliche der neuen Bischöfe waren gerade erst geweiht worden. 

Die äusseren Umstände glichen insgesamt denen der ersten Anreise: Die Unterkünfte 

wurden wie im Vorjahr bezogen und viele Bischöfe vor allem aus Übersee waren erst 

einmal mit Verhandlungen über die Erstattung der hohen Reisekosten beschäftigt. 

Für die «innere Verfassung» der Bischöfe mag eine Formulierung des Bischofs von 

Modena, Bergonzini, stehen. Er spricht eine Veränderung an, die nicht nur er seit Beginn 

des Konzils durchgemacht hat: «mit einem offeneren Geist» sei er zur zweiten 

Konzilssession angereist. 

(ab; A 3,31-33) 

 

 

29.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Der päpstliche Hof … auf dem Weg zur Erneuerung 

Am 29. September 1963 wird die zweite Konzilssession feierlich eröffnet. Wie schon bei 

der ersten Eröffnungsfeier sind nicht alle glücklich mit der Zeremonie. Congar gibt dafür 

eine ekklesiologische Interpretation: «Zwischen zwei Reihen von stummen Bischöfen und 

Zuschauern zieht der päpstliche Hof vorbei, kostümiert wie im 16. Jh., und geht einem 

Papst voraus, der so als Souverän zeitlicher Art und als Hierarch erscheint, als Hierarch, 

der schlechterdings ‹über› angesiedelt ist (comme hiérarque AU-DESSUS, seulement au-

dessus). … Wie lange behält die Kirche dieses Gesicht?» (Co 1,402). 

Was Congar zwar erwähnt, aber nicht positiv würdigt: Papst Paul VI. zieht zu Fuss in die 

Konzilsaula ein. Auch sonst ist die Zeremonie nüchterner ausgefallen als im Vorjahr. 

Auch die Eröffnungsrede Papst Pauls VI. (AS 2/1,183-199) schlägt Töne an, die 

aufhorchen lassen. Er stellt dem Konzil die prioritäre Aufgabe vor Augen, das Thema 



Kirche zu behandeln, und breitet dafür – wie es später LG 6 tun wird – eine Vielzahl von 

Bildern aus. Nachdrücklich ruft er zur Erneuerung der Kirche auf. Dabei deutet er an, 

dass er sich (unbeschadet der eigenen primatialen Vollmacht) vorstellen kann, dass die 

Bischöfe dem Papst in der Leitung der Kirche in einem noch näher zu bestimmenden 

angemessenen Modus wirksamer und bewusster beistehen könnten. Im Blick auf die 

Spaltung der Kirche bittet er für die römisch-katholische Kirche, wo sie schuldig 

geworden ist, um Vergebung, und erklärt sich für sie umgekehrt als vergebungsbereit. 

Diese wegweisenden Worte werden, vor allem hinsichtlich der letzten beiden Aspekte, 

von manchen Konzilsvätern aufgenommen werden. 

(emf) 

 

 

30.9.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Rückkehr in vertraute Atmosphäre 

Yves Congar betritt am 30. September 1962 die Konzilsaula und bemerkt: «Ich erkenne 

sofort die Atmosphäre der Generalkongregationen wieder und begegne vielen 

Bekannten» (Co 1,405). Er begrüsst die nichtkatholischen Beobachter, die zahlreicher 

sind als im Vorjahr, und lässt keinen einzigen aus – und wie im Vorjahr treten im Tränen 

in die Augen. Welches Ereignis, das Gott gewirkt hat! Die Liturgie wird an diesem Tag im 

ambrosianischen Ritus gefeiert, dies jedoch – Congar zufolge – in einem beklagenswerten 

Tempo. 

Das Konzil nimmt seine Arbeit mit dem Thema wieder auf, mit dem es im Dezember 

1962 geschlossen hatte: mit «De Ecclesia». Dafür liegt inzwischen allerdings ein neuer 

Entwurf vor, den der erste Redner, Kardinal Josef Frings, gutheisst. Er begrüsst die 

Verwendung einer Vielzahl von Bildern für die Kirche im ersten Kapitel über die Kirche als 

Mysterium. Den Sakramentsbegriff, wie er in der Vorlage enthalten ist (vgl. Konzilsblog 

vom 5.3.2013 http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93847), will er mit dem 

Begriff des «Ursakramentes» vertiefen (ein Vorschlag, der nicht übernommen werden 

wird). Bereits einen Tag später wird Kardinal Ernesto Ruffini das Motiv des Sakramentes 

heftig angreifen: Wie alle wissen, sei der Begriff in der Katechese längst für die sieben 

Sakramente reserviert, und ein abweichender Sprachgebrauch sei bei George Tyrell als 

häretisch bekannt (vgl. AS 2/1,392f). 

Wichtig ist, dass Frings den schriftlich mitgeteilten Vorschlag der 

Koordinierungskommission, das zweite Kapitel dem «Volk Gottes» zu widmen, in der 

Konzilsaula aufnimmt und unterstützt (vgl. AS 2/1,344). Dasselbe wird am Ende der 

Sitzung Bischof Joseph Gargitter von Brixen tun. Sie sorgen dafür, dass der Vorschlag der 

Koordinierungskommission, der in einer Fussnote zum Text kommuniziert worden war 

(vgl. Blogeintrag vom 4.7.2013: 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m102050), nicht übersehen, sondern 

bald definitiv aufgenommen werden wird. 

(emf) 

 

 

1.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Konträre Positionen zum Thema Ökumene 

In der Konzilsaula wird am 2. Oktober 1963 der englische Bischof Primeau von 

Manchester aufgerufen. Dieser geht zum Mikrofon und korrigiert die Ansage. Er sei 

Bischof von Manchester in den Vereinigten Staaten. Der englische Bischof von 

Manchester werde zu den getrennten Brüdern gezählt (AS 2/1,459). Ein heiteres Lachen 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93847


ist ihm sicher. 

Zwar wird Anfang Oktober nicht der Konzilstext über die Ökumene diskutiert, und doch 

betrifft die Rede von Bischof Primeau die getrennten Christen und Kirchen. Er möchte das 

Urteil der Kirche und das Urteil Gottes darüber, wer der Kirche eingegliedert ist, 

unterscheiden. Der Redner nach ihm, Abtpräses Christopher Butler, würdigt die 

Gemeinschaften der Nichtkatholiken, die nicht bloss natürlicher Art seien. Vielmehr 

spiegele sich die soziale und sichtbare Natur der Kirche auch in ihnen. 

Andere verstehen die Welt nicht mehr, weil sie entschiedene Aussagen und 

Verurteilungen vermissen. Bischof Carlos Saboia Bandeira de Mello von den Kanarischen 

Inseln wirft am 4. Oktober 1963 der verantwortlichen Kommission vor, sie scheine sich 

vor einem klaren katholischen Bekenntnis zum römischen Pontifex zu fürchten. Das 

Konzil gerate so in einen Widerspruch zu anderen Konzilien, «weil auf den anderen 

Konzilien jene, die die katholische Lehre nicht annahmen, ausgeschlossen wurden; auf 

unserem aber nicht. Es darf diesen Widerspruch nicht geben. Deswegen bitte ich darum, 

es möge eine Erklärung gegeben werden, warum wir in diesem Konzil anders handeln» 

(emf; AS 2/2,114). 

 

 

2.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Eine Ergebenheitsadresse von Laien 

In der zweiten Konzilssession ist in der Konzilsaula eine Gruppe von Laienauditoren 

präsent (siehe Konzilsblog vom 2.9.2013: 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m1046379). Sie melden sich am 2. 

Oktober 1963 zu Wort – allerdings nicht persönlich. Vielmehr wird ihr 

französischsprachiges Grusswort durch Bischof Jean-Marie Villot verlesen. Darin wird die 

Präsenz von Laien am Konzil als historischer Moment gewürdigt, weswegen die 

anwesenden Laien dem Konzil ihre Freunde und tiefe Dankbarkeit ausdrücken und ihre 

Bereitschaft erklären, dem Ruf ins Konzil mit grosser Aufmerksamkeit auf die Arbeit und 

die Entscheidungen des Konzils ebenso wie mit Gebet zu antworten (vgl. AS 2/1,421). 

Schon zeitgenössisch wurde bemerkt, dass von den Laien ein anderer Stil als eine solche 

Ergebenheitsadresse erwartet oder erhofft würde. Die Grussadresse verwende genau 

jene sentimentale Sprache, welche die Laien in den Hirtenbriefen beklagen. «Müssen die 

Laien dem Konzil als blosses Sprachrohr des Klerus beiwohnen?» (zit. bei Ry 165). 

(emf) 

 

 

3.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Wer gehört wie zur Kirche? 

Nach der Orientierungsabstimmung vom 1. Oktober 1962, mit dem sich die 

Konzilsversammlung den vorgeschlagenen neuen Entwurfstext als Diskussionsgrundlage 

zu eigen macht (mit einer Mehrheit von 2231 gegenüber 43 Gegenstimmen), beginnt die 

Detailarbeit. Hier geschehen in einzelnen Formulierungsvorschlägen und Anregungen 

bedeutsame Weichenstellungen. Die Konzilsreden an den Folgetagen geben dafür 

hervorragende Beispiele. 

Der erste Redner der Generalkongregation vom 3. Oktober 1963 ist Kardinal Giacomo 

Lercaro. Er drängt zuerst auf die richtige Verhältnisbestimmung zwischen der Kirche als 

sichtbarer Institution und dem mystischen Leib Christi: Wenngleich beides eine selbe 

Realität ist, so sind es doch verschiedene Aspekte, die nicht gleichgesetzt werden dürfen. 

Sie stehen in Spannung zueinander und werden es bis zum Ende der Zeiten bleiben, und 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m1046379


erst dann wird sich die Identität beider herausstellen (AS 2/2,10). 

Daraufhin regt er – zusammen mit Vorrednern – eine bessere Bestimmung der 

Gliedschaft in der Kirche an. Statt der Wendung «reapse et simpliciter loquendo» 

[wirklich und schlechthin] solle besser die Wendung «plene et perfecte» [im vollen Sinn 

und vollkommen] verwendet werden, wie es bereits zuvor (schriftlich) Bischof Luigi Maria 

Carli von Segni vorgeschlagen habe (vgl. AS 2/1,632). Der reformerisch gesinnte 

Kardinal Lercaro und der auf der Seite des beharrenden Flügels stehende Bischof Carli 

votieren (wenn auch vielleicht nicht in derselben Intention) in dieselbe Richtung! 

Damit ist eine entscheidende Wende in der Betrachtung der Zugehörigkeit zur Kirche 

angestossen. Hier gibt es nicht nur «ja» oder «nein», und zwar so, dass nur die 

Katholiken Glieder der Kirche sind, sondern es gibt Abstufungen der Gliedschaft. Die 

kleine Veränderung der gewählten Sprache, die in LG 14 (mit dem Begriff «plene») 

aufgenommen wird, ermöglicht in ökumenischer Hinsicht die Anerkennung der Teilhabe 

nichtkatholischer Christen (und schliesslich auch ihrer Vergemeinschaftungen) an der 

Kirche Jesu Christi. Alle Getauften werden kraft der Taufe der Kirche eingegliedert. 

(emf) 

 

 

4.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Am Gedenktag des hl. Franziskus: ein Votum für die Kirche der Armen 

Die Kirche lebt ihre Präsenz in der Welt, und zwar in der ganzen Welt vor allem durch das 

Zeugnis des Evangeliums vor allen Menschen und durch den Dienst, insbesondere an den 

Kleinen, Demütigen und Armen: So intoniert am 3. Oktober 1963 Kardinal Giacomo 

Lercaro ein Thema, das in den Folgetagen wiederholt aufgenommen wird. Am 4. Oktober 

1963, auch zur Konzilszeit Gedenktag des hl. Franziskus von Assisi, bezieht sich Bischof 

Pierre Gerlier auf die Konzilsrede Lercaros aus der ersten Konzilssession und dessen Rede 

vom Vortag zurück, um zu unterstreichen: «Das Mysterium Christi ist in der Kirche, aber 

heute ist das Mysterium Christi vor allem in den Armen» (AS 2/2,68). Und wenn die 

Kirche auch die Kirche aller sei, so ist sie doch vor allem die Kirche der Armen. 

Deswegen schlägt Erzbischof Gerlier eine Einfügung in den Text vor, die allen, die auf der 

ganzen Welt unter Armut leiden, zusichert, dass sie an der Liebe Christi und der Kirche in 

hervorragender Weise Anteil haben. Ergänzt werden solle auch eine Erläuterung dafür: 

Das Fundament jener Bevorzugung sei das Mysterium Christi, der sich selbst mit den 

Armen identifiziert hat. 

In LG 8 wird es heissen: «Christus wurde vom Vater gesandt, ‹den Armen frohe 

Botschaft zu bringen, zu heilen, die bedrückten Herzens sind› (Lk 4,18), ‹zu suchen und 

zu retten, was verloren war› (Lk 19,10). In ähnlicher Weise umgibt die Kirche alle mit 

ihrer Liebe, die von menschlicher Schwachheit angefochten sind, ja in den Armen und 

Leidenden erkennt sie das Bild dessen, der sie gegründet hat und selbst ein Armer und 

Leidender war. Sie müht sich, deren Not zu erleichtern, und sucht Christus in ihnen zu 

dienen». 

(emf) 

 

 

5.10. 2013 (Heute vor 50 Jahren)  

Kulturelle Vielfalt: die Geburtsstunde von LG 13 

Ein Volk Gottes in vielen Völkern, so lautet das Grundmotiv des Konzilstextes in der 

Kirchenkonstitution Lumen Gentium Nr. 13. Das Gottesvolk «fördert und übernimmt … 

Anlagen, Fähigkeiten und Sitten der Völker, soweit sie gut sind». Katholizität bedeutet 



demnach: Die Vielfalt der Kirche wächst auf dem Boden unterschiedlicher Kulturen. 

An der Wurzel von LG 13 steht eine überzeugende Konzilsrede. 

Am 4. Oktober 1963 ergreift Bischof Antoine Grauls im Namen 55 afrikanischer Bischöfe 

das Wort. Der geborene Belgier wirkt als Bischof der Diözese Kitega in Burundi. Er 

wünscht im Kapitel über das Mysterium der Kirche eine Erwähnung ihrer Katholizität, die 

er als wunderbare Einheit und Vielfalt entfaltet. Ausgangspunkt ist die Inkarnation – als 

Annahme von allem, was menschlich ist. Dass die Menschwerdung sich in Palästina, in 

einer bestimmten Kultur ereignet, lässt die Bedeutung der zahlreichen Kulturen für die 

Kirche erkennen. Die Vielfalt der Kulturen ist Gabe Gottes und muss in der Kirche 

empfangen werden, was in der Folge legitime unterschiedliche Traditionen in der Liturgie, 

unterschiedliche religiöse Bräuche und Frömmigkeitsformen sowie Formen der Leitung 

und Verwaltung der Kirche nach sich zieht. 

Ausdrücklich hebt Grauls hervor, dass sich die Vielfalt in der Kirche nicht auf die 

Unterschiedlichkeit der okzidentalen und orientalischen Tradition reduzieren lässt. Die 

jungen Kirchen seien in eine noch umfassendere kulturelle Vielfalt hineingestellt. Aus 

diesem Grund schlagen die afrikanischen Bischöfe die Einfügung eines neuen Artikels in 

den Text der Kirchenkonstitution vor, für den sie auch gleich einen Entwurf liefern (AS 

2/2,161f). 

Gegenüber diesem Entwurf wird der Text von LG 13 wird das Thema noch stärker in die 

Volk-Gottes-Motivik einbinden, wofür der kanadische Erzbischof Mauritius Baudoux einen 

hilfreichen Anstoss gibt, wenn er in einer schriftlichen Eingabe schreibt: «Die Kirche, die 

die legitimen Sitten und Kulturen der Völker bewahrt, zieht alle Völker in ihren Schoss, 

damit aus ihnen in Christus ein Volk Gottes hervorgebracht wird» (AS 2/1,619). 

(emf) 

 

 

6.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Schönen Worten auch Taten folgen lassen 

Den Bischof als Diener zu bezeichnen, sei das eine. Ein anderes, diesen schönen 

Gedanken auch konkret umzusetzen. Kardinal Paul Emile Léger, Erzbischof von Montreal, 

sagte am 7. Oktober 1963 dazu das Folgende: 

«Es sei mir erlaubt, den Wunsch auszusprechen, dass diese schöne Gesinnung des 

demütigen und armen Dienstes auch in den täglichen Beziehungen der Bischöfe zu ihren 

Gläubigen und zur Welt sichtbar werde. Damit wir das wirklich erreichen, schlage ich vor, 

dass zunächst eine Prüfung und sodann eine neue Regelung über die 

Ehrenbezeichnungen, das äussere Auftreten und die Anredeformen vorgenommen 

werden, die wir selbst oft ungern gebrauchen und die der Erfüllung des Dienstes unserer 

Seelsorge so sehr schaden. Allen Ausführungen, die einige Väter in dieser Aula über die 

besondere Sorge der Kirche für die Armen vorgetragen haben, stimme ich vorbehaltlos 

zu. Die fortdauernde Inanspruchnahme alter Prachtentfaltung bildet ein Hindernis für 

unser Verhalten gegenüber den Armen, das uns das Evangelium gebietet. Man konnte 

diese Pracht wohl in Zeiten für notwendig halten, als einige Bischöfe auch weltliche 

Machtstellungen innehatten. Aber heute stimmt sie weder mit den Gewohnheiten des 

öffentlichen Lebens noch mit unserer Gesinnung überein.» 

(ab; AdF 2/376f.) 

 

 

7.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

«Ich bitte euch, eure Vorstellung 



von der Katholizität der Kirche zu überprüfen» 

Wird er wieder auf französisch sprechen? Congar hat gehört, man habe Patriarch 

Maximos das Wort verweigert, weil er auf französisch sprechen wolle (vgl. Co 1,436). 

Doch erweist sich dies als falsch. Am 7. Oktober 1963 bleibt der 85jährige melkitische 

Patriarch beim Französischen, nur dass seine Rede im Anschluss noch in lateinischer 

Übersetzung verlesen wird. 

Sein Anliegen ist die Einheit der Kirche und der Weg, der dafür durch eine angemessene 

Kirchenstruktur gebahnt werden müsse. «Hindernisse für die Einheit sind … durch jene 

masslosen Interpretationen und noch mehr durch eine konkrete Ausübung des Primats 

entstanden», die dem Primat, der eine Gnadengabe ist, «bedauerlicherweise Bestandteile 

hinzufügte, die aus dem Geist rein menschlicher Machtentfaltung stammen». 

Darum ist herauszustellen, dass Jesus Christus das einzige Haupt seiner Kirche ist, dass 

die Vollmacht des Papstes nicht die Vollmacht der Bischöfe über die Gesamtkirche und 

über ihre Ortskirchen beseitigt und dass die Ernennung der Bischöfe nicht notwendig dem 

römischen Bischof vorbehalten ist: «Man darf nicht das, was nur eine zufällige 

Errungenschaft der westlichen Christenheit ist, auf die ganze Kirche ausdehnen und zu 

einer allgemein verpflichtenden Lehre machen». 

Aus ähnlichen Gründen bezeichnet wenige Tage später der koptisch-unierten Bischof 

Isaac Ghattas die Vorlage für die Kirchenkonstitution als «zwar universal in seiner 

Absicht, aber sehr lateinisch in seiner Ausführung». Demgegenüber erinnert er die 

Bedeutung der Patriarchate und schlägt einen Bischofsrat vor, der das Prinzip der 

Kollegialität in die Struktur der Kirche eintragen würde. Damit verbindet er einen 

dringenden Appell an seine lateinischen Mitbrüder: «Uns scheint, dass für gewisse Väter, 

und zwar ohne dass es ihnen bewusst wäre, die Universalkirche die lateinische Kirche ist. 

[…] Ich bitte euch, verehrte Brüder, eure Vorstellung von der Katholizität der Kirche zu 

überprüfen». 

(emf; vgl. AS 2/2,238-240.416-418; dt. Übersetzung in: AdF 2,359-361.377-379) 

 

 

8.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Sonderabstimmung über den ständigen Diakonat 

Die Frage des ständigen Diakonats war schon am 12. März 1963 Thema am Konzil (vgl. 

www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m96988). Im Gegensatz zu Kardinal Ottaviani 

erachteten der Zagreber Erzbischof Franjo Šeper, 1968–1981 Nachfolger von Kardinal 

Ottiaviani als Präfekt der Glaubenskongregation, und P. Sebastian Tromp als dieses 

Thema als sehr wichtig, Tromp besonders für die Missionen. 

Bereits 1962 veröffentlichen Karl Rahner und Herbert Vorgrimler in der Herder-Reihe 

«Quaestiones disputatae» (Bd. 15/16) zum ständigen Diakonat einen Wälzer mit dem 

Titel «Diaconia in Christo. Über die Erneuerung des Diakonates», welcher einen breiten 

Einblick in die Geschichte und Gegenwart des Diakonats bot und auch 

Entwicklungsmöglichkeiten aufzeigte – damit hatten bedeutende Theologen wichtige 

Vorarbeiten für das Konzil geleistet. 

Das Thema ständiger Diakonat stand zusammen mit der Frage der bischöflichen 

Kollegialität wieder ab dem 7. Oktober 1963 auf der Traktandenliste des Konzils. Der 

Diakonat war ein sehr kontroverses Thema, für die einen ein Trojanisches Pferd im 

geschützten Raum des Priesterzölibats, für die andern ein notwendiges Heilmittel für den 

Mangel an Klerikern. Und schliesslich stellte sich auch die Frage, ob man die 

Wiedereinführung des ständigen Diakonats für eine ausdrucksstarke Geste hielt, die 

römisch-katholische Kirche wieder an eine apostolische Tradition zurückzuführen, auch 



wenn diese nicht so klar feststellbar war. 

Um der Ungewissheit abzuhelfen, forderte Kardinal Suenens am 8. Oktober 1963 eine 

Sonderabstimmung über die Frage, ob der Diakonat als ein ständiger Ordo sowohl für 

Zölibatäre wie auch für Nichtzölibatäre eingeführt werden soll. Papst Paul VI. stimmte nur 

zwei Tage später diesem etwas unklar formulierten Anliegen seines Konzilsmoderators 

zu. 

(ufw; A 3, 75–84) 

 

 

9.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Selbstkritik von Bischöfen 

Bischöfe sprechen auf dem Konzil über sich selbst – und dies nicht unkritisch. So 

jedenfalls Erzbischof Denis Hurley von Durban/Südafrika am 9. Oktober 1963. Er beginnt 

mit der Kritik des Textes, der in 41 Zeilen über die Unfehlbarkeit spricht und in nur 9 

Zeilen über das Amt der Verkündigung, das doch in Anbetracht der aufgewandten Zeit 

und Arbeit der bedeutendste Dienst in der Kirche sei. 

Eine zweite Beobachtung schliesst sich an: Es sei das Amt des Bischofs zu lehren, zu 

heiligen und zu leiten. Bei genauem Hinsehen werde dieses Amt jedoch vor allem durch 

die Presbyter erfüllt. Der Bischof gebe dafür die allgemeineren Direktiven, während sein 

direkter Einfluss auf das Volk Gottes gering sei. «Die Presbyter sind Hände und Füsse, 

Augen, Ohren und Stimme des Bischofs» (AS 2/2,365). Eine der Hauptaufgaben des 

Bischofs sei deswegen die «pastoral leadership» für die Presbyter: Er müsse die 

Presbyter leiten, organisieren, inspirieren, sie aufrichten und ihnen Hilfe gewähren. Das 

müsse im Text auch erwähnt werden. 

Dieser Kritik am Text folgt die Selbstkritik: Es scheint Erzbischof Hurley, als hätten die 

Bischöfe ihre Leitungsaufgabe in den vergangenen Jahrzehnten zu wenig 

wahrgenommen. Und: «Proh dolor [o Schmerz], der Impuls der katholischen Erneuerung 

ist häufiger nicht von uns ausgegangen, sondern von auserlesenen Kreisen der Presbyter 

und Laien» (AS 2/2,365f). 

(emf) 

 

 

10.10.2013 (Heute vor 50) 

Die theologische Qualität der Ortsgemeinde 

Am 3. Oktober 1963 nimmt Weihbischof Eduard Schick (Fulda) in einer Rede vor der 

Versammlung der deutschsprachigen Bischöfe, die sich in der Anima versammelt haben, 

Stellung zum zweiten Kapitel des Kirchenschemas. Er bringt zwei Problemkontexte zur 

Sprache: Die Rolle und Würde der Ortsgemeinden/Pfarreien gegenüber der Gesamtkirche 

und von dieser Perspektive aus die Rolle und Würde der Priester gegenüber ihren 

Bischöfen. 

Als Neutestamentler betont Schick mit Verweisen auf Paulus, dass es eine Reduktion 

gerade des eucharistischen Begriffes und Verständnisses von Kirche wäre, würde die 

Gemeinschaft von Gläubigen an einem konkreten Ort als blosse Verwaltungseinheit der 

Kirche und (damit implizit) der Priester als blosser Verwaltungsbeamter des Bischofs 

betrachtet werden. 

Schick plädiert für ein Kirchenverständnis, das nicht erst an der Gesamtkirche und an 

den Bischöfen ansetzt, sondern für das «Wesen(s) der einen und selben Kirche» die 

aufgezeigte Polarität (Ortsgemeinde/Pfarrei und Gesamtkirche bzw. Priester und Bischof) 

in ihrer je eigenen Würde und theologischen Qualität ernst nimmt und einbezieht. 



(Salvatore Loiero, AS 2/2, 396-399) 

 

 

11.10.2013 

Konzilserinnerung – mit oder ohne Freude?  

Rückblende: 11. Oktober 2012. 50. Jubiläum der Konzilseröffnung. «Gaudet Mater 

Ecclesia»... davon war kaum eine Spur. Oft hiess es, die Ziele des Konzils seien nicht 

erreicht worden – immer ohne Begründung. Bestenfalls wurde eine typisch 

eurozentrische Sicht eingenommen: 

Ja, hier, mitten in Europa hat sich die gesellschaftliche Position der Kirchen verändert. 

Zum Negativen? Staatskirchen wurden abgeschafft, Privilegien der Vergangenheit 

zurückgenommen... und viele Menschen gestalten ihre Kirchenbindung mit einer grossen 

Distanz. «Sicherheitsabstand» könnte man sagen. 

Ist das schlimm? Nein. Menschen sehnen sich nach Freiheit. Nur die Wenigsten wünschen 

sich zurück in die Zeiten enger Traditionsbindung. 

Kirchen haben in Mitteleuropa ihre Macht verloren – aber das widerspricht nicht dem 

Evangelium und schon gar nicht dem Aggiornamento. Es ging Johannes XXIII. 

schliesslich nicht um die Sicherung kirchlicher Macht unter neuen Bedingungen, sondern 

um die Treue der Kirche zu ihrer Sendung. Das ging 1962 und erst recht heute nicht 

mehr mit den Mitteln der Gegenreformation und der Pius-Päpste. Das Konzil hatte und 

hat auch in Europa eine Erfolgsgeschichte. Ohne das Konzil wäre die Kirche fortgefahren, 

ihre Traditionen mit Glauben und ihre Gewohnheiten mit dem Evangelium zu 

verwechseln. 

Und weltkirchlich? Das Zweite Vatikanische Konzil wurde insbesondere in den 

selbstständiger und mutiger gewordenen Kirchen ausserhalb Europas zum Impuls, um 

eigene Wege in pastoraler Verantwortung zu gehen. Die Armen konnten aus dem 

Kirchenschatten treten. Die lange unterdrückten Kulturen wurden zur Ausdruckskraft des 

Evangeliums, und brachten es so zu Gehör, wie es noch nie zuvor gehört wurde. Im 

Kontakt mit Menschen anderer Religion wurde der Beitrag des christlichen Glaubens zu 

einer neuen Kraftquelle. Auch statistisch kann man die Erfolge sehen: Nie gab es 

weltweit mehr Gläubige, mehr engagierte Laien und auch mehr Priester als heute. 

(ab) 

 

 

12.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Kollegialität der Bischöfe: zur Vorgeschichte einer Richtungsentscheidung 

Vom 4. Oktober 1963 ab diskutierten die Konzilsväter das 2. Kapitel des Entwurfes von 

Monsignore Philips über die hierarchische Verfassung der Kirche. Wie oft in solchen 

Situationen spitzt sich die Debatte schnell auf zwei Kernpunkte zu: 

Der erste fand bereits im Konzilsblog vom 8.10.2013 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m105955 Niederschlag: die Frage des 

Diakonates. Hier ging es um die Frage, ob der Diakonat überhaupt als ständiger Dienst in 

der Kirche wiederum einzurichten sei, ob auch unverheiratete Männer zum Diakonat 

zugelassen werden könnten, welches die Bedingungen seien etc. 

Der zweite Kernpunkt der Diskussion kreist um die Frage: Wie ist das Verhältnis des 

Papstes zum Kollegium der Bischöfe zu bestimmen? Damit ist zugleich die Frage nach der 

Natur des Bischofskollegiums gestellt: Wenn die Bischofsweihe der einzelnen Bischöfe 

sakramentalen Wesens ist, stehen sie dann lediglich als Einzelne dem Papst in seinem 

Primat gegenüber? Gehört zur Weihe wesentlich die Zugehörigkeit zum 



Bischofskollegium? Ist die Aufnahme ins Bischofskollegium fundierend, so dass die Weihe 

Anteil an den Kompetenzen gibt, die im Bischofskollegium gegeben sind? 

Es ist evident, dass mit solchen Fragen auch die Position der Kurie neu zu bestimmen ist. 

Die Kurie bildet ja in institutioneller Weise die Kompetenzen des Papstes in der 

Wahrnehmung seines Petrusdienstes ab. Ebenso aber ist auch die Stellung des Konzils als 

der Repräsentanz des Bischofskollegiums in diesen Fragen mit impliziert, wie auch die 

Position der vier Moderatoren, die Paul VI. gerade zur Leitung der Konzilsdiskussionen 

bestimmt hatte. Es handelte sich um die Kardinäle Suenens, Lercaro, Döpfner und 

Agagianian als Kurienkardinal. Don Dossetti, die rechte Hand von Lercaro, wurde 

Sekretär der Moderatoren. 

Die nächsten Tage werden zeigen, wie sich in der Konzilsdiskussion und hinter den 

Kulissen eine der fundamentalsten Richtungsentscheidungen des Konzils anbahnt: 

Gleich zu Beginn halten die Kardinäle Spellmann, Ruffini und Bacci in zum Teil 

leidenschaftlicher Weise Reden gegen die Kollegialität wie gegen den Diakonat. Kardinal 

Siri und Florit geben zwar die Existenz einer gewissen Kollegialität unter den Bischöfen 

zu, aber sie fürchten eine Beeinträchtigung des Primats durch den gegebenen Text. Die 

Kardinäle Léger, König, Döpfner, Alfrink, Rugambwa, Maximos IV. etc. sprechen sich 

dann ebenso dezidiert für die Kollegialität des Bischofskollegiums aus und setzen sich 

ebenso für den Diakonat ein. 

(Peter Hünermann) 

 

 

13.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Marcel Lefebvre als Höchstinstanz 

Der schismatische und bezüglich wichtigen Festlegungen des Zweiten Vatikanischen 

Konzils auch häretische Erzbischof Marcel Lefebvre veröffentlichte 1976 ein Buch mit dem 

Titel «J'accuse le Concile!» (Editions Saint-Gabriel in Martigny, Umfang 110 Seiten). In 

der ein Jahr später erschienenen deutschen Übersetzung versuchen die Herausgeber 

Heribert Gillinger und Ferdinand Steinhart eine Apologie zugunsten von Marcel Lefebvre, 

die aber eigentlich in das Gegenteil umschlägt: Marcel Lefebvre setzt sich über den Papst 

und die grosse Mehrheit der Konzilsväter, was im wahrsten Sinne des Wortes 

unkatholisch ist. 

Am 11. Oktober 1963 ergriff Lefebvre nach zwei Interventionen in der ersten 

Sitzungsperiode erstmals in der zweiten das Wort und sprach sich vehement gegen die 

bischöfliche Kollegialität aus, da diese eine Verminderung der Gewalt des Papstes 

bedeute. Er sah aber auch die bischöfliche Autorität, also auch seine eigene, gefährdet, 

weil sich die Bischofskonferenzen mit deren Kommissionen zwischen die Bischöfe 

schieben würden, so dass die bischöfliche Autorität nurmehr eine theoretische wäre. Er 

machte deswegen einen neuen Textvorschlag zur Nr. 16 von «De episcopis», wo einzig 

dem Papst volle bischöfliche Gewalt über die ganze Kirche zugeschrieben wird, während 

im Bistum nur der jeweilige Bischof für seine Herde zuständig sei. 

Die Herausgeber des erwähnten Buches erwecken den Eindruck, dass die «Nota 

explicativa praevia» von Papst Paul VI. zu «Lumen gentium» durch diese Intervention 

ausgelöst wurde. Das ist historisch äusserst kurzschlüssig, was bei Marcel Lefebvre und 

seinen Piusbrüdern, die weder historisch denken können noch wollen, nicht besonders 

erstaunt. 

(ufw; Erzbischof Marcel Lefebvre: Ich klage das Konzil an!. Martigny 1977, 24–27) 

 

 



14.10.2013 

Einer der Jüngsten gegen die Neuerer 

Einer der jüngsten Konzilsväter ergreift am 11. Oktober 1963 nach Marcel Lefebvre das 

Wort: der eben erst ernannte Weihbischof von Bologna Luigi Bettazzi (* 1923). «Obwohl 

jung [im Bischofsamt] und Italiener» äussert er sich zum Thema der Kollegialität. Er lässt 

zahlreiche Traditionszeugnisse Revue passieren, aus denen ersichtlich ist, dass die 

Bischofsweihe alle episkopalen Vollmachten überträgt und in das Bischofskollegium 

eingliedert, welches wie der Papst Träger der universalen Leitungsvollmacht über die 

Kirche ist. Dabei legt er Wert darauf, dass die von ihm zitierten Autoren (z.T. spätere 

Päpste) Italiener und nicht «Transalpine» sind. Die Lehre von der Kollegialität ist keine 

gallikanische und keine antirömische Lehre! 

Der (wie Bettazzi andeutet: erweiterbare) historische Rückblick mündet in die Folgerung: 

Nicht die Befürworter der Kollegialität führen, wie ihnen vorgeworfen wird, eine Neuerung 

ein. Neuerer (novatores – ein Begriff, dem unterschwellig der Häresievorwurf innewohnt) 

sind vielmehr jene, die sich gegen die Kollegialität aussprechen. Zum Abschluss seiner 

Rede weist Bettazzi elegant auf die Oration für das Fest des hl. Matthias hin, derzufolge 

Gott Matthias dem Kollegium der Apostel hinzugefügt hat (vgl. AS 2/2,484-487). 

Die Rede wird mit Applaus beantwortet, obwohl der Tagespräsident, der Bologneser 

Diözesanbischof Kardinal Giacomo Lercaro, am Beginn der Sitzung gemahnt hatte, nicht 

zu applaudieren (AS 2/2,440). Wie Beobachter vermerken, huscht Lercaro jedoch ein 

verstohlenes Lächeln über das Gesicht, als seinem Weihbischof applaudiert wird (vgl. Ry 

185). Yves Congar notiert, die Rede sei mit Feuer gehalten worden (vgl. Co 1,462). 

Marie-Dominique Chenu hebt die Ironie hervor, die es bedeutet, dass Kardinäle wie 

Ruffini und Siri als Neuerer bezeichnet werden (vgl. Ch 142). 

Die Intervention von Bettazzi beeindruckte auch Bischöfe, die die Kollegialität ablehnten, 

so Pietro Parente, Mitarbeiter im Heiligen Offizium, der später als Befürworter der 

Kollegialität auftrat (vgl. A 3,80). 

(emf) 

 

 

15.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Material für einen Detektivroman 

Am 15. Oktober 1963 bahnt sich eine der fundamentalsten Richtungsentscheidungen des 

Konzils an. Die Diskussionen in der Aula zum Thema Diakonat und Kollegialität zeigen – 

wie in den vergangenen Tagen gesehen – ein höchst spannungsgeladenes Bild. Die Frage 

stellt sich für die Moderatoren: Was ist die Tendenz in der Aula? Suenens wie eine Reihe 

von anderen Konzilsvätern sprechen von der Möglichkeit, ein Meinungsbild zu erstellen. 

Nur so wüssten die Kommissionen, in welche Richtung sie weiter zu arbeiten hätten. Am 

10. Oktober findet ein Treffen der Moderatoren mit dem Papst statt mit einem Bericht 

über den Stand der Konzilsdiskussionen. Am 12. Oktober, einem Samstag, fährt Dossetti 

über das Wochenende nach Bologna und redigiert eine Liste mit fünf Fragen, die den 

Konzilsvätern vorgelegt werden sollen. Am Abend schickt er den Entwurf dann Colombo 

zu, dem Mailänder Dogmatiker, der Paul VI. in theologischen Fragen berät. Bereits am 

13. kommt die leicht korrigierte Antwort von Colombo zurück. Die Moderatoren 

beschliessen, die Fragen den Konzilsvätern vorzulegen und beauftragen den Sekretär des 

Konzils, Monsignore Felici, die Abstimmungsformulare drucken zu lassen. Am 15. Oktober 

wird das Ende der Debatte über die Constitutio hierarchica des ekklesiologischen 

Schemas beschlossen, nachdem Siri, Wyszyński, Jubany und Brown nochmals scharf 

gegen Kollegialität und Diakonat Stellung genommen hatten. Von den Moderatoren wird 



verkündet, dass am 16. Oktober über das Meinungsbild abgestimmt werden soll, erst 

danach solle schrittweise über das gesamte vorgelegte Kapitel abgestimmt werden. 

Mit diesem Meinungsbild wären die Kommissionen, die jeweils unter der Leitung von 

Kurienkardinälen standen, strikt dem Willen des Konzils untergeordnet worden. Felici hält 

hingegen an der Kontrolle des Konzils durch den Papst und die Kurie fest. Er informiert 

am 15. abends offenbar den Kardinalstaatssekretär Cigognani, der von der unmittelbar 

angesagten Abstimmung über ein Meinungsbild nicht genau informiert worden war, und 

erwirkt eine Suspension der Abstimmung. Telefonisch veranlasst der 

Kardinalstaatssekretär die Vernichtung der gedruckten Formulare. Am Morgen erscheint 

in der Zeitung «Avvenire d’Italia» in der Schlagzeile die Ankündigung des Votums über 

die Kollegialität und den Diakonat. Die Moderatoren wie die Konzilsväter erfahren 

lediglich das Faktum der Suspension der Abstimmung «sine die», d. h. ohne eine neue 

Terminangabe für die Erstellung des Meinungsbildes. Die Folge: Es werden die nächsten 

Tagungspunkte aufgerufen und die Arbeit nimmt ihren Fortgang. Mit dieser Entscheidung 

beginnt einer der Detektivromane des Konzils, der sich bis zum Ende des Monats Oktober 

hinzieht, an dem dieses Meinungsbild schliesslich erstellt wird. Was jetzt beginnt, ist das 

eigentliche Spiel hinter den Kulissen, über das am 30. Oktober berichtet werden soll. 

(Peter Hünermann) 

 

 

16.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Charismen? Das war einmal! 

Übergenug werde das Amt des Bischofs als Dienst bezeichnet – eine Benennung, die von 

den getrennten Brüdern nicht selten missbraucht werde, wenn sie alles in der Kirche auf 

einen Dienst reduzieren. So äussert sich am 16. Oktober 1963 als erster Redner Kardinal 

Ernesto Ruffini, als die Diskussion über das (in der Vorlage) 3. Kapitel von De Ecclesia 

beginnt, welches das 2. Kapitel über das Volk Gottes werden würde. Ruffini lässt seinem 

Missfallen freien Lauf. 22 Minuten habe er gesprochen, so notiert Yves Congar, oder 

vielmehr geschrien (vgl. Co 1,478). 

Ruffini fürchtet, dass die allen Gläubigen zugeschriebene Sendung die Bischöfe in ihrer 

Aufgabe beschneidet. Es müsse darauf geachtet werden, dass das Amt der Vorsteher 

nicht minimiert werde. «Wir glauben im Sinne des göttlichen und katholischen Glaubens, 

dass Christus die Kirche als vollkommene Gesellschaft eingesetzt hat. In ihr ist die 

Autorität der Vorsteher zu befehlen nicht weniger notwendig als der Gehorsam derer, die 

untergeben sind» (AS 2/2,628). Was die Rede vom übernatürlichen Glaubenssinn (vgl. 

LG 12) bedeuten soll, versteht er nicht. Dass die Gläubigen auch in der Gegenwart mit 

Charismen begabt sind, bestreitet er: Am Anfang der Kirche mag es sie gegeben haben, 

doch verschwanden sie im Laufe der Zeit. 

Ruffinis Rede wird manche Bischöfe zu gegenläufigen Interventionen veranlassen (siehe 

Konzilsblog am 18. und 22.10.2013). 

(emf) 

 

 

17.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

«… eine konkrete und geschichtliche Theologie …» 

Ein denkwürdiger ökumenischer Dialog fand am 17. Oktober 1963 zwischen Papst Paul 

VI. und dem dänischen Lutheraner Kristen Skydsgaard statt. Dieser brachte im Namen 

der nichtkatholischen Beobachter des Konzils gegenüber dem Papst seine «lebhafte 

Hoffnung» zum Ausdruck, dass das Konzil mehr und mehr von einer «konkreten und 



geschichtlichen Theologie, das will sagen einer Theologie, die sich von der Bibel und der 

Väterlehre nährt», geprägt sein möge. Der Papst nahm den ihm zugespielten Ball auf: 

«Der von Ihnen gewünschten Entfaltung einer ‹konkreten und geschichtlichen› Theologie, 

‹die sich auf die Heilsgeschichte konzentriert›, möchten wir Unsererseits gerne 

zustimmen, und die Anregung verdient, so scheint Uns, gründlich geprüft zu werden». 

Paul VI. beliess es nicht bei Absichtserklärungen, sondern wurde selbst «konkret»: «Die 

katholische Kirche besitzt Einrichtungen, die durch nichts behindert werden, sich stärker 

auf solche Forschungen zu spezialisieren oder gar eine neue Institution zu schaffen, wenn 

das die Umstände nahe legen sollten». In der Folge des Dialogs zwischen Paul VI. und 

Skydsgaard kam es zur Gründung des Tantur Ecumenical Institut in Jerusalem 

(http://tantur.org, zu dessen Geschichte http://tantur.org/about-us/history-aims/). Auch 

die Konzilstexte, v.a. die Pastoralkonstitution Gaudium et spes, speisten sich immer mehr 

aus einem «konkreten und geschichtlichen» Ideal von Theologie, das sie zugleich 

nährten. Zwar wurden die dem Dialog zwischen Paul VI. und Skydsgaard konkret 

zugrundeliegenden, zur Konzilszeit einflussreichen, Konzeptionen von «Heilsgeschichte» 

(etwa diejenige des Basler Theologen Oscar Cullmann) nach dem Konzil durchaus auch 

hinterfragt. Hinter die mit dem Stichwort «Heilsgeschichte» verbundenen 

Herausforderungen und Chancen können Kirche und Theologie nach dem II. Vaticanum 

aber nicht zurück. In diesem Sinn kann man mit Henri-Marie Féret OP in dem 

ökumenischen Plädoyer Pauls VI. und Skydsgaards durchaus einen «veritablen 

Wendepunkt in der Geschichte der christlichen Theologie und genauer gesagt ihrer 

Methodologie» sehen. 

(Michael Quisinsky; Zitate nach Qu 280f; vgl. auch Co 1,486) 

 

 

18.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Den Heiligen Geist nicht behindern! 

400 Jahre lange haben die Christgläubigen auf eine solch positive Darstellung der 

Berufung der Laien gewartet, so würdigt Bischof John Joseph Wright von Pittsburgh das 

3. Kapitel des Entwurfs der Kirchenkonstitution (vgl. AS 2/3,19). Zu Beginn seiner Rede 

spricht er nicht nur die verehrungswürdigen «Väter» an, sondern auch die «Beobachter» 

und die «[Laien-]Auditoren». In dieser zweiten Session sind sie Teil des 

Konzilsgeschehens. 

Zum selben Thema spricht Bischof Franz Hengsbach von Essen, und er reagiert dabei auf 

die Rede von Kardinal Ruffini http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m106161. 

Keineswegs sei die Verantwortung der Laien eine Gefahr für die Hierarchie! Die 

Hierarchie müsse sich vielmehr davor hüten, den Heiligen Geist zu behindern, der nicht 

nur in der Hierarchie, sondern in allen Gläubigen zum Aufbau der Kirche wirkt (vgl. AS 

2/3,18). 

Ganz ähnlich folgert Bischof Candide Padin von Rio de Janeiro aus der Gemeinsamkeit im 

Volk Gottes eine gegenseitige Verpflichtung zwischen Laien und Hierarchie. Zur Genüge 

werde in den vorgelegten Texten der notwendige Gehorsam der Laien gegenüber der 

Hierarchie betont. Auch die Bischöfe müssten als Hirten aber die Tugend des Gehorsams 

leben, wie der gute Hirte, der die Seinen kennt, wie die Seinen ihn kennen. Damit er die 

«Schafe» gut weidet, «ist es notwendig, dass er nach den Zeichen Gottes, die im Volk 

aufscheinen, forscht», weswegen Padin den Dialog zwischen Hierarchie und Laien nicht 

nur als lobenswert, sondern als ganz und gar notwendig deklariert (vgl. AS 2/3,28f). 

Am 18. Oktober 1963 stösst der Eichstätter Bischof Joseph Schröffer in dasselbe Horn. 

Wenn er sich nicht täusche, seien auch die Mitglieder der Hierarchie durch Gehorsam 

http://tantur.org/
http://tantur.org/about-us/history-aims/


gebunden; und deswegen solle nicht nur im Blick auf die Laien von Gehorsam 

gesprochen werden. Dieser im Namen von 69 Bischöfen vorgetragenen Rede haben sich 

auch Bischof Franziskus von Streng, Basel, sowie Abtpräses Basilius Niederberger 

angeschlossen (vgl. AS 2/3,70-74). 

(emf) 

 

 

19.10.2013 (heute vor 50 Jahren) 

«… an die Männer der praktischen Arbeit in der Kirche» 

… sollte sich jene neue Zeitschrift richten, deren Herausgabe vor 50 Jahren geplant 

wurde, und die als eine Zeitschrift der konziliaren Erneuerung verstanden werden wollte. 

(A 3,75). In den Herbstwochen 1963 wurde die «Internationale Zeitschrift für Theologie – 

CONCILIUM» ins Leben gerufen. Am 19. Oktober 1963 fand eine Planungssitzung statt 

(vgl. Co 1,485). Im November wurde mit dem DO-C, dem Dutch Documentation Center 

for the Council eine Kooperation beschlossen. Eine Stiftung in den Niederlanden stellte 

die wirtschaftliche Basis für die Herausgabe der Zeitschrift dar. Die erste Ausgabe dieser 

Zeitschrift, die bis heute wohl am stärksten die Fortführung konziliarer Theologie zum 

Markenkern erhob, erschien im Januar 1965. 

Im Vorwort der Herausgeber wird die Adressatengruppe angesprochen – und nicht nur 

schmeichelhaft erwähnt. Hier mag eine Sorge sichtbar werden, die die Herausgeber 

schon 1963 bewegt hatte: Wie wird die neue oder neuartige Theologie des Konzils wohl 

in die Köpfe der kirchlichen Praktiker – die man sich noch während des Konzils fast 

immer nur männlich vorstellen konnte – gelangen? Concilium wollte sich also an die 

Männer der kirchlichen Praxis wenden. «Denn diese Männer der Kirche wissen, dass sie 

nicht einfach bloss in ihrer Praxis von jener Theologie leben können, die sie vor vielen 

Jahren in ihrer eigenen Ausbildung gelernt haben. Und es zeichnet sich eine Theologie 

ab, die diesen Männern für ihre eigene Aufgabe mehr sagen kann als das, was in den 

Schulbüchern vergangener Jahrzehnte gestanden hat» (Conc (D) 1 [1965] 1). 

Unter den Autoren der ersten Ausgabe finden sich alte Bekannte (nicht nur) des 

Konzilsblogs, so z.B. Karl Rahner, Edward Schillebeeckx, Yves Congar und Josef 

Ratzinger. 

(ab) 

 

 

20.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Karawanen auf dem Weg zu Gott 

Wie in Karawanen geht die Menschheit ihren Weg zu Gott: Um dieses Bild in der 

Konzilsaula lebendig werden zu lassen, verwendet Bischof Marcel Dubois neben dem 

lateinischen Begriff «commeatus» auch das französische Wort «caravane». In seiner 

Rede über das Volk Gottes wendet Dubois gleich zu Beginn den Blick nicht nur auf die 

Katholiken, sondern – unter Berufung auf Papst Paul VI. – auch auf die nichtkatholischen 

Christen und auf die Nicht-Christen. Das Konzil sei nicht nur ein Konzil der Ökumene (der 

weltweiten Kirche), sondern ein Konzil der Menschheit. 

In diesem Sinne beschreibt Dubois das Volk Gottes in konzentrischen Kreisen. Zu diesem 

Volk Gottes gehören jene, die als Volk Gottes durch denselben Glauben, dieselben 

Sakramente und dieselbe Leitung geeint sind, aber auch die Nichtkatholiken, die den 

Glauben an Jesus Christus teilen, weiter die Juden, die Glaubenden anderer Religionen 

und schliesslich jene, die Gott nicht kennen, aber gleichwohl von ihm geschaffen sind und 

von ihm am Leben erhalten werden. Alle sind Glieder der Menschheitsfamilie, der auch 



der Erlöser angehört. Da sie von Jesus Christus erlöst sind, gehören auch sie zum Volk 

Gottes. «Gott ist Liebe … Also gehört jeder, der nur wenigstens guten Willens ist, zum 

Volk Gottes, das Gott liebt. Zum Volk der Liebe Gottes. Zum Volk Gottes, der der Vater 

ist, der sein Volk als seine wahre Familie liebt» (AS 2/3,25). 

Bereits der Entwurf zu den heutigen Artikeln 14-16 von Lumen gentium sprach von 

diesen verschiedenen «Gruppen» von Menschen. Neben anderen Überarbeitungen wird 

LG 16 im verabschiedeten Text aber neu eingeleitet. Während die Nichtchristen in einer 

früheren Fassung als Ziel der Sendung der Kirche beschrieben wurden, werden sie jetzt 

in ihrer bereits gegebenen Hinordnung auf das Volk Gottes beschrieben: «Diejenigen 

endlich, die das Evangelium noch nicht empfangen haben, sind auf das Gottesvolk auf 

verschiedene Weise hingeordnet». 

(emf) 

 

 

21.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Wie ein Platzregen 

Mitte Oktober stellt sich Müdigkeit ein. In der Sitzung vom 21. Oktober 1963 wird 

anfangs das 4. Kapitel der Liturgiekonstitution in der neuen Fassung verlesen. Als um 11 

Uhr die Diskussion über die Kirchenkonstitution beginnt, ist man bereits erschöpft (vgl. 

Co 1,488). Congar wird nach den verbleibenden 6 Konzilsreden notieren, es sei eine leere 

und ermüdende Sitzung gewesen. 

Am nächsten Tag bringt er seine Unzufriedenheit weiter auf den Punkt: «Es gibt keine 

DISKUSSIONEN einer FRAGE, nicht einmal gestellte Fragen, es ist eine Abfolge von 

Reden. Jeder geht seiner Idee, seiner Synthese, seiner Marotte nach» (Co 1,490). 

Schon Anfang Oktober hatte Abt Basilius Niederberger in seinen Aufzeichnungen beklagt, 

wie wenig Konzentration und Ruhe in der Konzilsaula herrscht. «Rechts unterhielten sich 

unziemlich laut zwei Konzilsväter. Andere verliessen die Tribüne & andere kehrten 

zurück. Zwischenhinein stampfte der Platzordner herum & verteilte Stimmzettel & vom 

Seitenschiff herauf hörte man auch unziemlich laut Konzilsväter, die offenbar dort private 

Gespräche führten. […] Vielleicht hängt das alles damit zusammen, dass nun doch 

Wiederholungen vorkommen & dann & wann meint man, man sei einem Platzregen 

preisgegeben, wenn sich pausenlos die Redner folgen. Es handelt sich immerhin um 

theologische Probleme, über die man nachdenken sollte. Aber man kommt bei dieser 

Methode kaum dazu». 

Zermürbend sind in dieser Zeit aber nicht nur die unzusammenhängenden Konzilsreden, 

sondern auch der Eindruck, dass hinter den Kulissen unerfreuliche Kämpfe ausgetragen 

werden … 

(emf; vgl. Abt Basilius Niederberger: Als Konzilsvater in Rom. Auszüge aus dem 

Tagebuch des Mariasteiner Abtes 1962-1964 auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil. In: 

Mariastein Themenheft 2012: 50 Jahre Zweites Vatikanisches Konzil, 43-65, 52. Siehe 

Konzilsblog vom 19. März 2013: 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m97692) 

 

 

22.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

«Das Wirken des Heiligen Geistes ist nicht erloschen in der Kirche!» 

Der Entwurfstext zu den Charismen habe den Eindruck erweckt, es handle sich um 

irgendein peripheres und akzidentelles Phänomen im Leben der Kirche. Mit dieser 

offenkundigen Bezugnahme auf die Rede von Kardinal Ernesto Ruffini 



http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m106161 eröffnet Kardinal Léon-Joseph 

Suenens am 22. Oktober 1963 eine engagierte Stellungnahme zu den Charismen. 

«Die Zeit der Kirche, die durch die Jahrhunderte pilgert bis zur Wiederkunft des Herrn, ist 

die Zeit des Heiligen Geistes. Durch den Heiligen Geist nämlich versammelt der erhöhte 

Christus Gottes eschatologisches Volk trotz all seiner Gebrechlichkeit und Sünde, reinigt 

es, belebt es und führt es in alle Wahrheit. […] So ist der Heilige Geist nicht nur den 

Hirten allein gegeben, sondern wirklich allen Christen […] Die ganze Kirche ist deshalb 

wesentlich eine wahrhaft pneumatische Wirklichkeit, auferbaut nicht nur auf dem 

Fundament der Apostel, sondern – wie es Eph 2,20 heisst – auch der Propheten. […] Der 

Heilige Geist manifestiert sich in der Kirche in der Vielgestaltigkeit und Fülle seiner 

geistlichen Gaben […]. So erscheint für Paulus die Kirche des lebendigen Christus nicht 

als irgendeine administrative Organisation, sondern als ein lebendiges Miteinander von 

Gaben, Charismen und Diensten. Allen Christen und jedem einzelnen ist der Geist 

gegeben […]. 

Kennen wir nicht alle, jeder für seine Diözese, Laien, Männer oder Frauen, die wahrhaft 

von Gott gleichsam berufen werden, denen die verschiedenen Charismen vom Geist 

gegeben werden, bei der Katechese, beim Werk der Verkündigung, auf dem Feld der 

verschiedenen Formen der Katholischen Aktion, im sozialen oder karitativen Tun? Ja, aus 

unserer alltäglichen Erfahrung heraus wissen und erkennen wir: das Wirken des Heiligen 

Geistes ist nicht erloschen in der Kirche! […] Der Hirten Aufgabe ist es […], die 

Charismen des Geistes in den Kirchen […] zu fördern und sich ausbreiten zu lassen». 

Am Ende seiner Rede kommt Suenens auf Konsequenzen zu sprechen. Neben 

Veränderungen im Text schlägt er vor, die Zahl der Laienauditoren in der Konzilsaula zu 

vergrössern. Und: «Mögen als Zuhörer auch Frauen eingeladen werden, welche, wenn ich 

nicht irre, die Hälfte der Menschheit ausmachen». 

(emf; vgl. AS 2/3,175-178; Übersetzung nach Ko 24-28) 

 

 

23.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Keine stummen Schafe 

Es ist nicht erlaubt, die Laien «wie in früheren Zeiten als passive Glieder der Kirche, die 

sich unserer Autorität einfältig unterwerfen, oder als stumme Schafe zu behandeln». In 

diesem Anliegen weist Bischof Ernest Primeau von Manchester auf die Bildung der 

Gläubigen hin, die «mit Recht fordern, gehört zu werden, wenn es um Dinge geht, in 

denen sie eine Kompetenz haben, die den Klerikern meistens fehlt». Sie erwarten 

Vertrauen! 

Primeaus Verhältnisbestimmung von Freiheit und Autorität ist von geradezu erschreckend 

diagnostischer Kraft: 

«Freiheit und Autorität müssen gegeneinander abgegrenzt werden. Wenn das Konzil auf 

diese Frage nach der Beziehung zwischen Freiheit und Autorität keine Antwort erteilt, so 

müssen wir zweifellos mit drei Reaktionen rechnen: 

1. mit einer wachsenden Bitterkeit der Laien gegenüber der kirchlichen Autorität; 

2. mit einer wachsenden Gleichgültigkeit der Laien, die allenfalls noch passiv die Gesetze 

beobachten, aber am Leben und Auftrag der Kirche keinen Anteil mehr haben werden; 

3. ja, sogar manchmal, traurig genug, mit einem Abfall vom Glauben und von der Kirche. 

Die Kirche braucht, damit sie wachsen kann, die Hilfe der Laien und besonders die der 

sogenannten Intellektuellen. Hilfe und Rat wird die Kirche aber allein dann von ihnen 

erfahren, wenn sie ihre legitime Freiheit zu handeln und ihren Sinn für Initiative gelten 

lässt und bereit ist, sie überall dort, wo sie zuständig sind, in geschuldeter Achtung 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m106161


heranzuziehen. […] 

Viel zu viel bekräftigt der Text die Notwendigkeit von Gehorsam, Achtung und 

Unterwerfung, und zu wenig ermutigt er die eigene Verantwortlichkeit und die Freiheit 

zur Initiative, die den Laien zuzuerkennen sind, weil sie wahre Glieder des mystischen 

Leibes Christi sind. Man mache ein Ende damit, immer wieder von ihrer Pflicht der 

Unterwerfung und Ehrerbietung zu sprechen, als gäbe es für sie nur diese 

Verpflichtungen: glauben, beten, gehorchen, zahlen». 

Primeau beendet seine Rede, in der er «für die Laien» gesprochen habe, mit dem 

Wunsch: «dass die Laien selbst von den Vätern gehört werden; man möge die 

Laienhörer, die in dieser Konzilsaula anwesend sind, im Namen aller Laien sprechen 

lassen». 

(emf; vgl. AS 2/3,256-258; Übersetzung nach AdF 2,30f) 

 

 

24.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Das Volk Gottes – Zeuge des Geheimnisses Christi 

Am 23. Oktober 1963 sprach der Bischof von Talca (Chile), Emmanuel Larraín Errázuriz, 

im Namen von sechzig lateinamerikanischen Bischöfen zur Vorlage über die Kirche. Dabei 

bemängelte er die «abstrakte und zeitlose» Beschreibung von Kirche und schlug vor, vom 

dreifachen Amt des Volkes Gottes zu sprechen, nämlich vom prophetischen, 

priesterlichen und königlichen Amt. Dies ermögliche gleichsam die ganze geschichtliche 

Sendung der Kirche zu ermitteln. Im Kapitel über die Hierarchie würde dies zwar 

angewandt, hingegen nicht in jenem, in dem von den Laien die Rede sei. Dann fügte 

Larraín einige Bemerkungen zum prophetischen Amt des Volkes Gottes an. 

Das Volk Gottes ist durch sein Wort, sein Werk und durch sein ganzes Leben «Zeuge» 

bzw. «Martyr» des Geheimnisses Christi unter den Menschen. Was das Evangelium von 

Johannes dem Täufer sage, lasse sich auf das ganze Volk Gottes anwenden: «Er war 

nicht selbst das Licht, er sollte nur Zeugnis ablegen für das Licht» (Joh 1,8). «Durch die 

Taufe, durch die das Volk Gottes erstarkt, ist ein jeder Gläubige zum Zeugnis bestimmt 

[…] Das Volk Gottes ist in der Welt, damit es von der Wahrheit Zeugnis gebe … und es 

muss wissen, dass dies am Ende auch zum Martyrium führen kann … gleichsam zu einer 

nicht vermeidbaren Nachfolge des Kreuzweges, durch den der Herr die Welt besiegte …». 

Und der Bischof fuhr in seiner Rede fort, indem er das prophetische Amt als im Wort 

Gottes selbst begründet hervorhob. Der Besitz des Wortes Gottes sei nicht passive 

Aufnahme (receptio passiva), als würde es gleichsam in einer Kapsel bewahrt, damit es 

nicht verdirbt. «Das Wort der Offenbarung ist Geist und Leben, nicht um irgendein 

Lehrsystem zu perfektionieren: Offenbarung lässt sich nicht auf Theologie reduzieren, 

sondern ist gute Nachricht, Euangelion der Erneuerung, das als Sauerteig alle Menschen 

durchdringen muss» (AS 2/3,223f). 

(Giancarlo Collet) 

Zur Lektüre empfohlen: LG 12; 35 

 

 

25.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Afrikaner verlangen neue Kommissionsbesetzung 

Parallel zu den ekklesiologischen Debatten in der Konzilsaula arbeitete auch die 

Kommission für Lehrfragen. Die von dem «erzkonservativen Hardliner» Kardinal 

Ottaviani, Sekretär des Heiligen Offiziums, nach seinem «gusto» zusammengestellte 

Unterkommission zur Klassifizierung der Verbesserungsvorschläge der Konzilsväter 



verfolgte eine «destruktive Strategie», d.h. sie versuchte deren Interventionen 

auseinanderzunehmen, indem sie diese in Korrekturzettel umwandelte, die dann den 

Periti als Materialgrundlage für Verbesserungsvorschläge an die Kommission dienen 

sollten. Was wohl mit einem solchen Verfahren aus dem Kirchenschema wird? 

«Angesichts der unbekannten Größe, die sich aus einem Auseinandernehmen der modi in 

eine Unzahl von einander widerstreitenden fragmentarischen Vorschlägen ergibt, und 

ohne jetzt vor dem Ausgang der Abstimmungen über die entscheidenden Kernpunkte des 

Kirchenschemas zu wissen, was aus den Ergebnissen werden soll, erlebt die Kommission 

für Lehrfragen ein dramatisches Auf und Ab: Ist alles, was jetzt vorfällt, das Vorspiel 

eines Wechsels im Amt des Vorsitzenden, den die Lage als notwendig erscheinen lässt?» 

(A 3,71) Wie lange lassen sich die Konzilsväter dieses Spiel gefallen? 

Die beiden Kardinäle Paul Émile Léger (Montreal) und Gabriel-Marie Garrone (Toulouse) 

sehen in der Sitzung vom 28. Oktober Katastrophensignale. Seit Konzilsbeginn hat sich in 

den einzelnen Bischofskonferenzen ein «qualitativer Sprung» ergeben, insofern sie 

inzwischen zur Meinungsbildung nicht nur einen Beitrag leisten, sondern bei der 

Abstimmung orientieren und auch Denkanstösse für die Arbeit in den Kommissionen 

geben. Ein deutliches Zeichen für diesen qualitativen Sprung ist die Tatsache, dass 

afrikanische Episkopate eine umfassende Neuwahl der Kommissionsmitglieder sowie der 

Präsidenten verlangten und dies betraf nicht zuletzt auch die hier zur Diskussion 

stehende Kommission für Lehrfragen. 

(Giancarlo Collet) 

 

 

26.10.2013 

Schleppender Gang 

Die Unzufriedenheit über den schleppenden Gang des Konzils hält an. In der Nacht vom 

25. zum 26. Oktober 1963 blickt Dom Helder Câmara auf eine Sitzung der 

Delegiertenkonferenz http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m105042, von 

Câmara auch «Ökumene» genannt, zurück. Einmütig sei man der Überzeugung gewesen, 

dass es so nicht weitergehen könne. Die Sekretäre von diversen Bischofskonferenzen 

sind einmütig in ihrem Votum, die Kommissionen bräuchten neue Vorsitzende, da der 

Eindruck entsteht, dass die derzeitigen Präsidenten die Arbeit verschleppen. Dazu gibt es 

Vorschläge zur Methode und die Klage, dass die technische Ausstattung der 

Kommissionen unzureichend ist (als Beispiel wird die Theologische Kommission genannt, 

die über ein Kopiergerät verfügt, das aber dauernd defekt ist, und eine 

Schreibmaschine). Angesichts der sonst für das Konzil aufgebrachten Mittel seien solche 

Defizite mehr Ausdruck eines Mangels an Interesse seitens der Kommissionsvorsitzenden 

(vgl. CaLe 1,261f). 

Bereits zuvor berichtet Câmara, Patriarch Maximos habe eine kritische Frage 

aufgeworfen: «Ist es Sache eines ökumenischen Konzils, Traktate zu schreiben?» (CaLe 

1,231). Auf den frühen Konzilien sei das anders gewesen. Warum beschränkt sich das 

Konzil nicht auf die grossen notwendigen Reformen, statt Traktate zu schreiben? Warum 

wirft es nicht Vorschläge auf, die durch eine tiefe Resonanz wirken würden? 

Grosse Resonanz findet Mitte Oktober eine Geste Pauls VI., der (endlich …) dafür sorgte, 

dass die Patriarchen ihre Plätze in der Konzilsaula nicht mehr hinter den Kardinälen, 

sondern ihnen gleichgeordnet erhielten (vgl. CaLe 1,226.238; siehe Blogeintrag vom 

9.10.2012: http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93700). 

(emf) 

 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m105042


 

27.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Fribourg, Rom und die ganze Welt  

«Die langwierige Erarbeitung dieses wichtigen Textes» – gemeint ist die Erklärung über 

die Religionsfreiheit Dignitatis humanae – «hat sehr bescheiden am 27. Dezember 1960 

und den folgenden Tagen in den Räumen des erzbischöflichen [sic!] Hauses in Freiburg in 

der Schweiz begonnen», so der belgische Dominikaner und spätere Kardinal Jérôme 

Hamer in seiner Darstellung der Geschichte der Erklärung. An dem Treffen nahmen teil: 

Bischof François Charrière (Fribourg) und sein Berater Georges Bavaud, daneben Bischof 

Emiel-Jozef De Smedt (Brügge) sowie Jérôme Hamer. 

Bis zur Verabschiedung von Dignitatis humanae im Dezember 1965 war es allerdings 

dann ein weiter und durchaus verschlungener Weg. Dabei prägten z.B. auch 

Kompetenzfragen besonders zwischen der Theologischen Kommission unter Kardinal 

Ottaviani einerseits und dem Sekretariat für die Förderung der Einheit der Christen unter 

Kardinal Bea andererseits die Textgeschichte ebenso wie unterschiedliche theologische 

Konzeptionen etwa aus dem französischen und dem amerikanischen Sprachraum. Ein 

Vermittler bei alledem war Johannes Willebrands, der aus seiner Zeit als Sekretär der 

Katholischen Konferenz für Ökumenische Fragen – von ihm unter Patronage Bischof 

Charrières 1952 in Fribourg gegründet – ein gut gefülltes Adressbuch in die Arbeit im 

Einheitssekretariat mitbrachte, wo er Kardinal Bea kongenial ergänzte. 

Der Monat Oktober 1963 stand für Willebrands in besonderer Weise im Zeichen der 

Vermittlungsarbeit in Sachen Religionsfreiheit: zahlreiche seiner Begegnungen und 

Gespräche mit Konzilsakteuren drehten sich um den entsprechenden Konzilstext. Ein 

Treffen am 27. Oktober 1963 mit New Yorks Kardinal Spellman kann als besonders 

exemplarisch für die Diskussion prozeduraler wie inhaltlicher Fragen vor römischem wie 

weltweitem Horizont gelten. 

(Michael Quisinsky; Zitat aus Jérôme Hamer: Geschichte des Textes der Erklärung. In: 

ders.; Yves Congar [Hrsg.]: Die Konzilserklärung über die Religionsfreiheit. Lateinischer 

und deutscher Text. Paderborn 1967, 59-123, 59; vgl. auch Will 71) 

 

 

28.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Balthasar Fischers Unbehagen 

Am 28. Oktober 1963 zelebrierte Papst Paul VI. im Petersdom eine Eucharistiefeier für 

den verstorbenen Papst Johannes XXIII. Der Trierer Liturgiewissenschaftler und erster 

Inhaber eines liturgiewissenschaftlichen Lehrstuhls auf deutschem Boden notierte dazu 

einige Eindrücke in seinem Konzilstagebuch folgenden Eindruck, die von seinem 

Nachfolger Andreas Heinz wie folgt wiedergegeben werden: 

«Fischer fand es ‹höchst sympathisch›, dass der Papst dazu zu Fuss den Petersdom 

betrat. ‹Sympathisch› fand er auch die schlichte Form. Paul VI. hatte für diese ‹Messa di 

suffragio› die lateinische Gemeinschaftsmesse (missa recitata) gewählt. Ebenfalls höchst 

‹sympathisch› erschien Fischer die Tatsache, dass der Papst erstmals Laien die 

Kommunion spendete […]. 

Trotz dieser positiven Eindrücke konnte Fischer über ‹dieses an solcher Stätte und bei 

solchem Anlass gehaltene Messchen› nicht recht froh werden. Die Predigt dauerte länger 

als die Messe. Er beklagt die unverständlichen Gesänge der Sixtina. Es müsse unbedingt 

dafür gesorgt werden, dass während der dritten Sessio in der Aula die ‹Missa cantata›, 

also das lateinische Hochamt, die Normalform der Messe werde. Es schien ihm ‹ein 

Unding›, dass die Gedenkmesse für den ‹erst vor wenigen Monaten verstorbenen Papst› 



mit den Texten der Tagesmesse vom Fest der Apostel Simon und Judas Thaddäus 

gefeiert wurde. Vor allem aber vermisste er eine Fürbitte für den Verstorbenen. Er 

vermutete dahinter ‹einen Rest von Triumphalismus›, so als ob man nicht sagen dürfe, 

‹dass auch der Papst – auch dieser liebenswürdigste aller neueren Päpste – ein Sünder 

ist und unserer Fürbitte bedarf›.» 

(Birgit Jeggle-Merz; Quelle: Andreas Heinz: Das «Konzilstagebuch» des 

Liturgiewissenschaftlers Balthasar Fischer [† 2001]. Eindrücke und Gedanken eines 

Zeitzeugen. In: LJ 62 [2012] 229-259, hier: 240) 

 

 

29.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Wie spricht das Konzil über Maria? 

Hinter den Kulissen wird der Kampf um das konziliare Dokument über Maria bereits Mitte 

Oktober geführt. Wird es eine gesonderte Konstitution über Maria geben, oder soll ihr ein 

Kapitel der Kirchenkonstitution gewidmet werden? 

Die Diskussion in der Konzilsaula wird – auf Anregung Papst Pauls VI. – am 24. Oktober 

1963 durch zwei Reden eröffnet, welche die Vor- und Nachteile für jede der beiden 

Möglichkeiten aufzeigen. Schon vorher werden aber zahlreiche Argumentarien und 

Broschüren verteilt – auch in der Konzilsaula, obwohl dies eigens untersagt worden war. 

Ärgernis erregt, dass der Franziskaner Carlo Balič zum Drucken seines Plädoyers für eine 

eigene mariologische Konstitution augenscheinlich die Vatikanische Presse verwendet 

hatte. Zudem hatte er der Schrift das Aussehen eines offiziellen Konzilsdokumentes 

verliehen. Es ist klar, dass dafür höhergestellte Personen an der Kurie die Einwilligung 

gegeben haben mussten. Auch sonst greift Pater Balič zu rigorosen Methoden. Er stellt 

die Frage nach dem Ort mariologischer Aussagen als eine prinzipielle Entscheidung für 

oder gegen Maria dar und attackiert Yves Congar als minimalistisch und nicht 

rechtgläubig (vgl. Co 1,486). 

Während manche orientalischen Bischöfe für ein eigenes Dokument über Maria votieren, 

sind die orthodoxen Beobachter Nikos Nissiotis und Alexander Schmemann eher 

befremdet. «Im Orient ist Maria eine DIMENSION von allem: der Christologie, der 

Heilsgeschichte (Kontinuität mit Israel), der Ekklesiologie, des Gebetes. Deswegen 

bringen die Orthodoxen sie in alles ein, ohne jemals einen Traktat De Beata zu 

entwickeln» (Co 1,483). 

Die Abstimmung in der Konzilsaula am 29. Oktober 1963 geht denkbar knapp aus: 1‘114 

Stimmen für die Eingliederung in die Kirchenkonstitution, 1‘074 dagegen. Da eine 

Entscheidung getroffen werden muss, gibt es keine Alternative dazu, der knappen 

Mehrheit zu folgen. Auch Befürworter der Integration des Textes in die 

Kirchenkonstitution sind unglücklich. Yves Congar spricht von einer «malaise» (Co 

1,508), Dom Helder Câmara befürchtet Bitterkeit und Rachegelüste (vgl. CaLe 1,277). 

Zugleich erwachen Sorgen im Blick auf ausstehende Abstimmungen. Diese werden 

jedoch um vieles eindeutiger ausfallen. 

(emf; vgl. A 3,112-117; Ry 212-214) 

 

 

30.10.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein neuer Anlauf zur Orientierungsabstimmung 

Die schon gedruckten Stimmzettel sind vernichtet, die schon angekündigte Abstimmung 

ist auf unbestimmte Zeit vertagt: Dies ist (wie berichtet 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m106157) der Stand der Dinge am 



Abend des 15. Oktober 1963. Es geht um eine Orientierungsabstimmung über wichtige 

und umstrittene Fragen (u.a. ständiger Diakonat, Bischofskollegium, Wirkungen der 

Bischofsweihe; siehe Blogeintrag vom 12.10.2013 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m106155). 

Mit der Vertagung der Abstimmung war das mit Papst Paul VI. besprochene Vorgehen der 

Moderatoren abrupt unterlaufen und die ihnen in der zweiten Konzilsperiode übertragene 

Leitungsaufgabe für das Konzil stark angefochten worden. Ihnen gibt Papst Paul VI. 

wenige Tage später den Auftrag, die Orientierungsabstimmung nun in einer 

übergeordneten Kommission mit insgesamt 18 Kardinälen (Moderatoren, 

Generalsekretariat, Präsidialrat, Koordinierungskommission) erneut vorzubereiten. In den 

nun folgenden Beratungsprozessen entschliesst sich die Kommission für Lehrfragen unter 

der Verantwortung von Kardinal Alfredo Ottaviani verspätet zu kooperativer Mitwirkung 

und hat auf die definitive Formulierung der zur Abstimmung gestellten theologischen 

Aussagen keinen Einfluss mehr. Die Abstimmung findet am 30. Oktober 1963 statt – mit 

einem unerwartet eindeutigen Ergebnis in allen fünf Hinsichten. 

Rund 98% der Konzilsväter (2‘123 zu 34) stimmen der Aussage zu, dass das Bischofsamt 

die höchste Stufe des Ordo ist. Die in der Konzilsdebatte höchst umstrittene Frage, ob 

das Bischofskollegium in der Nachfolge des Apostelkollegiums steht und zusammen mit 

dem Papst die volle und höchste Gewalt (potestas) in der Kirche innehat, bejahen mit 

1‘808 zu 336 ca. 84% der Konzilsväter. Der Wiedereinführung des Ständigen Diakonates 

stimmen rund 75% der Konzilsväter (1‘588 zu 525) zu. 

Während die einen Konzilsväter sich auf das Ergebnis dieser Abstimmung berufen 

werden, werden andere versuchen, sie als unverbindlich zu charakterisieren. 

(emf; vgl. A 3,91-124) 

 

 

31.10.13 (Heute vor 50 Jahren) 

Die bisher wichtigsten Ergebnisse der zweiten Konzilssession 

Am 31. Oktober 1963 enthielt die «Neue Zürcher Zeitung» einen Bericht von Hanno 

Helbling mit der Überschrift «Vorentscheid des Konzils. Erfolg der Reformfreunde», was 

Helbling mit dem Ja der Konzilsväter zur in den Debatten ausführlich entwickelten Lehre, 

nach der sich die Bischöfe «kraft göttlichen Rechts» mit dem Papst in die «volle und 

oberste Autorität über die gesamte Kirche» teilen, und dem Ja zum ständigen Diakonat 

begründete. 

Das Ja zum neuen Bischofsbild wirkte sich bezüglich des ständigen Diakonats auch 

praktisch aus: «Den Bischöfen der einzelnen Länder soll die Entscheidung darüber 

zufallen, ob die Diakone heiraten dürfen oder dem allgemeinen Eheverbot des Klerus 

unterliegen.» 

Helbling erachtete die Beschlüsse vom 30. Oktober als bisher wesentlichstes Ergebnis 

dieser Konzilssession; «sie werden darüber hinaus dem Gesamtbild des Zweiten 

Vatikanums einen entscheidenden Zug einprägen». 

Hanno Helbling weiter: «Mit aller Deutlichkeit ist nun die Absicht formuliert, der Lehre 

vom Primat des Papstes ein Gegenstück, eine ausgleichende Ergänzung zu schaffen, dem 

monarchischen das apostolische Prinzip an die Seite zu stellen. So kommt die praktische 

Tragweite der theologischen Disputation lausen über die Kollegialität der Bischöfe 

vollends zur Geltung; sie steht den Konzilsvätern selbst schon seit langem vor Augen 

auch und gerade der konservativen, kurialistischen Minderheit, die eine Schwächung der 

römischen Zentralgewalt für verderblich hält. [...]. 

Paul VI. folgt seinem Vorgänger heute in einem Hauptpunkt seines Programms: darin, 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m106155


daß er selbst, von der Spitze her, die Dezentralisierung des kirchlichen Regiments 

begünstigt. Diese Tendenz, aus der Einsicht entstanden, daß der Katholizismus engere 

Fühlungnahme, genauere Anpassung in einer weit und vielgestaltig gewordenen Welt 

suchen muß, verbindet sich ihm mit dem Plan einer Kurienreform, die einen Ausschuß 

des Episkopats an die Seite des Papstes zur obersten Leitung der Kirche berufen soll." 

 

(ufw; Hg. «Vorentscheid des Konzils. Erfolg der Reformfreunde», in: NZZ 31. Oktober 

1963, Seite a5) 

 

 

1.11.13 (Heute vor 50 Jahren) 

Das biblische Verständnis von Heiligkeit 

Am heutigen Fest Allerheiligen lohnt es sich, auf eine Rede des Fuldaer Weihbischofs Dr. 

Eduard Schick einzugehen, die dieser am 31. Oktober 1963, einen Tag vor Allerheiligen 

1963, gehalten hat. Er machte darin auf den Unterschied zwischen der Auffassung im 

Volk, die Heiligkeit meistens mit sittlicher Vollkommenheit verbindet, und dem biblischen 

Verständnis von Heiligkeit aufmerksam. Schick ging von dem alttestamentlichen Satz 

«Gott ist heilig» aus. «Von einem Menschen ausgesagt, bedeutet dementsprechend 

Heiligkeit im biblischen Sinne des Wortes den Stand eines Menschen, der von Gott aus 

der Diesseitigkeit der Welt auserwählt und berufen, als göttliches Werkzeug zu dienen, 

mit Gottes Beistand diesem seinem ‹Stande› gemäss lebt, der ein unverdientes 

Gnadengeschenk Gottes ist.» Schick sah in Abraham und dessen Nachkommenschaft die 

biblischen Vorbilder. Diese Heiligkeit oder Hinordnung auf Gott ist primär, und erst 

abgeleitet davon die sittliche Beschaffenheit., wie dies auch bei Paulus der Fall sei. Eine 

klarere Verkündigung erachtete Schick als Verbesserung, auch für die diskutierte Vorlage 

über die Heiligung. 

(ufw; AdF 1,391f) 

 

 

2.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Von Bruder zu Bruder 

Vor fünfzig Jahren, am 2. November 1963, berichtete der Jüngere der beiden Rahner-

Brüder dem Älteren zuhause in Innsbruck, was sich in Rom auf dem Konzil abspielte: 

Aber nicht nur, was war, sollte der Kirchenhistoriker Hugo Rahner SJ erfahren, der durch 

seine Parkinson-Erkrankung gesundheitlich bereits massiv eingeschränkt war, sondern 

auch wie seinem Bruder, persönlicher Berater von Kardinal Franz König und offizieller 

Peritus, dabei zumute war. 

Ein Blick also hinter die Kulissen, obwohl Karl Rahner gleich zu Beginn deutlich macht, 

«dass man keine Geheimnisse mehr erzählen kann, die nicht auch in der Presse stehen». 

Der Teamarbeiter schildert seinen Einsatz so: Texte abfassen, Vorträge halten, in der 

Theologischen Kommission arbeiten. Die Konzilsaula selber interessierte ihn wenig. 

Anonyme Zuarbeit, ohne dabei eifersüchtig auf das Copyright zu schielen, kannte Karl 

Rahner von Innsbruck her. Der Dogmatiker und Dogmenhistoriker wurde immer wieder 

um Stellungnahmen gebeten. Für den Wiener Erzbischof hatte er monatelang 

Konzilsschemata begutachtet, teilweise verrissen. Er nahm kein Blatt vor den Mund. 

In der Theologischen Kommission wurde beim Kirchenschema, aus dem später Lumen 

gentium wurde, zunehmend der belgische Theologe Gérard Philips zum Hauptakteur. Karl 

Rahner musste damit umgehen lernen, dass Textentwürfe verworfen, umgeschrieben 

oder ganz fallengelassen werden konnten. Die Erfahrung des Umsonst! 



«So, nun habe ich genug gequatscht. Hoffentlich hat es Dich nicht zu sehr gelangweilt. 

[…] Ich kann ja dann keine kirchengeschichtliche Chronik des Konzils schreiben, sondern 

nur einige private und sehr subjektive Eindrücke berichten, von denen ich hoffe, dass Du 

sie nicht als Strunzen auffassest. Es ist merkwürdig bei einem Konzil, auch wenn man 

versucht, dabei zu sein und mitzukochen (so gut man kann), es gibt bei einem Konzil 

überhaupt niemand, der sagen könnte, er steuere eindeutig, übersehe alles und habe 

alles in der Hand». 

(Andreas R. Batlogg SJ; vgl. ders.; Nikolaus Klein: Kollektive Wahrheitsfindung auf dem 

Zweiten Vatikanum. Zu einer Momentaufnahme von Karl Rahner SJ. In: StZ 137 [2012] 

579-589; sowie: Karl Rahner: «Es ist merkwürdig bei einem Konzil». Bericht und 

Ermutigung für den älteren Bruder Hugo Rahner SJ. In: StZ 137 [2012] 590-596) 

 

 

3.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Kollektive Wahrheitsfindung 

In seinem Brief vom Allerseelentag 1963 an seinen Bruder Hugo berichtet Karl Rahner SJ 

von mühsamer Kleinarbeit: Text-Tüftelei, manchmal um zu retten, was nicht 

verlorengehen sollte, manchmal um einen Kompromiss zustande zu bringen. Als 

Mitherausgeber der «Quaestiones disputatae», des «Lexikon für Theologie und Kirche» 

wie als langjähriger Mitarbeiter der Innsbrucker «Zeitschrift für katholische Theologie» 

war er es gewohnt, Texte zu redigieren und in Form zu bringen. 

«Man könnte das Konzil formal sehr gut mit Chalkedon vergleichen. Wie dort die 

Anhänger von Ephesus fürchteten, man werde Cyrill und das Ephesinum desavouieren, 

so ist es heute Salaverri, die Mehrzahl (nicht alle) der spanischen und italienischen 

Bischöfe, die meinen, man wolle das Erste Vatikanum abschaffen. Sie sind so eine Art 

papaler Monophysiten, die uns als episkopalistische Nestorianer betrachten. Aber ich 

denke doch, daß die selbstverständliche Lehre der wirklichen Kollegialität die nötige 

Mehrheit von Zweidrittel finden wird». 

Auf diese konziliengeschichtliche Reminiszenz folgt eine nüchterne Beschreibung der 

aktuellen Lage: Die Kommunikationsprozesse und die Entscheidungsfindung erweisen 

sich als komplexer als gedacht. Daraus zieht er den Schluss, man müsse anhand solcher 

Erfahrungen über die «Weise einer kollektiven Meinungsbildung und Wahrheitsfindung» 

nachdenken: «Schon vom Heiligen Geist abgesehen, wäre es interessant, anhand solcher 

Erfahrungen über die Weise einer kollektiven Meinungsbildung und Wahrheitsfindung 

nachzudenken. Es ist ein ungeheuer kompliziertes, unübersehbares und letztlich nicht 

adäquat manipulierbares System mit tausend Rückkoppelungen usw. Und es ist 

jedenfalls so, wie es sich die Römer wie Tromp usw. vorher nicht geträumt haben». 

Der spätere Artikel «Kleines Fragment ‹Über die kollektive Findung der Wahrheit›», der 

1965 in Band 6 der «Schriften zur Theologie» erschien, hat hier seinen Sitz im Leben. 

(Andreas R. Batlogg SJ; vgl. ders.; Nikolaus Klein: Kollektive Wahrheitsfindung auf dem 

Zweiten Vatikanum. Zu einer Momentaufnahme von Karl Rahner SJ. In: StZ 137 [2012] 

579-589; sowie: Karl Rahner: «Es ist merkwürdig bei einem Konzil». Bericht und 

Ermutigung für den älteren Bruder Hugo Rahner SJ. In: StZ 137 [2012] 590-596) 

 

 

4.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ergebnisse einer blockierten Kommission 

Über Allerheiligen haben die Bischöfe bis zum 4. November 1963 (italienischer Gedenktag 

des Waffenstillstandes von 1918) einige Tage «Ferien». Bischof Joseph Gargitter von 



Brixen nutzt die Zeit zur Rückkehr in sein Bistum. Von dort aus schreibt er Kardinal Julius 

Döpfner über seine Sorge im Blick auf die kommende Diskussion zum Schema über die 

Bischöfe. «Kardinal Marella, der sich immer mehr auf den ‹kurialen› Standpunkt stellt, 

hat unserer Kommission keine Gelegenheit gegeben, bisher über das Schema de 

Episcopis zu diskutieren, er hat es von ein paar Leuten seines Vertrauens umarbeiten 

lassen und hat der Kommission auch keine Möglichkeit gegeben, die Relatio von Exz. 

Carli zu sehen und dazu sich zu äussern» (Dö 524). In der Vorbereitungskommission 

seien Probleme und mögliche Lösungen umfassender bedacht worden, als dies in der 

Relatio (der offiziellen Vorstellung des Dokumentes) von Bischof Carli zu Beginn der 

Diskussion in der Konzilsaula zum Ausdruck komme. 

Es handelt sich um jene Kommission, die zwischen Dezember 1962 und November 1963 

kein einziges Mal zusammentrat … (vgl. Blogeintrag vom 1. April 2013: 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m98193). 

Am 5. November 1963 kritisiert nicht nur Gargitter selbst das Schema in der 

vorliegenden Fassung. Bischof Jean Rupp von Monaco moniert, dass der Text, den die 

Kommission verabschiedet hatte, noch vieles Wertvolle enthalten habe, das gekürzt 

worden (durch «römische Kürze» abgelöst worden) sei (vgl. AS 2/4,455). Bischof Pablo 

Correa León von Cúcuta/Kolumbien beanstandet zu Beginn seiner Rede, mehr als die 

Hälfte der Kommissionsmitglieder seien für die Redaktion des Textes nicht gehört worden 

(vgl. AS 2/4,462). Bischof Frans Simons von Indore bezeichnet dies als Skandal, der, wie 

er befürchtet, vielen Vätern wie ein Symbol der kurialen Methode erscheint (vgl. AS 

2/4,500). 

(emf) 

 

 

5.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Streit um die bischöfliche Vollmacht 

«Als Nachfolgern der Apostel steht den Bischöfen in den ihnen anvertrauten Diözesen von 

selbst jede ordentliche, eigenständige und unmittelbare Gewalt [postestas: Vollmacht] 

zu, die zur Ausübung ihres Hirtenamtes erforderlich ist», so wird es im Dekret über die 

Hirtenaufgabe der Bischöfe in der Kirche Christus Dominus heissen (CD 8). Diese 

Auffassung ist in der Konzilsaula nicht unumstritten und wurde etwa durch den Bischof 

Carli, dem Berichterstatter der dieses Dekret vorbereitenden Kommission, in die Nähe 

einer irrigen Auffassung gerückt. 

Die Bischöfe reagieren darauf heftig. Nicht bestritten wird, dass der Römische Pontifex 

das Recht hat, sich gewisse Rechte und Entscheidungen zu reservieren. Ausgeschlossen 

wird aber, dass die bischöfliche Vollmacht prinzipiell eine nur (vom Papst) konzedierte, 

zugestandene Vollmacht ist. Dies wird u.a. am 5. November 1963 durch Bischof Pablo 

Correa León von Cúcuta/Kolumbien betont, der wohl nicht zuletzt auch deswegen 

moniert, dass die Kommissionsmitglieder entgegen dem Konzilsreglement für den Text 

der Relatio nicht konsultiert wurden (vgl. AS 2/4,462-464). Auch Bischof Hermann 

Schäufele von Freiburg i.Br. pocht auf die ursprünglichen und nicht konzedierten 

Vollmachten der Diözesanbischöfe (vgl. AS 2/4,495-497). Er spricht im Namen von 

weiteren deutschsprachigen und skandinavischen Bischöfen. Unterzeichnet haben seine 

Rede auch der St. Galler Bischof Hasler und der Basler Bischof Franziskus von Streng. 

(emf) 

 

 

6.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 



Die Prinzipien kirchlicher Ordnung – Subsidiarität 

Am 6. November 1963 hielt Kurienkardinal Augustin Bea SJ zum ersten Kapitel des 

damaligen Schemas «Über die Bischöfe und die Verwaltung der Diözesen», das in das 

dritte Kapitel der Kirchenkonstitution Eingang finden sollte, im wahrsten Sinne des 

Wortes eine Grundsatzrede. 

Als oberstes Prinzip hat zu gelten, dass die Kirche ein lebendiger Leib ist, «auferbaut 

durch die Verschiedenheit der Glieder». Die Kirche wird auferbaut nicht einfach nur durch 

die Hierarchie, sondern durch die Tätigkeit aller Glieder, «die freie Wesen sind». 

Weil die Kirche aber auch eine sichtbare Gesellschaft ist, ist sie mit Papst und und dem 

Kollegium der Bischöfe auch hierarchisch gegliedert. Weitere Organisationsformen «unter 

der Leitung des Heiligen Geistes» wie Patriarchate, Kirchenprovinzen und 

Bischofskonferenzen haben darin auch ihren Platz. 

«Wie aber in jeder Gesellschaft, so gilt auch in der Kirche das Subsidiaritätsprinzip, dem 

zufolge es nicht Aufgabe der Autorität ist, sich in den Dingen, die die einzelnen Glieder 

selbst leisten können, an deren Stelle zu setzen, sondern eben nur ergänzend und 

helfend dort einzugreifen, wo sie ihren Aufgaben nicht gerecht werden können». Damit 

redete Bea eindeutig gegen eine Zentralisierung. Dies bedeutete nun, wie er später in der 

Rede ausführte, dass die Bischöfe alle Vollmachten ausüben sollten, die ihnen mit der 

Bischofsweihe und als Glied des Bischofskollegiums zukommen. 

Den Anklagen gegen Herrschsucht, Zentralismus, Kurialismus usw. soll nicht mit leeren 

Redensarten oder beschwichtigenden Worten begegnet werden, sondern «mit Ehrfurcht 

vor jeder rechtmässigen Zuständigkeit aller untergeordneten Stellen, im besonderen aber 

vor der der Bischöfe». 

(ufw; AdF 2,355–359) 

 

 

7.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Gesucht: ein Instrument der Kollegialität 

Beherzt umsetzen, was in der Kirchenkonstitution im Grundsatz entschieden ist: dafür 

treten die Bischöfe in der Diskussion über das Dekret über das Bischofsamt ein. In der 

Woche vom 5. bis 8. November 1963 meldet sich eine ganze Reihe Bischöfe zu Wort, die 

ein wirksames Organ für die Kollegialität der Bischöfe postulieren. 

Kardinal Bernard Alfrink von Utrecht spricht von einer Art Zentralorgan aus Bischöfen der 

Weltkirche, das nicht identisch mit dem Kollegium der Bischöfe und auch nicht dessen 

parlamentarische Vertretung sei, wohl aber Zeichen der kollegialen Leitung der Kirche 

und das Instrument, durch das die kollegiale Leitung der Kirche ausgeübt werden könne. 

So könne die kollegiale höchste Vollmacht in der Kirche auch ausserhalb eines 

Ökumenischen Konzils zum Ausdruck kommen. Ein solches zentrales Organ stelle die 

Einheit der Kirche dar und fördere in gewisser Weise die Zentralisierung der 

Kirchenleitung, was dann nicht ohne Sinn sei, wenn durch die Bischofskonferenzen 

andererseits eine gewisser Dezentralisierung herbeigeführt werde. Für das Verständnis 

der Römischen Kurie folge daraus, dass sie ihren Ort nicht zwischen dem Römischen 

Pontifex und den Bischöfen habe, sondern im Dienst des Bischofskollegiums stehen 

werde (vgl. AS 2/4,479-481). 

Bischof Herculanus van der Burgt nennt dieses Organ am 7. November 1963 einen 

«Senat» und sieht darin ein einzigartiges Instrument einer gesunden Dezentralisierung 

und einer starken Einheit. Ein solcher Senat könne bereits während des Konzils 

eingesetzt werden (vgl. AS 2/4,592-594). Ähnliche Intentionen vertreten Kardinal Achille 

Liénard (vgl. AS 2/4,445f) und Bischof Hermann Schäufele, dieser auch im Namen von 



zwei Schweizer Bischöfen (vgl. AS 2/4,495-497). 

(emf; siehe auch Konzilsblog vom 14. April 2013 zu einer Intervention von Kardinal 

Laurean Rugambwa am 8. November 1963 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m98996) 

 

 

8.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Duell in der Konzilsaula 

Der erste Satz kommt noch harmlos daher. Der Kölner Kardinal Joseph Frings schliesst 

sich am 8. November 1963 der bereits von anderen geäusserten Meinung an, in dem 

besprochenen Dekret solle ein erstes Kapitel über das Bischofskollegium handeln. 

Schonungslos benennt Frings dann aber die schwelenden Konflikte im Hintergrund. Er 

wisse zwar, dass die Befragung zu diesem Thema (am 30. Oktober 1963) nur eine 

indikative Bedeutung habe. Er bitte aber darum, dass ein fast einmütiger Konsens der 

Konzilsväter in dieser Sache nicht als nichtig behandelt werde. Es sei nicht an 

Konzilskommissionen, nach der Konzilsdebatte ein neues Urteil über die bereits 

behandelte Sache zu fällen, als ob ihnen eine Wahrheit zu eigen wäre, die anderen 

verborgen sei. Die Kommissionen seien Instrumente des Konzils und müssten den Willen 

der Väter ermitteln und ausführen. 

Danach geht Frings zu direkter Kritik am Heiligen Offizium über, «dessen Vorgehen in 

vielen Hinsichten nicht unserer Zeit entspricht, der Kirche Schaden zufügt und vielen ein 

Skandal ist». An dieser Stelle wird applaudiert. Frings baut nun zwar eine Würdigung der 

schwierigen Aufgabe des Heiligen Offiziums ein, fordert dann aber, es dürfe über 

niemanden das Urteil fällen, bevor dieser nicht gehört worden sei. 

In einem dritten Punkt postuliert Frings, die Zahl der Bischöfe in der Kurie zu verringern, 

weil das Bischofsamt nicht dazu da sei, eine Person zu ehren, sondern ein Dienst sei. 

«Wer zum Bischof geweiht wird, sei Bischof und nichts anderes». Viele Aufgaben in der 

Kurie könnten durch Laien wahrgenommen werden (vgl. AS 2/4,616–618). 

Wenig später steht Kardinal Alfredo Ottaviani am Rednerpult. Er verwahrt sich gegen die 

Kritik am Heiligen Offizium und erinnert daran, dass dessen Vorsitzender der Summus 

Pontifex sei (so dass Kritik am Offizium einer Kritik am Papst gleichkommt). Mit Blick auf 

die Befragung vom 30. Oktober beanstandet er, die Fragen seien nicht der Kommission 

für die Glaubenslehre vorgelegt worden und deswegen nicht optimal gewesen. Damit 

greift er implizit die Moderatoren an. Schliesslich werde durch manche Voten zum Thema 

Kollegialität der Primat des Papstes geschmälert – ein harter Vorwurf gegen zahlreiche 

Vorredner. 

(emf) 

 

 

9.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ökumenische Geduld unter Hochdruck 

Am 9. November 1963, es war ein Samstag, notiert Jan Willebrands in seinem Tagebuch, 

dass sein Mitarbeiter Jean-François Arrighi um 12 Uhr 30 telefonisch eine Mitteilung 

erhielt, wonach bereits am Mittwoch oder Donnerstag der kommenden Woche das 

Schema De Oecumenismo diskutiert werden solle. Nun musste es schnell gehen: die 

entsprechenden Vorarbeiten waren schnellstmöglich zu erledigen. Für den unermüdlichen 

Sekretär des Einheitssekretariates Willebrands bedeutete dies inhaltlich-theologische, 

aber auch «diplomatische» Arbeit. Denn wenig später rief Kardinal Amleto Cicognani an. 

Diesem missfiel der nun bestehende Zeitplan (der dann übrigens doch nicht eingehalten 



wurde). Zudem wollte er selbst die einführende «Relatio» halten, in der der Text den 

Konzilsvätern präsentiert wurde. Als Vorsitzender der Kommission für die Ostkirchen 

befand er sich in einer Art natürlicher Konkurrenz zum Einheitssekretariat, da sich beide 

für die Arbeit des Konzils hinsichtlich der Beziehungen zwischen westlichem und 

östlichem Christentum verantwortlich wussten. Insbesondere die Frage nach den unierten 

Kirchen stellte hier einen Reibungspunkt dar – auch innerkatholisch war es noch ein 

weiter Weg bis zur katholisch-orthodoxen Erklärung von Balamand 1993, derzufolge in 

Gegenwart und Zukunft der Uniatismus kein gangbarer Weg der Einheit der Kirchen mehr 

sein kann (der französische Text der Erklärung findet sich unter 

http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/ch_orthodox_docs/rc_pc

_chrstuni_doc_19930624_lebanon_fr.html)  

(Michael Quisinsky; vgl. Wi 75; A 307-309) 

 

 

10.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Omnium ecclesiarum urbis et orbis mater et caput 

Am 10. November 1963 nahm Papst Paul VI. die Lateranbasilika, als «omnium 

ecclesiarum urbis et orbis mater et caput» die eigentliche Bischofskirche des Bischofs von 

Rom, in Besitz. Auch Jan Willebrands, der Sekretär des Sekretariats zur Förderung der 

Einheit der Christen, feiert den Gottesdienst mit. Ob er nur für den Bischof von Rom 

betet? 

Vor und v.a. nach dem Gottesdienst ist sein Tag angefüllt mit zahlreichen Gesprächen, 

die sich um das Schema De Oecumenismo drehen. Die Lage ist kompliziert: da gibt es 

Strittiges zwischen Orthodoxen und unierten Kirchen, es stehen Kompetenzfragen 

zwischen den Kardinälen Bea vom Einheitssekretariat und Cicognani von der Kommission 

für die orientalischen Kirchen im Raum, und bei alledem gilt es auch eine schwierige 

«psychologische Situation» (Wil 76) zu berücksichtigen, in die einige der beteiligten 

Personen durch ebendiese komplizierte Lage hineingeraten sind. Willebrands gibt 

«Schadensbegrenzung» als Maxime aus («limiter les dégâts»: ebd. 75). 

Ist dies wenig? Willebrands geht einen kleinen, mühsamen, aber notwendigen Schritt auf 

dem «Weg der Kirche von Rom, die den Vorsitz in der Liebe führt gegenüber allen 

Kirchen», wie es Papst Franziskus unmittelbar nach seiner Wahl am 13. März 2013 

(http://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/march/documents/papa-

francesco_20130313_benedizione-urbi-et-orbi_ge.html) formulierte. Was fast fünfzig 

Jahre nach Paul VI. Papst Franziskus anlässlich seiner Inbesitznahme der Kathedra des 

Bischofs von Rom am 7. April 2013 

(http://www.vatican.va/holy_father/francesco/homilies/2013/documents/papa-

francesco_20130407_omelia-possesso-cattedra-laterano_ge.html) predigte, beschreibt 

durchaus auch den spirituellen Hintergrund der ökumenischen Aktivitäten Willebrands: 

«Ein grosser deutscher Theologe, Romano Guardini, sagte, dass die Geduld Gottes auf 

unsere Schwäche antwortet und dies die Rechtfertigung unserer Zuversicht, unserer 

Hoffnung ist (vgl. Glaubenserkenntnis, Würzburg 1949, S. 28). Das ist wie ein 

Zwiegespräch zwischen unserer Schwachheit und der Geduld Gottes. Ein Dialog – wenn 

wir diesen Dialog führen, schenkt er uns Hoffnung». 

(Michael Quisinsky) 

 

 

11.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Kollegialität im Garten Gethsemane 

http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/ch_orthodox_docs/rc_pc_chrstuni_doc_19930624_lebanon_fr.html
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/ch_orthodox_docs/rc_pc_chrstuni_doc_19930624_lebanon_fr.html
http://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/march/documents/papa-francesco_20130313_benedizione-urbi-et-orbi_ge.html
http://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/march/documents/papa-francesco_20130313_benedizione-urbi-et-orbi_ge.html
http://www.vatican.va/holy_father/francesco/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130407_omelia-possesso-cattedra-laterano_ge.html
http://www.vatican.va/holy_father/francesco/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130407_omelia-possesso-cattedra-laterano_ge.html


Am 8. November 1963 diskutierten die Konzilsväter über die beiden ersten Kapitel des 

Dokuments De episcopis. Dabei ging es auch um die Kollegialität der Bischöfe. Kardinal 

Ottaviani, Chef der römischen Glaubenskongregation, vertrat in seiner Rede vor den 

Konzilsvätern ernsthaft die Ansicht, die Apostel hätten nicht kollegial gehandelt. Mit 

«zähem Widerstand» gegen die «neue» Lehre von der Kollegialität der Bischöfe meinte 

Ottaviani gegen alles sein zu müssen, was als Schwächung des päpstlichen Absolutismus 

erschien. Der dänische Lutheraner, Kristen Ejner Skydsgaard, Professor für Dogmatik an 

der Universität von Kopenhagen, der als Konzilsbeobachter die Diskussion mitverfolgte, 

sprach im Anschluss daran mit einem katholischen Priester über die Ansicht Ottavianis. 

Nach einem Schweigen hat dieser unbekannte Priester Skydsgaard ein kleines Bild des 

Gekreuzigten gegeben, auf dessen Rückseite er schrieb: «Die Apostel handelten kollegial 

im Garten Gethsemane, wo sie alle den Herrn im Stich liessen.» Skydsgaard vermerkt in 

seinen Aufzeichnungen, dass sich hinter dieser Eingebung eine tiefe Wahrheit befinde, 

denn ohne die Dimension der Verweigerung, des Scheiterns und des Kreuzes sowie der 

Auferstehung, des Beschenktseins, der grundlosen Liebe Gottes, werde das Geheimnis 

der Kirche nicht verstanden. 

(Giancarlo Collet) 

 

 

12.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Amtszeitbeschränkung für Bischöfe? 

Mehr als ein Viertel der europäischen Bischöfe ist zur Zeit des Konzils älter als 75 Jahre. 

Zu dieser Schätzung hat Kardinal Léon-Joseph Suenens gute Gründe, denn er favorisiert 

am 12. November 1963 eine Amtszeitbeschränkung der Bischöfe. Das sei eine delikate 

Angelegenheit, denn niemand sei ein guter Richter in eigener Sache. Suenens referiert 

zunächst Gegenargumente. Eines davon will das Verhältnis des Bischofs zu dem ihm 

anvertrauten Gottesvolk vom Prinzip der Unauflöslichkeit einer Ehe her verstehen. 

Suenens nimmt allerdings kein Blatt vor den Mund: Wenn das so sei, dann sei die 

Konzilsaula voll von manchmal sogar zwei oder dreimal geschiedenen Bischöfen. 

Um sein Votum zu begründen, weist Suenens darauf hin, dass die Aufgabe eines Bischofs 

anspruchsvoller geworden sei und neue Dimensionen erhalten habe. Zudem sei die Welt 

schnelllebiger geworden. All das verlange, dass der Bischof stets wachsam sei, auf neue 

Herausforderungen zu antworten – und dafür müsse er die nötige Kraft haben. 

Denselben Gedanken hatte Suenens schon in der Vorbereitungskommission zum Konzil 

eingebracht. In seinen Erinnerungen schreibt er, er habe vorher ein Veni Sancte Spiritus 

gebetet und sich innerlich schon auf das Schlimmste gefasst gemacht. Seinem Vorschlag 

sei eine Totenstille gefolgt, und das anschliessende Votum sei eindeutig negativ 

ausgefallen. In der üblichen Teepause danach sei er sich vorgekommen wie ein 

Pestkranker. «Weil ich es nicht wagte, jemanden zu kompromittieren, indem ich um 

Sympathie für meine Verwegenheit bettelte, habe ich diese Tasse Tee in einer Ecke 

getrunken … bis zum Bodensatz, die Augen auf ein Stück Würfelzucker gerichtet, das sich 

hartnäckig weigerte, sich aufzulösen» (Su 51). 

In der Konzilsaula bleibt Döpfner jedoch nicht ganz allein. Unter anderen spricht sich 

auch Erzbischof Corrado Mingo von Monreale für eine Amtszeitbeschränkung aus (vgl. AS 

2/4,715-717). Er fügt an, dass sie aber nicht rückwirkend angewandt werden könne. 

Henri de Lubac notiert: «On rit» (Lu 2,19). 

Die Amtszeitbeschränkung für Bischöfe wurde durch Papst Paul VI. mit dem Motu Proprio 

Ecclesiae Sanctae 1966 eingeführt. 

(emf) 



 

 

13.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Bischöfe mit entlegenen Titelkirchen 

Der Status von Weih-/Auxiliar- und Titularbischöfen ist schon auf dem Konzil umstritten. 

Die neu erkannte Bedeutung der Bischofsweihe reibt sich mit den eingeschränkten 

Vollmachten, welche den Auxiliarbischöfen verliehen ist, worauf Weihbischof Joseph 

Reuss hinweist (vgl. AS 2/5,32-34). Es scheint problematisch zu sein, dass die 

Auxiliarbischöfe durch die Bischofsweihe zwar dem Bischofskollegium angehören, jedoch 

nicht den Bischofskonferenzen (vgl. Gerald McDevitt: AS 2/5,71). 

Eine andere Frage ist die pastorale Notwendigkeit und die Art der Partizipation an der 

Leitungsverantwortung in einer Diözese. Der afrikanische Bischof Tchidimbo plädiert 

dafür, grosse und komplexe Bistümer, die einen Auxiliarbischof erforderlich scheinen 

lassen, lieber zu teilen (vgl. AS 2/5,24). Der französische Weihbischof Jacob Le Cordier 

von Paris beschreibt seinen eigenen Status als eine Mischform: Er ist ein Auxiliarbischof 

mit stabilem Domizil, mit allen Vollmachten, die notwendig und opportun sind, um diesen 

Teil des Bistums zu leiten. Ziel sei es, die Nähe des Bischofs und die Einheit des 

pastoralen Handelns in einer Stadt wie Paris zu gewährleisten. Er wirbt dafür, dafür eine 

neue juridische Figur zu entwickeln (vgl. AS 2/5,25f). 

Dem lateinischen Brauch der Titularkirche können manche nicht viel abgewinnen. 

Ironisierend meint Weihbischof McDevitt, die meisten Titularbischöfe hätten ihre Sitze 

irgendwo in der Wüste, aber daraus folge nicht, dass sie Stimmen seien, die (nur) in der 

Wüste rufen dürften (vgl. AS 2/5,72). Problematisiert wird vor allem, dass lateinische 

Weihbischöfe auf im Orient gelegene Titularbistümer geweiht werden (vgl. AS 2/4,739). 

Mehrfach wird die Gewohnheit kritisiert, Personen aus Gründen der Ehrung zu 

Titularbischöfen zu weihen. Erzbischof Franz Zak von St. Pölten schliesst sich darin den 

Kardinälen Frings und Döpfner an und gibt selbst das schriftliche Votum ab, das 

Bischofsamt dürfe nicht als blosses Ornament, das zur Vermehrung der Würde verliehen 

wird, angesehen werden «Das Sakrament ist für die Menschen da!» (AS 2/5,21). 

(emf) 

 

 

14.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Die komplexe Frage der Bischofskonferenzen 

Bischöfe aus über 40 Ländern bringen in die Konzilsaula schon mehr oder weniger 

ausgeprägte Erfahrungen aus ihren Bischofskonferenzen mit. Andere Bischöfe kennen die 

Institution noch nicht oder nur auf dem Papier. Entsprechend gemischt sind die 

Reaktionen auf das Kapitel über die Bischofskonferenzen, das vom 12. bis 15. November 

1963 in der Konzilsaula diskutiert wird. Auch die Mehrheit der Konzilsväter, die sich für 

die Bedeutung der Kollegialität ausspricht, ist sich nicht einig, wie diese Kollegialität sich 

regional konkretisieren sollte. 

Auf der einen Seite stehen Bischöfe, welche die Bischofskonferenzen mit einer juridisch 

bindenden Vollmacht ausgestattet sehen wollen. So sieht Kardinal Joseph Ritter in 

legislativen Kompetenzen der Bischofskonferenzen ein geeignetes Instrumente für eine 

Dezentralisierung (vgl. AS 2/5,44). Zwei weitere Stimmen werden morgen noch 

ausführlicher zu Wort kommen. 

Auf der anderen Seite stehen die Gegner der Kollegialität, die jede Form der kollegialen 

Amtsausübung von Bischöfen als Bedrohung des päpstlichen Primates und des 

Zentralismus ansehen, wie auch jene, die sich um die Freiheit der einzelnen 



Diözesanbischöfe sorgen. Zudem macht sich bemerkbar, dass die Bischöfe Erfahrungen 

aus Bischofskonferenzen mitbringen, deren Entscheidungen nicht juridisch bindend sind. 

Das gilt für den indischen Bischof Valerian Gracias von Bombay (vgl. AS 2/5,39) ebenso 

wie für Kardinal Joseph Frings, der aus den langjährigen Erfahrungen der deutschen 

Bischofskonferenz Bedenken gegen eine juridisch bindende Kompetenz der 

Bischofskonferenzen ableitet. Das Vertrauen, dass eine moralische Bindung der 

Diözesanbischöfe an die Entscheidung der Mehrheit genügen würde, zeigt sich auch in 

den Aufzeichnungen von Dom Helder Camara (vgl. CaLe 1,335f). 

(emf; vgl. A 3,170-180; Klaus Winterkamp: Die Bischofskonferenz zwischen „affektiver“ 

und „effektiver Kollegialität“. Münster: LIT, 2003 [Studien zur systematischen Theologie 

und Ethik 43], 289) 

 

 

15.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Nicht nur ein «debating-club» 

Bei der Auseinandersetzung über den Status von Bischofskonferenzen halten, wie gestern 

gesehen, nicht wenige Bischöfe einen beratenden Status für ausreichend. Auf der 

anderen Seite stehen engagierte Wortmeldungen, die für die Bischofskonferenzen eine 

gesetzgebende Vollmacht fordern. Der melkitische Bischof Elias Zoghby sieht darin die 

unverzichtbare Vorbedingung für einen Dialog mit den orthodoxen Kirchen. Unter dieser 

Rücksicht könne das Konzil «kein anderes Modell der Kirchenleitung vorlegen als das 

synodale mit wirklichen und wirksamen Bischofskonferenzen. Von lediglich beratenden 

Konferenzen zu sprechen zu sprechen, heisst von vornherein die Tür zu weiterem Dialog 

schliessen» (AS 2/5,236). 

Bischof Eugène D’Souza von Bhopal/Indien sieht die Bischofskonferenzen unter dem 

Auftrag der Inkulturation. Da aber Inkulturation nicht in der Anpassung nur an sekundäre 

Umstände bestehe, sondern eine viel tiefgreifendere Beachtung der jeweiligen Kulturen 

verlange, müssten die Bischofskonferenzen eine grössere Bedeutung erhalten. 

«Da es sich so verhält, ehrwürdige Brüder, ist es für jeden einsichtig, dass die 

Konferenzen eines juridischen Status bedürfen. Wenn sie rein beratende Versammlungen 

sind, die keine wirklich gesetzgebende Vollmacht besitzen, haben umsonst gearbeitet, die 

sie errichteten. Wir hoffen stark, man werde bei einer Revision des Kodex festhalten, 

dass die Kirche in verschiedenen wichtigeren Punkten nicht durch ein gleichförmiges 

Recht geleitet werden soll, sondern den Konferenzen geboten wird, selber in kluger Weise 

vorzugehen. Klar ist auch, dass die einzelnen Bischöfe in diesen Punkten zu einer auf 

demokratische Weise getroffenen Entscheidung stehen müssen. Denn jedes Reich, in sich 

selbst uneins, wird zerfallen. Wenn die Bischöfe die Konferenz aus Individualismus 

paralysieren oder sie auf einen blossen Debattierklub (‹debating-club›) reduzieren, wird 

nichts anderes übrigbleiben, als dass sie wiederum von Rom aus nach einem 

gleichförmigen Recht geleitet werden, und so werden wir bald zurückkehren zum Status 

quo vor dem Konzil» (AS 2/5,295; Übersetzung nach Ko 92-95). 

 

 

16.11.2013 (Heute vor 40 Jahren) 

Drängende Appelle zu ersten Schritten 

Ein Organ für die Mitwirkung der Bischöfe in der Leitung der Gesamtkirche: konziliare 

Wortmeldungen zu diesem Thema wurden bereits vor einigen Tagen erinnert. Lässt man 

die ganze Palette der entsprechenden Voten Revue passieren, so wird deutlich, wie ernst 

es den Konzilsvätern damit ist. Sie stellen nicht nur Ideen in den Raum, sondern machen 



Vorschläge zur praktischen Umsetzung – bis dahin, dass erste Schritte schon während 

des Konzils erwartet werden (vgl. Bischof Herculanus van der Burgt: AS 2/4,593). 

So postuliert Kardinal Franz König nicht nur ein eigenes Kapitel über die Zusammenarbeit 

der Bischöfe mit und unter dem Römischen Pontifex in der Leitung der Gesamtkirche 

(vgl. AS 2/4,478f; sowie im Text des Dekretes CD 4-7). Er will darin auch festgehalten 

sehen, wie die Bischöfe mit dem Römischen Pontifex in der Leitung der Gesamtkirche 

zusammenarbeiten können. Sein Vorschlag ist, dass der Papst die Vorsitzenden der 

Bischofskonferenzen ein oder zweimal im Jahr zusammenruft und ihren Rat hört und in 

jenen Angelegenheiten, die die gesamte Kirche betreffen, ihre Urteile erbittet. So könne 

eine wahrhafte Kommunikation und Einheit zwischen dem Zentrum und der Peripherie 

entstehen. Ganz ähnlich hält Bischof Maxim Hermaniuk es für sinnvoll, dass ein solches 

Organ aus Delegierten von allen Bischofskonferenzen zusammengesetzt sein solle (vgl. 

AS 2/4,515). 

Die Ideen werden ventiliert und klären sich dabei auch schon. Bischof Alejandro Olalia 

von Lipa/Philippinen formuliert die Idee einer neuen übergeordneten Kongregation (vgl. 

AS 2/4,497-499), ähnlich wie Erzbischof Florit (vgl. AS 2/4,559-564). Kardinal Giacomo 

Lercaro hält dies für eine unzureichende Teillösung. Weder die Berufung von einzelnen 

Bischöfen in die Kongregationen noch die Errichtung einer 13. Kongregation schaffe das 

Problem aus der Welt, das ein den Papst unterstützendes Organ für die Regierung der 

Gesamtkirche fehle (vgl. AS 2/4,618-621). 

(emf) 

 

 

17.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Das letzte Versagen wird schlimmer sein als das frühere 

Gegen eine «Verhöhnung des Konzils» tritt Bischof Eugène D’Souza von Bhopal/Indien 

auf und meint die Missachtung der Abstimmungsergebnisse vom 30. Oktober 1963. Er 

verbindet damit ein Votum zur Kurienreform. Wie soll sie aussehen? Die Textvorlage 

schlägt vor, dass einige Bischöfe zu Mitgliedern oder Beratern der römischen 

Kongregationen ernannt werden. Für D’Souza ist das noch «kein grosser Schritt, keine 

tiefgreifende Reform. […] Wenn 2200 Bischöfe, die aus der ganzen Welt zum 

ökumenischen Konzil hier versammelt sind, gewissen Pressuren nur schwer widerstehen 

können, was werden dann die wenigen Bischöfe ausrichten, die man künftig auf die 

verschiedenen römischen Kongregationen verteilen will. Und das letzte Versagen wird 

schlimmer sein als das frühere». 

Zudem plädiert D’Souza für mehr Freiheiten der Ortskirchen. «Einige von uns fürchten, 

eine grössere Vollmacht der Bischöfe könnte die Einheit der Kirche gefährden. […] Als ob 

die Dezentralisation der Einheit widerspräche! […] Sind wir Bischöfe des 20. Jhs. denn so 

gefährlich? Haben wir etwa kein Bewusstsein von unserer Verantwortung gegenüber der 

Kirche? Sind wir nicht etwa fähig zu beurteilen, was den Kirchen, die uns anvertraut sind, 

zum Wohle gereicht? […] Gerade in den Gebieten, wo die Kirche von schwierigen Fragen 

bedrängt wird, sind sich die Hirten immer mehr bewusst, dass diese Probleme nur 

deshalb kaum gelöst werden können, weil Gesetz und Praxis einander nicht entsprechen, 

weil, damit ich es einmal in aller Deutlichkeit ausspreche, das für den ganzen Erdkreis 

gleichförmige Kirchenrecht in diesen Ländern der Buchstabe ist, der tötet». 

Die Vorsteherschaft der römischen Kirche sei hochzuschätzen, werde aber durch die 

Praxis der römischen Kurie in Verruf gebracht: «wenn man gegen jemanden eine Strafe 

verhängt, ohne dass er gehört wurde; wenn gegen einen angesehenen Autor mit 

allgemeinen Worten ein Verdacht erhoben wird, ohne dass genau erklärt wird, was an 



ihm zu tadeln ist, was aber vielleicht auch zu loben; wenn allgemeine Richtlinien erlassen 

werden, die örtlichen Verhältnissen nicht angepasst wurden; wenn ein Vorschlag, den die 

Bischöfe einer Kirchenprovinz oder auch einer ganzen Nation reiflich erwogen haben, mit 

dem lakonischen Bescheid ‹nicht brauchbar› von Rom zurückgewiesen wird». 

(emf; vgl. AS 2/4,636-638; Übersetzung nach AdF 2,372-375). 

 

 

18.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Der Polemik ein Ende setzen: der Beginn der Ökumenedebatte 

«Historischer Tag. Man wird mit De oecumenismo beginnen», so kennzeichnet Congar 

den 18. November 1963 in seinem Tagebuch (Co 1,538). Ein Teil des Vormittags wird 

allerdings noch mit Frage der Liturgiekonstitution verbracht, bevor Kardinal Cicognani 

und Bischof Joseph Martin die Einführungen (Relationes) in den Text des 

Ökumenedekretes geben. Dabei erläutert Bischof Martin den Perspektivenwechsel von 

der traditionellen Betonung des Trennenden (das allen bewusst ist und darum im Dekret 

nicht ausführlich zu erinnern ist) hin zur Wahrnehmung der gemeinsamen Grundlage, die 

dann Basis für weiterführende Gespräche werden kann (vgl. AS 2/5,476). 

In den darauffolgenden Reden kommen die konträren Standpunkte unmissverständlich 

zur Sprache. «Obwohl hier 3000 Personen versammelt sind, würde man eine Fliege 

fliegen hören» (Co 1,540), notiert Congar während der Rede von Kardinal Ernesto Ruffini. 

Dieser problematisiert den Begriff Ökumene für die zwischenkonfessionellen Beziehungen 

und sieht die Lösung der Kirchenspaltungen darin, dass die nichtkatholischen Christen 

zur römisch-katholischen Kirche zurückkehren. Während er bei den getrennten 

orientalischen Christen viel Gemeinsames erkennt, haben die in Spaltungen zerrissenen 

Protestanten nach seiner Auffassung nur wenig aus dem alten katholischen Glauben 

bewahrt (vgl. AS 2/5,528-530). 

Etwas später würdigt Kardinal Joseph Ritter von St. Louis ähnlich wie Congar das 

historische Ende der Gegenreformation und ihrer unsäglichen Polemiken. Umso mehr 

drängt er darauf, dass der konziliare Text alle verletzenden Formulierungen meiden möge 

und auch den Titel «Kirche» nicht verweigern möge (vgl. AS 2/5,536-538). Kardinal 

Joseph Quintero von Caracas/Venezuela will, dass die eigene Verantwortlichkeit für die 

Kirchenspaltungen bekannt und eine Vergebungsbitte ausgesprochen wird (vgl. AS 

2/5,538f). 

(emf) 

 

 

19.11.1963 (Heute vor 50 Jahren) 

Der historischen Wahrheit nicht ausweichen, auch wenn sie bitter ist 

Wie eine Art neue Erbsünde werden in den Missionsgebieten die Folgen der 

Kirchenspaltung in ihrer ganzen Schädlichkeit erlitten, so äussert der tansanianische 

Kardinal Laurean Rugambwa am 19. November 1963 in der Konzilsaula (vgl. AS 2/5,555-

557). Deswegen habe man in seiner Heimat die Ökumenische Bewegung schon in ihren 

früheren Phasen begrüsst. Umso mehr würdigt er den konziliaren Schritt zur Ökumene 

und unterstreicht die Notwendigkeit der Erneuerung der Kirche und das Bemühen um 

Zusammenwirken mit anderen Christen. 

Bischofskoadjutor Arthur-Léon Elchinger von Strasbourg (vgl. AS 2/5,562-566) drängt 

auf die ehrliche Aufarbeitung der Geschichte. Er zitiert dafür Papst Leo XIII., der bei der 

Eröffnung des Vatikanischen Archivs gesagt habe, die historische Wahrheit sei 

anzuerkennen, auch wenn sie bitter sei. 



Elchinger scheut sich nicht, in dieser Hinsicht mit drei Beispielen sehr konkret zu werden: 

Im Ursprung der Spaltungen des 11. wie des 16. Jahrhunderts stünden Einsichten in 

Grundwahrheiten der göttlichen Offenbarung, die auf katholischer Seite z.T. auch von 

Hirten der Kirche geringgeschätzt worden seien. 

In den Anfängen der Ökumenischen Bewegung seien die Katholiken, die sich darin hätten 

engagieren wollen, angefeindet worden, u.a. sogar der Purpurträger Kardinal Mercier in 

seinem Dialog mit dem Anglikaner Halifax. 

Schliesslich sei es problematisch, dass nichtkatholische Exegeten sich grösserer Freiheit 

erfreuen könnten als katholische Exegeten, wie z.B. Pater Lagrange mit der Bibelschule 

in Jerusalem. 

Die Rede Elchingers endet mit dem Plädoyer, Einheit dürfe nicht mit Uniformität 

verwechselt werden. Darum sei es legitim, wenn nichtkatholische Christen denselben 

Glauben in ihren Lehraussagen anders ausdrücken oder in anderen Riten und Gebeten 

vollziehen. 

(emf) 

 

 

20.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Eintreten in die Ökumenische Bewegung 

Eine kleine, aber höchst bedeutsame Veränderung schlagen mehrere Konzilsväter, u.a. 

Erzbischof Casimiro Morcillo Gonzales von Saragossa am 20.11.1962, vor. Statt der 

Überschrift «Prinzipien eines katholischen Ökumenismus» solle das erste Kapitel 

«Katholische Prinzipien des Ökumenismus» heissen. Im lateinischen Text geht es nur um 

einen Buchstaben: «De Oecumenismi Catholici Principiis» wird zu «De Catholicis 

Oecumenismi Principiis». 

In der Sache geht es darum, ob die römisch-katholische Kirche in ihrer Wende zur 

Ökumene einen neuen, katholischen Ökumenismus begründet und somit abseits der 

bereits bestehenden Ökumenischen Bewegung bleibt, oder ob sie von ihre eigenen, 

katholischen Prinzipien herkommend sich auf die bestehende Ökumenische Bewegung 

einlässt. In der Tat hatten vor dem Konzil manche Vertreter der Ökumenischen 

Bewegung befürchtet, dass die römisch-katholische Kirche die Ökumenische Bewegung 

links liegen lassen könnte, um einen eigenen Sonderweg zu fahren. Dass die Überschrift 

des 1. Kapitels tatsächlich verändert wurde und im Endtext nun von den katholischen 

Prinzipien des Ökumenismus spricht, ist ein eindeutiges Bekenntnis dazu, dass die 

römisch-katholische Kirche die Ökumenische Bewegung anerkennt und sich in sie einfügt. 

Erzbischof Morcillo drängt nicht zuletzt deswegen darauf, weil dies den Intentionen des 

Konzils weit besser entsprechen würde, insofern es «sooft dies nur irgend möglich ist, 

schon Bestehendes anerkennen und stärken will». Statt einen zweiten Ökumenismus zu 

begründen, sei es besser, mit der schon bestehenden ökumenischen Bewegung 

zusammenzuarbeiten. 

(emf; vgl. AS 2/5,606-608) 

 

 

21.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Das Verhältnis zum Judentum 

Die Neuausrichtung der katholischen Kirche in Sachen Religionsfreiheit und in der 

Beziehung zum Judentum waren zweifellos im Konzil eine Hauptfrage; die schliesslich 

nach langem Ringen verabschiedeten Texte vielleicht sogar das wichtigste Resultat des 

Konzils, mit weitreichenden Folgen auf andere Texte. 



Was die Diskussion betraf während des Konzils betraf, stiessen Textvorschläge von 

Kardinal Bea nicht nur auf den Widerstand des Staatssekretariats (aus politischen 

Gründen), sondern vor allem auch der Glaubenskongregation (aus ekklesiologischen 

Gründen). 

Der Promotor einer Neudefinition der katholischen Kirche gegenüber dem Judentum, 

Kardinal Bea, liess aber gemäss dem ausdrücklichen Wunsch von Johannes XXIII. nicht 

locker und wurde dabei auch von Paul VI. unterstützt. Ein neuer Anstoss für Bea bildete 

auch die 1963 einsetzende Polemik durch Rolf Hochhuts «Der Stellvertreter», in dem Pius 

XII. angeklagt wird, zu wenig für die Juden getan zu haben. Hier wollte Kardinal Bea Pius 

XII. ausdrücklich in Schutz nehmen (so ein Tagebucheintrag eines Konzilstheologen vom 

19. November 1963). 

Beides, die Frage der Religionsfreiheit und der Beziehung zum Judentum waren im 

November 1963 Diskussionspunkte in der Generalkongregation. Am 21. November 1963 

wurden schliesslich die drei ersten Kapitel des Ökumenismusschemas als 

Diskussionsgrundlage angenommen, damit aber die zwei nachfolgenden Kapitel über die 

Religionsfreiheit und das Judentum abgetrennt bzw. auf später verschoben. Das löste 

Enttäuschung aus, auch wenn Kardinal Bea am 2. Dezember 1963 diese Verschiebung 

damit zu begründen versuchte, dass einzig die für eine ausführliche Diskussion fehlende 

Zeit Grund für die Verschiebung gewesen sei. 

(ufw; A 3, 321–336) 

 

 

22.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Die Ermordung John F. Kennedys 

Die Ermordung John F. Kennedys, des ersten römisch-katholischen Präsidenten der 

Vereinigten Staaten, am 22. November 1963, war das Ereignis von grösster 

internationaler Bedeutung während der zweiten Konzilssession. Sie löste auch unter den 

Konzilsvätern grösste Emotionen aus. Wer weiss, ob Kennedy, wenn er länger als 

Präsident der Vereinigten Staaten hätte wirken können, die Zuspitzung des Vietnam-

Konfliktes verhindert hätte? 

Paul VI., der am 4. Oktober 1965 in seiner Rede vor der Vollversammlung der UNO auf 

Worte Kennedys zurückgriff («Die Menschheit muss dem Krieg ein Ende setzen, oder der 

Krieg wird der Menschheit ein Ende.»), kannte diesen seit 1939 und empfing ihn am 2. 

Juli 1963 in Privataudienz – das erste Zusammentreffen eines modernen Papstes, der 

dem Fortschritt optimistisch gegenüberstand (so war Montini 1969 von der Mondlandung 

fasziniert), mit dem jungen und dynamischen Vertreter eines neuen Amerikas. 

Zwei Tage nach der Ermordung Kennedys würdigte Paul VI. im Angelus die Verdienste 

Kennedys für das Wohl der Menschheit und wies darauf hin, dass es immer noch eine 

Fähigkeit zum Bösen in der Welt gebe und die öffentliche Ordnung und der Friede 

bedroht seien. Die Fähigkeit zum Bösen decke auf, «wie nötig die Gnade Gottes, seine 

Barmherzigkeit und seine Vergebung sind». 

Die Schweizer Bundesräte waren sich einig, dass es sich beim Mord an Kennedy um 

einen «Schlag» für die gesamte freie Welt handle. Aber in einer Sondersitzung 

diskutierten sie intensiv, ob ein Bundesrat – damals reisten die Bundesräte höchst selten 

ins Ausland – an der Abdankung teilnehmen soll oder nicht. Wegen des Empfindens des 

Schweizer Volkes und der ganzen Welt wurde schliesslich Bundesrat Friedrich Traugott 

Wahlen entsandt, der als erster amtierender Schweizer Bundesrat amerikanischen Boden 

betrat und an einem Staatsbegräbnis im Ausland teilnahm. 

(ufw; A 3, 591; Er 117, 119, 180; Markus Häfliger: «Sollen wir gefühllos erscheinen?», 



in: NZZ 13. November 2013, S. 13.) 

 

 

23.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ökumenische Demut – mit konkreten Folgen 

Reform und Erneuerung sind zwei Worte, welche die Konzilsväter zum Thema Ökumene 

häufig in den Mund nehmen. Unterschiedliche Akzente legen sie bei der Frage, was genau 

der Erneuerung bedarf. 

Das ist zum einen die Einstellung zu den nichtkatholischen Christen, denen mit Liebe und 

einem Sinn für Gerechtigkeit zu begegnen ist. Zudem muss ein echtes Bemühen 

wachsen, die anderen Christen besser zu verstehen (Erzbischof Charles de Provenchères, 

Aix-en-Provence: AS 2/5,568). 

Demut und Liebe sind bei mehreren Rednern Thema, und zwar auch in dem Sinne, dass 

eine demütigere Haltung gegenüber der Wahrheit eingenommen werden müsse. Um 

Demut wirbt Kardinal Rugambwa mit dem Hinweis auf den Gabecharakter des Glaubens. 

Dank sei Gott aber nicht nur für die eigenen Gaben zu sagen, sondern auch für das, was 

sich bei anderen an Gutem finde (vgl. AS 2/5,555f). Nach Erzbischof Gabriel Garrone 

vertreibt die ökumenische Liebe die «traurigen Folgen und Überreste der vergangenen 

armseligen Streitigkeiten», die er mit «Schmarotzern» vergleicht, weil sie die eigene 

Wahrheitserkenntnis beeinträchtigen. Denn die Gefahr sei, dass Aspekte der Wahrheit 

nur deswegen nicht anerkannt werden, weil sie von den anderen treu bewahrt worden 

sind. Die ökumenische Liebe befähigt dazu, diesen Schatz erneut anzuerkennen. Sie 

entfacht jene «Armut, die dem Glauben wesentlich ist und durch die im Glauben die 

verblendende Haltung des Besitzes ausgeschlossen wird». 

Davon spricht auch Bischofskoadjutor Arthur-Léon Elchinger, wenn er darauf hinweist, 

dass die Erforschung der Wahrheit während der irdischen Pilgerschaft nie an ein Ende 

gelangt. Ökumenisch gesehen ermöglicht dies einen gegenseitigen Freundschaftsdienst, 

zusammen die Wahrheit je mehr zu suchen (vgl. AS 2/5,564-566). 

Angesprochen wird auch die Ebene des konkreten kirchlichen Lebens, so wenn Erzbischof 

Charles de Provenchères eine Erneuerung des Gottesdienstes, der Institutionen und in 

vieler Hinsicht auch der theologischen Lehre postuliert (AS 2/5,568f). Kardinal 

Rugambwa fordert die «Ausmerzung abergläubischer Elemente, damit der Name Christi 

nicht geschmäht werde» (AS 2/5,557). 

(emf) 

 

 

24.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Das gemeinsame Haus aller Christgläubigen 

Von einem weiten Herz der Kirche (im Sinne von Jes 60,5) geht Bischof Angelo Jelmini, 

Administrator der Diözese Lugano, aus, als er in den ersten Tagen der Diskussion über 

die Ökumene das Wort im Namen der Schweizer Bischöfe ergreift. Niemand trete in die 

Kirche ein, der nicht schon irgendwie in der Kirche lebe. Die Kirche sei nicht eine in sich 

geschlossene, sondern eine auf die Dimensionen der gesamten Menschheit offene 

Gesellschaft. Die Worte des Jesaja würden Wirklichkeit von Jesus Christus her, der Alpha 

und Omega des ökumenischen Geistes sei. «Die Kirche ist entweder Kirche Christi, oder 

sie ist nichts, so dass die Kirche Christi bereits in einer gewissen Weise alle, die an 

Christus glauben, umfasst, und schon das gemeinsame Haus aller Christgläubige ist. Sie 

ist rein aus der Gegenwart Christi, befleckt aus unseren Spaltungen» (AS 2/5,600f). Die 

Fülle der Einheit stamme aus der Gegenwart Christi, sie müsse, wie das Schema richtig 



sagt, besser zur Sichtbarkeit kommen. Solche Einheit dürfe aber nicht Uniformität sein, 

sondern Einheit in Vielfalt. 

Darum sei es zu begrüssen, dass das Schema von der nötigen Erneuerung spreche. 

Notwendig sei nicht nur die Umkehr der Herzen, sondern auch die Erneuerung der 

menschlichen, kirchlichen, lateinischen Strukturen der Kirche im Sinne des 

Aggiornamento. 

Im Bereich der Ökumene möchte Jelmini die Christ- bzw. Altkatholiken erwähnt sehen. 

Ausserdem solle nicht nur von den Juden, sondern auch von den Muslimen gesprochen 

werden, und von allen, die an Gott glauben und wegen ihres Glaubens Verfolgung 

erleiden. Schliesslich solle von der Religionsfreiheit nicht nur der einzelnen Menschen, 

sondern auch der Gemeinschaften gesprochen werden. 

(emf) 

 

 

25.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

«Hierarchie der Wahrheiten» – oder: vom Glaubenssinn einer «Konzilsmutter» 

Zu den zentralen «Konzilsmetaphern» gehört die Rede von der «Hierarchie der 

Wahrheiten». An deren Formulierung war mit dem Churer Dogmatiker Johannes Feiner 

ein Schweizer Konzilstheologe unmittelbar beteiligt, daneben auch der elsässische, in 

Basel lehrende protestantische Theologe Oscar Cullmann. So erinnert sich Thomas F. 

Stransky, während des Konzils Mitarbeiter des Einheitssekretariats und später Rektor des 

Tantur Ecumenical Institute: «In der Pensione Castel Sant‘Angelo unterhielten sich Oscar 

Cullmann, einige andere (nichtkatholische) Beobachter, Gregory Baum vom 

Einheitssekretariat und Johannes Feiner über die ‹Hierarchie der Wahrheiten› in 

verschiedenen Kirchen als ein Thema für den Dialog. Feiner überreichte seinem Freund 

Erzbischof Andrea Pangrazio (Görz/Gorizia) dazu einen bereits fertig redigierten Text. 

Pangrazio benutzte diesen fast wörtlich für seine Rede in aula am 25. November 1963) 

[…] Fünfundzwanzig Jahre später […] erzählte Pangrazio, dass seine Idee in einem 

unvergesslichen Kommentar ihren Ursprung hat, den seine Mutter ihm gegenüber 

machte, als er ein junger Priester war, natürlich in einer weniger technischen Sprache». 

Zwar war die Aufmerksamkeit der Welt am 25. November 1963 auf Washington 

gerichtet, wo die Trauerfeier für den ermordeten Präsidenten John F. Kennedy stattfand. 

Dies schmälert aber keineswegs die langfristige Bedeutung der Rede Pangrazios – und 

damit des Glaubenssinnes seiner Mutter und mit ihr vieler gläubiger Katholikinnen und 

Katholiken: der Ausdruck «‹Hierarchie› der Wahrheiten» fand Eingang in das 

Ökumenismusdekret (UR 11). 

Michael Quisinsky (vgl. Thomas F. Stransky: Paul VI and the Delegated Observers/Guests 

to Vatican Council II. In: Paolo VI e l’ecumenismo. Colloquio internazionale di studio 

Brescia 25-26-27 settembre 1998 (Pubblicazioni dell’istituto Paolo VI 23). Brescia 2001, 

118-158, 147; vgl. auch Markus Enders: Hierarchie der Wahrheiten. In: Mariano Delgado 

(Hrsg.); Michael Sievernich (Hrsg.): Die grossen Metaphern des Zweiten Vatikanischen 

Konzils. Ihre Bedeutung für heute. Freiburg i.Br. 2013, 120-137) 

 

 

26.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Dem Ärgernis der gegenseitigen Vorwürfe ein Ende setzen 

Ein Bischof macht seinem Herzen Luft. Im Hintergrund steht, was er in der Konzilsaula 

gar nicht ausspricht, sondern nur schriftlich abgibt: Er – es handelt sich um Weihbischof 

Stephen Leven der Diözese San Antonio/Texas – spricht aus einer 27jährigen pastoralen 



Erfahrung in einer Region, wo Katholiken in der Minderheit sind. In den 35 Jahren seines 

Priesterseins sei er alltäglich den Dialog mit Orthodoxen und Protestanten gewohnt 

gewesen. Implizit schwingt hier eine Ratlosigkeit darüber mit, wie unbekümmert manche 

Bischöfe in der Konzilsaula ohne jegliche ökumenischen Erfahrungen (so beklagt Leven 

Vorurteile gegen «Nichtkatholiken, die sie vielleicht nie gesehen haben») weitreichende 

Voten und Urteile über die Ökumene treffen. Darum beginnt Levens Konzilsrede am 26. 

November 1963 mit den Worten: «Jeden Tag wird es klarer, dass wir den Dialog nicht 

nur mit den Protestanten, sondern auch unter uns Bischöfen nötig haben». 

Dieser Stossseufzer bezieht sich auf Angriffe gegen jene Bischöfe, die sich für eine 

anerkennende Rede über die nichtkatholischen Christen und Kirchen einsetzen: «Ohne 

Aufhören beschuldigen sie uns in dieser Versammlung, als wiesen jene Prälaten, die sich 

durch einen deutlichen Augenschein genötigt fühlen, die Gaben des Heiligen Geistes in 

anderen kirchlichen Gemeinschaften anzuerkennen, den Glauben zurück und 

verursachten ein grosses Ärgernis». 

Jenen Stimmen, welche vor den Gefahren und Nachteilen der ökumenischen Bewegung 

warnen, hält er vor, es müsse ganz einfach für eine bessere Vorbereitung der Gläubigen 

gesorgt werden. Offenkundig spricht hier ein Bischof, der die (wenig gestalteten) 

pastoralen Verhältnisse in manchen traditionell katholischen Ländern eher befremdet 

anschaut. Demgegenüber verteidigt er die Katholiken in jenen Kontexten, in denen sie in 

ständiger Berührung mit den Nichtkatholiken stehen: sei seien gute Katholiken, den 

Bischöfen, der Kirche und dem Papst treu, und ausserdem: «Nicht wir haben die 

Arbeiterklasse verloren». 

Vor diesem Hintergrund bittet Weihbischof Leven seine «verehrten Brüder im Konzil, dem 

Ärgernis der gegenseitigen Vorwürfe ein Ende zu setzen». 

(emf; AS 2/6,64-66) 

 

 

27.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Eher das Gemeinsame denn das Trennende vertiefen 

«Es gibt einige Konzilsväter, die so reden, als gäbe es in der ganzen Bibel nur den 

einzigen Text Mt 16,18: ‹Du bist Petrus, und auf diesen Felsen will ich meine Kirche 

bauen›. Sie ermahnen uns, als ob wir gegen Petrus und seine Nachfolger wären oder als 

wünschten wir den Glauben unserer Gläubigen zu schwächen und den Indifferentismus 

zu fördern» (AS 2/6,64), so seufzt der gestern schon zitierte Weihbischof Stephen Leven. 

In der Tat verweisen in der Ökumenedebatte jene Bischöfe, die der Ökumene reserviert 

gegenüberstehen, wiederholt auf das Papstamt. Jesus Christus, so wird es Kardinal 

Ruffini am Ende der Debatte mit wünschenswerter Deutlichkeit zum Ausdruck bringen, 

hat nur eine Kirche gegründet, welche die römische Kirche ist, deren Fundament und 

Haupt, von Christus dem Herrn eingesetzt, der Summus Pontifex ist. Diese Sachlage ist 

nach Meinung mancher Konzilsväter so evident, dass es mit den Nichtkatholiken nicht 

viel zu besprechen gibt. Entsprechende Voten werden am 21. November 1963 von 

Erzbischof Enrico Nicodemo von Bari und Bischof Luigi Carli von Siena (vgl. AS 2/5,683-

685; 691-693) vorgetragen, wobei Carli – als implizite Kritik an der Abstimmung über die 

Kollegialität – unterstreicht, dass die anderen Apostel dem Petrus als untergeordnete 

Mitarbeiter gegeben wurden. 

Ohne die Differenzen in der Auffassung gerade auch der Kirchenstrukturen zu verkennen, 

postulieren viele Konzilsväter jedoch für einen anderen Weg: Der maronitische Erzbischof 

Ignace Ziadé mahnt, das erste Prinzip der Ökumene müsse lauten: «Zwischen den 

Christen ist eher das Gemeinsame denn das Trennende zu vertiefen» (AS 2/5,675). 



Entsprechend war der Text anfangs von Bischof Joseph Martin von Rouen eingeleitet 

worden: Es gehe nicht darum, ein Lehrbuch vorzulegen, in dem die Liste der 

Lehrunterschiede aufgelistet würde, sondern man wolle auf die Suche nach der 

gemeinsamen Grundlage gehen, auf der der Dialog aufgebaut werden könne (vgl. AS 

2/5,473.476). Daran erinnert Erzbischof Lorenz Jaeger: «Daher ist es angemessen, dass 

wir nicht wieder und wieder jenes, was uns trennt, wiederholen, sondern dass wir von 

dem ausgehen, was uns verbindet» (AS 2/5,760). 

(emf) 

 

 

28.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Von den anderen lernen 

Trotz Verbotes wird in der Konzilsaula immer wieder applaudiert. Weihbischof Leven etwa 

vor zwei Tagen erntete Applaus für seine pointierte Rede. Am 28.11.1963 erhält der 

indische Bischof Eugène D’Souza Applaus, weil er sich angesichts der langen Rednerliste 

auf zwei Sätze beschränkt. Den vorbereiteten Text gibt er schriftlich ab – eine sehr 

lesenswerte Wortmeldung. 

Sie beginnt mit der Kindheitserinnerung an eine Formel, die die katholischen Schüler 

gesungen hätten: «Catholics, catholics, ring the bell; protestants, protestants, go to 

hell». Ein solcher Hochmut sei leider kein Monopol der Missionsgebiete gewesen. Darum 

begrüsse er, dass das vorliegende Ökumeneschema zur Bekehrung der Herzen und zur 

Demut aufrufe. Eine solche Demut aber müsse auch einschliessen, was er eine 

intellektuelle Demut nennen wolle. 

In der Konzilsaula heisse es oft, man müsse den Nichtkatholiken die wahre und 

vollständige kirchliche Lehre darbieten. Damit beanspruchen die Katholiken, die ganze 

Wahrheit zu besitzen. Zwar sei es richtig, dass die katholische Kirche den Glauben 

unversehrt bewahrt habe. Doch es sei zu fragen, ob sie immer die richtigen 

Verhältnisbestimmungen gewählt, alles hinreichend beleuchtet und die Akzente immer 

angemessen gesetzt habe. Objektiv betrachtet seien diese Fragen negativ zu 

beantworten. 

Die Gründe dafür sucht D’Souza auf psychologischer Ebene und in einer ungesunden 

Polemik. In den Kontroversen seien den Thesen jeweils Antithesen entgegen gestellt 

worden, die ihrerseits dann aber überspannt und mit Einseitigkeiten behaftet seien. 

Eben deswegen bedürfe es der Demut, die auch bereit ist, vom anderen zu lernen. 

Gelernt habe man schon z.B. von der protestantischen Bibelbewegung und von der 

orthodoxen Liturgie. Im Lernen von den anderen «werden wir Traditionen aufgeben, die 

lediglich einer bestimmten theologischen Schule oder einer nationalen Eigenart oder 

einem religiösen Orden eigen sind und die wir allenthalben mit der Tradition [im 

Lateinischen gross zu schreiben] verwechselt haben. Und gewisse periphere und 

gefühlsselige ‹Devotiönchen›, die bis jetzt in der Kirche florieren, werden dem 

Wesentlichen weichen müssen. So wird der Ökumenismus am doktrinalen Aggiornamento 

der Kirche teilhaben» (AS 2/6,197). 

(emf) 

 

 

29.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Die schon bestehende Gemeinschaft und das schon mögliche Zusammenwirken 

Die schon bestehende Gemeinschaft zwischen den Kirchen hebt Bischof Maurice Baudoux 

hervor. Im Anschluss an den 1963 vorliegenden Text nennt er sie noch nicht 



vollkommen, aber gleichwohl real (vgl. auch im Endtext UR 3) und begründet diese 

bereits bestehende Gemeinschaft mit der Taufe. 

Nicht wenige Bischöfe bekunden in der Konzilsaula darüber hinaus, dass sie bereits in 

realen ökumenischen Beziehungen stehen. Erzbischof Jean Zoa von Yaoundé/Kamerun 

bekennt: «Wir freuen uns, dass wir in Afrika in diesen letzten Jahren brüderlich mit den 

Protestanten zu Versammlungen und Beraten zusammengekommen sind» (AS 2/6,67). 

Auf dem Gebiet der praktischen Zusammenarbeit berichtet Bischof Franz Hengsbach von 

einem gemeinsamen Projekt im Ruhrbistum Essen, wo Katholiken und Nichtkatholiken in 

einem «kon-konfessionellen» Zusammenwirken gemeinsam für bessere soziale 

Bedingungen der Arbeiter einstanden (vgl. AS 2/6,87f). 

Für ein gemeinsames Wirken der Christen tritt mit Entschiedenheit Erzbischof Valerian 

Gracias von Bombay ein. Er bezieht sich auf eine Aussage des vorgelegten Textes zur 

«Einheit in Liebe». Das gefalle ihm sehr, doch werde nicht hinreichend erklärt, «dass der 

offenste Weg zur Einheit das gemeinsame Handeln im Dienst der Armen ist. Gewiss ist 

die theologische Arbeit notwendig, aber das gemeinsame Handeln löst viele Hindernisse» 

(AS 2/6,68f). Er nutzt die Gelegenheit, die gravierenden Dimensionen von Armut und 

Unterernährung in der Welt vor Augen zu führen. 

(emf) 

 

 

30.11.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Ende der Toleranz Gottes gegen unsere Spaltungen 

Die Ökumenediskussion und die zweite Konzilsperiode neigen sich dem Ende zu. 

Samstag/Sonntag wird pausiert, am 2.12. nochmals debattiert, danach werden die 

Schlussfeierlichkeiten folgen. 

Im Rückblick auf die Ökumenediskussion lässt sich feststellen, dass verhältnismässig 

wenig Grundsatzkritik erfolgt. Manche Konzilsväter melden Bedenken an und warnen vor 

den Gefahren der Ökumene, doch insgesamt findet die Konzilsvorlage zur Ökumene eine 

gute Aufnahme. Bald nach Beginn der Debatte werden die ersten drei Kapitel mit nur 86 

Gegenstimmen als Diskussionsgrundlage angenommen. 

Viele Bischöfe verspüren die Dringlichkeit des ökumenischen Anliegen. Der Erzbischof von 

Westminster John Heenan deklariert in der Konzilsaula feierlich, dass die Bischöfe von 

England und Wales in der Vorlage eine Weisung für die Zukunft erkennen und den 

Christen den getrennten Brüdern in der Heimat die Bereitschaft zum Dialog zusagen (vgl. 

AS 2/5,610f). Dies verbindet Heenan mit dem Wunsch nach einer Konzilsempfehlung für 

den regionalen und nationalen Dialog. 

Dass die Stunde der Ökumene gekommen ist, meint auch Bischof Jean Rupp von Monaco. 

Er zählt verschiedene Hinsichten auf, in denen die Anliegen der anderen Kirchen zu 

würdigen sei, etwa die Wertschätzung des Bischofsamtes bei den Anglikanern oder die 

Anerkennung der Transzendenz Gottes bei evangelischen Theologen wie Karl Barth. Vor 

allem aber warnt Bischof Rupp: «Hüten wir uns, dass nicht die Toleranz Gottes gegen 

unsere Spaltungen bald ein Ende hat, insofern diese Spaltungen weniger entschuldbar 

sind als in früheren Zeiten, als noch ein Mangel an gesellschaftlicher Freiheit, die 

geographische Entfernung und eine unüberwindliche gegenseitige Unkenntnis herrschten. 

Fürchten wir Gott, indem wir weitergehen und nicht indem wir zurückgehen» (AS 

2/6,324). 

(emf) 

 

 



1.12.2013 (Weiteres) 

New frontiers – Kennedy und das Konzil 

Der Kandidat blickt in die untergehende Sonne Kaliforniens: «Heute Abend stehe ich hier 

und schaue gen Westen, wo einst die äusserste Grenze unserer Möglichkeiten lag. Von 

einem Land kommend, das sich dreitausend Meilen hinter mir ausstreckt, gaben die 

Pioniere der alten Zeit ihre Sicherheit [...] auf, um hier im Westen eine neue Welt zu 

errichten. [...] Heute stehen wir an der Schwelle zu einer neuen Pioniergrenze [new 

frontier] […]. Jenseits dieser Grenze warten unentdeckte Gebiete der Wissenschaft und 

des Raumes, ungelöste Probleme von Krieg und Frieden, uneroberte Nester von Ignoranz 

und Vorurteil, unbeantwortete Fragen von Armut und Überfluss». 

Dieses Zitat aus der Rede, mit der John F. Kennedy seine Nominierung als US-

Präsidentschaftskandidat annahm und das Leitmotiv seines legendären Wahlkampfes 

1960 vorstellte, erinnert an jene gesellschaftliche Aufbruchsstimmung («Golden sixties»), 

in der auch das Zweite Vatikanische Konzil stattfand. Mit ihm hat die Kirche sich eine 

neue Pioniergrenze gesetzt: den unendlichen Horizont des universalen Heilswillens 

Gottes. Ihre pastorale Welt-Mission besteht seither in einer permanenten 

Selbstentgrenzung auf diesen je grösseren Horizont. 

Papst Johannes XXIII. zufolge führt das zu einer «Erweiterung der Dimensionen der 

Caritas», wie er in einer Begegnung mit Architekten sagte: «Das Konzil möchte 

Dimension der Liebe ausweiten auf all die vielfältigen Erfordernisse und Bedürfnisse der 

Völker». In kongenialer Weise zu dieser new frontier hatte der Katholik Kennedy, dessen 

Ermordung sich in diesen Tagen zum fünfzigsten Mal jährt, zu Beginn des Konzils seinen 

Wunsch zum Ausdruck gebracht, es möge die «kühnsten Hoffnungen und Träume von 

einer weltweiten Erneuerung der Brüderlichkeit und Liebe und der Errichtung eines 

dauerhaften Friedens» erfüllen – Ambivalenzen inbegriffen. 

(Christian Bauer) 

 

 

2.12.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Vergebungsbitte 

Karikierend nimmt am letzten Tag der Ökumenedebatte Weihbischof Thomas G. Muldoon 

von Sydney den Wunsch nach einer Vergebungsbitte auf, die viele Konzilsväter im 

Anschluss an Papst Paul VI. geäussert hatten. Einige Konzilsväter, so der Australier, 

pochten darauf, dass alle Bischöfe des ganzen Erdkreises auf die Knie fallen und 

öffentlich ihre Schuld und die Schuld ihrer Väter bekennen sollen, um demütig die 

Vergebung von allen Nichtkatholiken zu erbitten. Paul VI. jedoch habe lediglich erwogen, 

dass man von den Brüdern Vergebung erbitten könnte, falls ihnen von den Katholiken 

Ungerechtigkeit widerfahren wäre (vgl. AS 2/6,343). Muldoon fügt an, er empfehle jenen 

Konzilsvätern, welche die Last der Vergehen so stechend empfänden, zu einem guten 

Beichtvater zu gehen. 

Noch in derselben Konzilssitzung erwidert der Abtpräses der englischen 

Benediktinerkongregation Christopher Basil Butler recht scharf, es könne sein, dass man 

in Australien noch nicht vernommen habe, wie es um die Christenheit Europas im 16. 

Jahrhundert bestellt war, doch hätten gelehrte Katholiken diese Sache studiert und es sei 

sehr notwendig, die Schuld der Katholiken nicht zu verbergen (vgl. AS 2/6,358f). Für 

Butler ist das aufrichtige Eingeständnis der eigenen Sünden ein wichtiges Moment der 

geistlichen Ökumene. 

Henri de Lubac würdigt in seinem Tagebuch die sehr schöne Intervention von Butler, der 

über sein vorbereitetes Manuskript hinausgegangen sei, um «einigen Eseleien, die man 



kurz vorher hörte», zu antworten (Lu 2,54). 

Mit einem abschliessenden Votum von Kardinal Augustin Bea, der eine Berücksichtigung 

der verschiedenen Voten verspricht und zudem die Vorbereitung eines Ökumenischen 

Direktorium ankündigt, enden die Sitzungen der zweiten Konzilsperiode. 

(emf) 

 

 

3.12.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Erstattung von Raubgut 

Von der Ökumene nach Trient, so könnte man den Übergang vom Ende der 

Ökumenedebatte am 2. Dezember zur Gedächtnisfeier an den 400. Jahrestag der 

Beendigung des Konzils von Trient kurz zusammenfassen. Bei diesem ausserkonziliaren 

Gedenkanlass sprechen neben Kardinal Giovanni Urbani zwei Laienauditoren, Jean 

Guitton und Vittorino Veronese, deren Reden allerdings kein grosses Echo erhalten. «Er 

hat wie ein Konzilsvater, nicht wie ein Laie gesprochen», so hört Yves Congar über die 

Rede von Jean Guitton, die er selbst als zu akademisch und optimistisch empfindet, 

obwohl er insgesamt froh ist, dass überhaupt ein Laie gesprochen hat (vgl. Co 1,586). 

Schliesslich wird das Motu proprio Pastorale munus verlesen. Es handelt sich um eine 

Auflistung von 40 Vollmachten der Bischöfe. Der Titel spricht davon, dass diese 

Vollmachten ihnen «konzediert» werden. Der Text selbst bleibt in dieser Hinsicht 

ambivalent. Die Stimmen derer (z.B. Kardinal Suenens), die im Vorfeld dafür eingetreten 

waren, dass nicht von der Verleihung von Vollmachten die Rede sein dürfe, weil es um 

ursprüngliche Vollmachten der Bischöfen gehe, waren vergeblich geblieben. «Die 

kurialistische Formel hat triumphiert», kommentiert Henri de Lubac (Lu 2,54). Yves 

Congar schreibt: «Schliesslich hat man heute Morgen die Liste der Kompetenzen 

verlesen, die der Papst den Bischöfen zugesteht: ‹concidemus›, ‹impertimur›. In 

Wahrheit gibt er nur – mehr schlecht als recht – einen Teil dessen zurück, was er ihnen 

über die Jahrhunderte hinweg geraubt hat» (Co 1,586). 

(emf; vgl. A 3,371-374) 

 

 

4.12.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Eine denkwürdige Stunde mit Balthasar Fischer 

Die Schlussabstimmung über die Liturgiekonstitution am 4. Dezember 1963 wurde durch 

das Zweite Deutsche Fernsehen in einer Eurovisionssendung live aus dem Petersdom 

übertragen. Während der Generalsekretär des Konzils, Erzbischof Pericle Felici, die 

Liturgiekonstitution in lateinischer Sprache vorlas, kommentierte Balthasar Fischer für die 

Zuschauer an den Fernsehapparaten: 

«Sie alle erleben mit uns eine denkwürdige, kirchengeschichtliche Stunde. Eine 

innerkirchliche Bewegung, die vor einem halben Jahrhundert bei uns in Mitteleuropa 

aufgebrochen ist, kommt in dieser Stunde zu ihrem Ziel. Was zunächst nur wenigen 

undeutlich vorschwebte, was dann mehr und mehr – nicht zuletzt bei uns in Deutschland 

– in den Herzen anwuchs, wird nun auf der Ebene einer Konzilskonstitution von mehr als 

2000 Konzilsväter bejaht, vom Papst bestätigt, zum Gemeingut der Kirche. Einer jener 

ersten Pioniere der Liturgischen Bewegung, der 1960 verstorbene belgische Benediktiner 

Lambert Beauduin, hat das Ziel dieser Bewegung […] in das schlichte Sätzchen gekleidet: 

‹Die Liturgie muss demokratisiert werden›. Er wollte sagen: Liturgie darf nicht etwas 

sein, was hoch und fern über den Köpfen der Gläubigen schwebt, dem sie als stumme 

Zuschauer ‹beiwohnen› […]. ‹Die ganz kleinen Leute›, sagt Pater Lambert im gleichen 



Zusammenhang, das ganze heilige Volk Gottes muss wieder aus den eigentlichen 

Reichtümern leben lernen, die in unserer Mitte gefeiert werden. In den 50 Jahren seitdem 

hat man mit immer brennenderer Deutlichkeit erkannt, dass dieses Ziel nur zu erreichen 

ist, wenn eine verständige und grosszügige Reform der Liturgie dem Volke Gottes die oft 

allzu engen Türen zu den Reichtümer wieder weit auftut.» 

(Birgit Jeggle-Merz; Quelle: Andreas Heinz: Das «Konzilstagebuch» des 

Liturgiewissenschaftlers Balthasar Fischer [† 2001]. Eindrücke und Gedanken eines 

Zeitzeugen. In: LJ 62 [2012] 229-259, hier: 246) 

 

 

5.12.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Wunder der Technik 

«Inter mirifica technicae artis, so beginnt das ‹Dekret über die sozialen 

Kommunikationsmittel›. Das sozialste darunter brauchen Kardinäle im Kampf mit den 

Vatikanbehörden (siehe Bischofspower), den Tischfernsprecher W 48 von Siemens. Er 

verleiht Gesprächen Gewicht. Der Apparat aus schwarzem Bakelit wiegt zweieinhalb Kilo. 

Klackernd quittiert ein elektromechanischer Schalter die richtige Betätigung der 

Nummernwahlscheibe. Nach dem Gespräch kann der Anrufer seine Wut abreagieren, 

indem er den Hörer auf die Gabel knallt. Sie erträgt alles, sie duldet alles, wie die Liebe 

im ersten Korintherbrief. Spätere Telefone haben keine Gabel mehr und lassen den 

Fernsprechenden mit seinen Gefühlen allein. Deshalb rechnet der Vatikan Telefone nicht 

zu den sozialen Kommunikationsmitteln.» 

(aus: Artikel: Mit dem Zweiten glaubt man besser, in: Christ & Welt Ausgabe 42/2012; 

ab) 

 

 

6.12.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Eine unerwartete Ankündigung 

Das im Auditorium verteilte Manuskript der grossen Abschlussrede von Paul VI. vom 4. 

Dezember 1963 endete mit Äusserungen des Montini-Papstes über aktuelle Fragen den 

Episkopat betreffend. 

Nach 35 Minuten aber war diese Rede noch nicht zu Ende, sondern Paul VI. machte die 

überraschende Ankündigung, dass er im Januar 1964 ins Heilige Land fahre: Er wolle ein 

Pilger in der Heimat Jesu sein, um dort für einen glücklichen Abschluss des Konzils zu 

beten, auch für die Erneuerung der Kirche, für die getrennten Brüder zwecks Einigung, 

für den Frieden in der Welt und für das Heil der Menschen. Dieser unerwartete Schluss 

der Rede wurde mit grossem Applaus quittiert. 

Wir können uns heute, nach den vielen Pastoralreisen von Johannes Paul II., kaum mehr 

vorstellen, was diese Ankündigung bedeutete: Seit dem Einmarsch der Piemontesen in 

Rom am 20. September 1870 verstanden sich die Päpste bis zum Lateran-Vertrag im 

Jahre 1929 als Gefangene des Vatikans. Nicht Pius XII. oder Johannes XXIII. nutzten die 

neue Bewegungsfreiheit, sondern Paul VI., der als erster Papst alle fünf Kontinente 

bereisen sollte und ein Flugzeug bestieg. 

Mit der Wahl des Heiligen Landes als erstes Reiseziel setzte Paul VI. einen 

programmatischen Anfang, dort, wo das Christentum seinen Anfang genommen hatte. 

Angesichts der nicht immer einmütigen Konzilsverhandlungen machte er mit der 

Ankündigung vom 4. Dezember 1963 klar, sich auf die Wurzeln des Glaubens und die 

Ursprünge der Kirche zurückzubesinnen. Der Reiseverlauf schliesslich machte deutlich, 

dass es auch um das wichtige Konzilsziel der Ökumene ging, wie wir später noch sehen 



werden. 

(ufw; A 3, 386; Er 86–88) 

 

 

7.12.2013 (Im Fokus des Konzils) 

Nuancen der Promulgationsformel 

Zwei Dokumente werden am Ende der zweiten Konzilssession verabschiedet. Bereits vor 

deren Beginn war die Frage gestellt worden, wie die Verabschiedung erfolgen solle. 

Genauer ist es die Frage, mit welcher Formel der Papst die Dokumente promulgieren 

würde. Würde er allein seine eigene Autorität beanspruchen, oder den Akt der 

Promulgation in kollegialer Gemeinschaft mit den Konzilsvätern vollziehen? 

Auf dem I. Vatikanischen Konzil vollzog der Papst allein die Promulgation, nachdem er 

dem Text des Konzils zugestimmt hatte. Das II. Vatikanisches Konzil war in den 

bisherigen Diskussionen für die Kollegialität der Bischöfe eingetreten. Deswegen notiert 

Döpfner am 15. November 1963, es bedürfe einer «Verbesserung der 

Bestätigungsformel. Der Papst möge dazu die Meinung sachverständiger Theologen 

einholen» (Dö 337). Im Laufe der Zeit wurden verschiedene Vorschläge für die 

Promulgationsformel des II. Vatikanischen Konzils gemacht. 

Die schliesslich verwendete Formel vollzieht die Promulgation im Namen des 

trinitarischen Gottes, erwähnt die Zustimmung der Konzilsväter zu den vorliegenden 

Konzilstexten und beansprucht dann die apostolische Vollmacht des Papstes, der 

zusammen mit den Konzilsvätern («una cum venerabilibus Patribus») die 

Konzilsdokumente approbiert, entscheidet und beschliesst («approbamus, decernimus ac 

statuimus»). 

Vor der Promulgation wussten auch Insider nicht, für welche Formel sich der Papst 

entschieden hatte. Entsprechend gespannt lauscht man den Worten. Congar notiert: «Ich 

atme auf. Die Formel ist gut» (Co 1,588). Die Kollegialität hat sich bereits vor der 

Verabschiedung der Konstitution über die Kirche einen Ausdruck gegeben. 

(emf; vgl. A 3,377-383) 

 

 

8.12.2013 (Im Fokus des Konzils) 

Paul VI.: Niemals Polemik! 

Ende Oktober 1963 überstürzen sich die Ereignisse – es war zuviel für den Konzilsblog, 

so dass hier noch Nachlese gehalten werden muss. 

In der Konzilsaula findet am 29. Oktober die Abstimmung über den Ort der Rede über 

Maria, am 30. Oktober die verschobene Orientierungsabstimmung über die fünf 

ekklesiologischen Fragen statt. Zu reden geben aber nicht nur diese Konzilsereignisse, 

sondern auch eine Ansprache, die Papst Paul VI. am 31. Oktober vor grossem Publikum 

zur Feier der Eröffnung des Studienjahres an der Lateranuniversität hält. Obwohl der 

Festredner des Tages Cornelio Fabro eine Lobrede auf die thomistische Philosophie hält, 

lässt Paul VI. den Thomismus unerwähnt. Der Ende der päpstlichen Rede, die am 2./3. 

November 1963 im Osservatore Romano veröffentlicht wird, ist eine Ermahnung an den 

Lehrkörper der Hochschule, mit ihren Attacken und Polemiken aufzuhören. Der Papst 

setzt seine Hoffnung darauf, dass die Lateranuniversität sich in das Konzert der 

römischen Fakultäten in brüderlicher Zusammenarbeit, gegenseitigem Respekt und 

freundschaftlicher Eintracht einbringt, und «niemals mit eifersüchtiger Konkurrenz, 

niemals mit widerwärtiger Polemik, niemals!» (zit. nach Ry 206). 

Den apostolischen Segen, der «dann» das Wirken der Lateranuniversität begleiten werde, 



bindet Paul VI. subtil an ein solches Verhalten. 

Diese Worte werden zumal von Seiten der Studenten durch frenetischem Applaus 

begleitet. Congar kommentiert: «Man hat verstanden, dass dies eine Missbilligung der 

Gesinnung von Mgr. Piolanti und das Ende der Attacken gegen das Biblicum bedeutete» 

(Co 1,516). 

Die Lateranuniversität hatte sich insbesondere mit Attacken gegen das Bibelinstitut 

hervorgetan und dafür gesorgt, dass die beiden Professoren Zerwick und Stanislas 

Lyonnet ein Lehrverbot erhalten hatten. 

(emf; vgl. auch Lu 2,9) 

 

 

9.12.2013 (Im Fokus des Konzils) 

Vermisste Abstimmungen 

Nach dem Ende der zweiten Konzilssession legen sich Rückblicke nicht nur auf wichtige, 

sondern auch auf vermisste Themen nahe. 

Wie tabuisiert scheinen die Themen Religionsfreiheit und Erklärung zu den Juden zu sein. 

Obwohl sie in zwei Kapiteln des Ökumenedekretes behandelt werden, stösst man nicht 

bis zu ihnen vor, weil die Debatte zu den ersten drei Kapiteln die Zeit ausfüllt. 

Gravierender noch, es gibt darüber keine Abstimmung, die diese Themen unwiderruflich 

auf der Traktandenliste des Konzils verankern würde. In den letzten Tagen der 

Ökumenedebatte fragen sich Konzilsväter und Theologen, ob diese Abstimmung noch 

kommen wird. Am 29. November 1963 fordert Bischof Charles Herman Helmsing von 

Kansas City-Saint Joseph eine solche Abstimmung und weist suggestiv darauf hin, dass 

sie «heute» ohne Unterbrechung der Debatte möglich wäre (AS 2/6,313). Verschiedene 

Prognosen kursieren (vgl. Lu 2,49). 

Die Abstimmung findet in dieser Konzilssession nicht statt. Auf der einen Seite suchen die 

Gegner einer konziliaren Thematisierung der Juden und der Religionsfreiheit die 

Abstimmung dezidiert zu verhindern. Auf der anderen Seite zögern wohl auch die 

Befürworter aus Sorge vor einer neuen Zerreissprobe. Kardinal Augustin Bea hält jedoch 

am 2. Dezember 1963 in seiner abschliessenden Wortmeldung eigens und in betonter 

Wiederholung fest: «Es verbleiben die beiden letzten Kapitel des Schemas, die noch nicht 

behandelt werden konnten wegen eines Mangels an Zeit, nicht aus irgend einem anderen 

Grund – nicht aus irgend einem anderen Grund» (AS 2/6,365) Etwas später fügt er noch 

das Sprichwort an: «Aufgeschoben ist nicht aufgehoben» (AS 2/6,366). 

(emf) 

 

 

10.12.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Der päpstliche Emissär bricht zu Athenagoras auf 

Nachdem Papst Paul VI. unerwartet in seiner Schlussrede am 4. Dezember 1963 seine 

ökumenische Wallfahrt ins Heilige Land angekündigt hatte, entsandte er am 10. 

Dezember 1963 seinen Emissär Pierre Duprey (1922–2007), ein Mitglied der 

Ordensgemeinschaft der Weissen Väter und Mitarbeiter im Einheitssekretariat nach 

Istanbul, um dem Ökumenischen Patriarchen Athenagoras die konkreten Reisepläne zu 

erläutern. Damit begannen intensive und langwieriger Vorbereitungen für diese Reise, da 

dem Ökumenischen Patriarchen zwar eine Vorrangstellung zukam, nicht aber ein Mehr an 

Jurisdiktion. Eine eigene Stellung behielt sich der Moskauer Patriarch vor, der Moskau als 

drittes Jerusalem verstand (und bis heute versteht). Athenagoras selbst konsultierte 

nach der Ankündigung von Paul VI. seinerseits bereits die andern Patriarchen. 



Die Wahl Jerusalems als Begegnungsort von Paul VI. mit Athenagoras war sehr geschickt 

gewählt: Der Papst bestand darauf, diese alle Christen verbindende Stadt als einfacher 

Pilger zu besuchen, so dass es nicht danach aussah, dass er Athenagoras zu sich 

kommen lasse oder er an dessen Türe anklopfen müsse. Jerusalem war nicht so 

vorbelastet wie Rom oder Konstantinopel: 

(ufw; E 88) 

 

 

11.12.2013 (Im Fokus des Konzils) 

Dekret über die sozialen Kommunikationsmittel (1) 

Eines der beiden Dokumente, die während der zweiten Konzilssession verabschiedet 

wurden, war das Dekret über die sozialen Kommunikationsmittel Inter mirifica. Die 

Debatte über das Dokument hatte während der ersten Konzilssession begonnen. Am 22., 

24. und 26. November 1962 war die Diskussion über das Dokument gewissermassen ein 

Intermezzo zwischen spannungsgeladenen Themen wie Offenbarung und Kirche 

gewesen. Darum war die Abstimmung darüber, ob der vorliegende Text als Basis für die 

weitere Diskussion und das spätere Konzilsdokument genommen werden solle, auch ohne 

weiteres positiv ausgegangen. 

Erst in der zweiten Konzilssession wurde vielen Konzilsvätern klar, dass das vorbereitete 

Dokument ungenügend war. Die Bestürzung war gross, und eine gewisse Ratlosigkeit 

über den Umgang mit der Situation stellte sich ein. Sollte man die frühere geschehene 

Abstimmung in Frage stellen und wiederholen? Aber was würde dies bedeuten für den 

Status anderer Abstimmungen? 

(emf) 

 

 

12.12.2013 (Im Fokus des Konzils) 

Dekret über die sozialen Kommunikationsmittel (2) 

Im gestrigen Konzilsblog-Beitrag wurde schon deutlich, dass das Dekret über die sozialen 

Kommunikationsmittel im Gegensatz zu den meisten anderen Konzilsdokumenten 

inhaltlich unbefriedigend ist (ich werde darauf zurückkommen). Schon vor der 

Abstimmung über dieses Dekret brauchten einige Konzilsväter starke Worte bei der 

Einschätzung des Inhalts: Banalität, Moralismus, unbedeutender Platz für die Laien usw. 

Das Problem war aber, dass bei der Diskussion der einzelnen Textteile und den 

entsprechenden Abstimmungen über 90 Prozent der Konzilsväter Zustimmung erteilt 

hatten. Amerikanische Journalisten versuchten danach vergeblich, noch Opposition 

aufzubauen; 97 Konzilsväter sprachen sich schliesslich sogar dafür aus, besser kein 

Schema über die sozialen Kommunikationsmittel zu haben als das vorliegende. 

Am Abstimmungstag, dem 25. November 1963 schliesslich, wurde noch eine Petition 

ausgeteilt, was der Generalsekretär des Konzils noch persönlich zu verhindern versuchte 

und Kardinal Tisserant als Vorsitzender des Konzils zu einer scharfen Rüge an die 

Petenten verleitete, weil die Freiheit und die Ruhe des Konzils gestört würden. Das 

Dekret wurde schliesslich mit dem höchsten Nein-Stimmen-Anteil, den es je im Konzil 

gab, verabschiedet (1598 placet, 503 non placet und 11 ungültige Stimmen). Selbst in 

der öffentlichen Abschlussitzung der zweiten Konzilsperiode vom 4. Dezember 1963 

stimmten 164 Konzilväter non placet gegen 1960 placet. 

(ufw; A 3, 206-222) 

 

 



13.12.2013 (Weiteres) 

Communion 

«Ainsi il y a COMMUNION à cette messe» (Co 1,457). Anlass für diese Notiz Congars ist 

am 11. Oktober 1963 die Beobachtung, dass an diesem Tag bei der Eucharistiefeier vor 

der Konzilsdebatte die Laienauditoren erstmals die Kommunion empfangen. Congar 

verwendet den Begriff «COMMUNION» (im Original in Kapitälchen geschrieben) zweifach: 

um den Kommunionempfang der Laien zu benennen, und in der zitierten Feststellung, 

dass in dieser Eucharistiefeier somit «COMMUNION» stattfinde. Aufsehenerregend ist 

nicht nur, dass Laien kommunizieren, sondern dass überhaupt jemand ausser dem 

Zelebranten selbst kommuniziert. 

Die Liturgie zu Beginn des Konzilssitzungen wird in unterschiedlichen Riten gefeiert – für 

die Konzilsväter ein Lehrstück in Sachen ungeahnter Vielfalt der römisch-katholischen 

Kirche. Zugleich erfahren manche die liturgische Praxis als problematisch. Congar 

schreibt am 29. Oktober 1963 nach einer Liturgie im ukrainischen Ritus, die mehr als 

eine Stunde gedauert hatte, er liebe die Orientalen, und doch sei es etwas übertrieben, 

die knappe Zeit mit derart langen Liturgien zu füllen, so dass nur wenig Arbeitszeit 

übrigbleibe. Zudem: «Viele sind seit 5 Uhr auf den Beinen, haben ihre Messe gelesen und 

danach einer anderen gedient …» (Co 1,506). (Da Eucharistiefeiern ohne Mitwirkung 

wenigstens eines Ministranten nicht ohne weiteres erlaubt waren, haben Priester sich 

gegenseitig «ministriert»). Am 14. September 1964, zur Eröffnung der dritten 

Konzilssession, wird in der Konzilsaula erstmals eine konzelebrierte Eucharistiefeier 

stattfinden. 

Dass die von Congar gewürdigte COMMUNION nicht in jeder Hinsicht ohne 

Schwierigkeiten vollzogen werden konnte, wird morgen beleuchtet werden. 

(emf) 

 

 

14.12.2013 

Skandalisiert – Frauen beim Kommunionempfang 

Frau Montini, Schwägerin des Papstes, und Frau Nhu, Schwägerin des vietnamesischen 

Erzbischofs Ngo Dinh Thuc, wurde die Kommunion verweigert. Sie waren Frauen – und 

das genügte. 

Der Vorfall ereignete sich, nachdem der Erzbischof Ngo Dinh Thuc «die Erlaubnis erhalten 

hatte, die Konzilsmesse am 2. Dezember 1963 zur Erinnerung an seine beiden einen 

Monat zuvor bei einem Militäranschlag ums Leben gekommenen Brüder zu zelebrieren. 

Obwohl der Erzbischof, zuerst bei Felici und dann bei Tisserant, um die Erlaubnis für 

Madame Nhu, […] Witwe des ermordeten Präsidenten, zur Teilnahme an der Messe 

nachgefragt hatte, wurde nur ihren Söhnen die Teilnahme und der Kommunionempfang 

gestattet.» 

Auch Journalistinnen mussten den Ausschluss von der Kommunion während des Konzils 

erleiden, auch wenn die Durchsetzung dieses Ausschlusses mit physischer Gewalt ein 

Einzelfall geblieben ist, dem eine Entschuldigung gefolgt war. In der Konzilsaula war die 

Haltung gegenüber Frauen auf dem Konzil gespalten: Sollte man sie aus politischem 

Kalkül aus solchen Herkunftsländern einladen, wo es z.B. Bischöfen nicht gestattet 

wurde, nach Rom zu reisen? Oder sollte man sich doch an die paulinische Vorgabe 

halten, nach der die Frauen in der Kirche zu schweigen hätten? So jedenfalls wurde es 

von Erzbischof Slipyi als notwendig betrachtet. 

Frau Nhu jedenfalls hielt mit ihrer Verwunderung über den Ausschluss nicht hinter dem 

Mund: «Die Kirche […] sieht in der Frau immer nur Eva, statt Maria in ihr zu sehen.» 



(ab; A 4, 22ff) 

 

 

15.12.13 

Die Bischöfe organisieren sich selbst (Im Fokus des Konzils) 

Nichts zeigt schöner, dass das Konzil ein sehr grosser Prozess der Selbstfindung der 

Konzilsväter war, als das «Wachwerden» der Bischöfe. Yves Congar drückte dies am 3. 

Oktober 1963 in seinem Tagebuch folgendermassen aus: «Die Bischöfe haben ihre Arbeit 

nun selbst organisiert. Statt ein wenig von den Experten geführt zu werden. organisieren 

sie sich nun selbst in kleinen Arbeitsgruppen und ziehen dann ihre Experten bei, damit 

diese ihnen helfen. Sie sind offenbar mehr bei ihrer Sache und aktiver als im letzten Jahr. 

Sie leben das Konzil in allem Ernst.» 

Dieser Ernst will nun auch Papst Franziskus, um mit einer Bemerkung zur Gegenwart zu 

schliessen, wieder fördern, wenn man seine Ausführungen zu bischöflichen Kollegialität 

liest. So etwa in «Evangelii gaudium» Nr. 32: «Das ZweiteVatikanische Konzil sagte, dass 

in ähnlicher Weise wie die alten Patriarchatskirchen ‹die Bischofskonferenzen vielfältige 

und fruchtbare Hilfe leisten [können], um die kollegiale Gesinnung zu konkreter 

Verwirklichung zu führen›. Aber dieser Wunsch hat sich nicht völlig erfüllt, denn es ist 

noch nicht deutlich genug eine Satzung der Bischofskonferenzen formuliert worden, die 

sie als Subjekte mit konkreten Kompetenzbereichen versteht, auch einschließlich einer 

gewissen authentischen Lehrautorität. Eine übertriebene Zentralisierung kompliziert das 

Leben der Kirche und ihre missionarische Dynamik, anstatt ihr zu helfen.» 

(ufw; A3, 61; Co 1, 431) 

 

 

16.12.13 (Im Fokus des Konzils) 

Paul VI. und die römische Kurie 

Paul VI. hat im Gegensatz zu Johannes XXIII. den Ruf, ein Zauderer zu sein. Dieser 

Eindruck wird auch von P. Yves Congar mittels eines Tagebucheintrags vom 3. Dezember 

1963 im Zusammenhang von Äusserungen über die Formel, mit der Paul VI. die 

Liturgiekonstitution approbieren dürfte, übermittelt. Vielleicht bezieht sich diese 

Äusserung Congars nur auf einen konkreten Fall, aber eine Generalisierung ist wohl 

durchaus gerechtfertigt oder im vorliegenden Fall auch von Congar intendiert: «Paul VI., 

so scheint es, hat, nachdem er sich informiert und von einer Idee zur andern gewechselt 

hat, die Tendenz, den Schlussentscheid dem Büro, sprich der römischen Kurie, zu 

überlassen.» 

Bei den Fragen rund um die ekklesiologiesche Einordnugn Bischöfe war dies für Congar 

beunruhigend, weil über die Ekklesiologie die Bischöfe im Gegensatz etwa zur Liturgie 

noch nicht viel gearbeitet worden war. So war für Congar, aber auch für andere wie etwa 

Alberigo und Dossetti das Wichtigste, was sie leisten konnten, die Grundlagenarbeit über 

ein solches Thema – eine Arbeit, die eben nur Theologinnen und Theologen leisten 

können! 

(ufw; Co 1, 584) 

 

 

17.12.2013 (Rezeption) 

Liturgie für die Gegenwart 

«Das eine grosse, positive und definitive Ergebnis der zweiten Session ist die 

Verabschiedung der Konstitution über die Liturgie. Viele Stimmen hatten sich am Anfang 



des Konzils gegen eine ernsthafte liturgische Erneuerung gemeldet, die 

Schlussabstimmung aber ergab nur vier Nein-Stimmen gegenüber 2147 Ja-Stimmen. […] 

Die Bedeutung des Dekrets ist epochemachend: Die tridentinische Zeit in der 

Gottesdienstgestaltung ist abgelaufen, Neues wird werden. 

Die Liturgiereform des zweiten Vatikanischen Konzils wird die Liturgiereform des Trienter 

Konzils weit in den Schatten stellen. Hier geht es nicht nur um die Abstellung von 

Missbräuchen und Wiederherstellung des mittelalterlichen Status quo ante. Hier geht es 

vielmehr um ein echtes Zurückgehen auf die Ursprünge. […] Auf diesem Grund war eine 

schöpferische Gestaltung einer Liturgie für die Gegenwart möglich.» So kommentiert 

Hans Küng die Verabschiedung der Liturgiekonstitution. In seinen weiteren Ausführungen 

wird sichtbar, wie sehr die Konstitution nur ein Anfang, ein Arbeitsauftrag für die 

Schaffung einer von Grund auf erneuerten Liturgie war. Einige seiner Wünsche an die 

konkrete Umsetzung scheinen heute kaum noch verständlich, z.B. der Wunsch, 

Konsekrationsworte und Doxologie in Zukunft immer laut zu sprechen. Küng selbst hat 

wohl Anfang 1964 geahnt, dass die Reform weiter gehen würde, als man sich zunächst 

vorstellen konnte: «Manches, was vor fünf Jahren unmöglich schien, ist heute möglich 

geworden. Manches, was heute ungewöhnlich klingt, wird in fünf Jahren 

selbstverständlich sein. Es kann nur um das eine gehen: Den Weg, den das Konzil mutig 

und entschlossen unter die Füsse genommen hat, nicht weniger entschlossen und mutig 

zu Ende zu gehen.» 

(ab; Küng, Kirche im Konzil, 1964, 254f.) 

 

 

18.12.2013 (Rezeption) 

Aufgeschoben ist nicht aufgehoben 

Die grosse Hochstimmung, welche Hans Küng zu Beginn der zweiten Konzilssession 

ausgemacht hat, scheint am Ende verflogen. «Das Unbehagen, das vielfach um sich 

gegriffen hat und von dem auch in der Presse reichlich berichtet worden war, gründete in 

dem Eindruck, der Kontrast zwischen dem Geist des Konzils und den definitiven positiven 

Resultaten sei zu gross. Man legte dabei an die zweite Session mit Recht einen anderen 

Massstab an als an die erste; einmal hört ja das ‹Sich-Einspielen› des Konzils auf; einmal 

muss es ja auch in seinen definitiven Ergebnissen ernsthaft vorankommen. Die 

Verabschiedung der Liturgiekonstitution, die ja bereits in der ersten Session 

durchdiskutiert worden war, schien für viele Väter ein für die zweite Session zu mageres 

Ergebnis zu sein; das ohne neue Diskussion allzu rasch und ohne Korrektur 

verabschiedete Dekret über die Kommunikationsmittel hat, aufs Ganze gesehen, mehr 

Skepsis und Kritik als Lob gefunden; einen ernsthaften Einfluss auf den Lauf der Dinge 

erwarten von ihm nur wenige. […] 

Zum Pessimismus ist nach wie vor kein Anlass, wohl aber zur Besinnung und noch mehr 

zu Hoffnung. Der Geist der Erneuerung (...) ist stark genug, um alle Schwierigkeiten und 

Widerstände zu überwinden. […] 

Über die zweite Session ein endgültiges Urteil abzugeben, ist schwierig. So viele Fragen 

sind offen geblieben. Kardinal Bea hat vor dem Ende der zweiten Session gesagt: 

Aufgeschoben ist nicht aufgehoben! […] 

Die dritte Session entscheidet über den Erfolg der zweiten!» 

(ab; Küng, Kirche im Konzil, 1964, 266f.,271f.) 

 

 

19.12.2013 (Rezeption) 



Schwierigkeiten der zweiten Session 

Fünf Schwierigkeiten führt Hans Küng im Rückblick auf die zweite Konzilssession auf: 

1. Die Leitung des Konzils wurde mit den Moderatoren zwar neu und besser organisiert. 

Zugleich fehlte es aber den Moderatoren an einer ausreichenden Kompetenzfülle, um die 

Arbeit des Konzils gegen den Widerstand der Kurie und der Kommissionen gut zu leiten. 

2. Die Geschäftsordnung hat die Abläufe des Konzils zwar verbessert, aber es mangelt an 

einem Gleichgewicht der Stimmen. Küng berichtet aus der Kommissionsarbeit: «einer der 

italienischen Bischöfe, der fast zu jedem Kapitel meinte das Wort ergreifen zu müssen, 

hat vielleichte ganze 28 Diözesanpriester hinter sich; er muss aber auf die gleiche Weise 

und Länge angehört werden wie ein Sprecher einer Bischofskonferenz, die vielleicht ein 

paar tausend Priester und dreissig Millionen Katholiken hinter sich hat.» 

3. Die Kommissionen und ihre Leitungen sind zu eigenmächtig gegenüber dem Konzil als 

Ganzem. 

4. Das kuriale Netzwerk ermöglicht einzelnen Bischöfen sehr unterschiedliche und 

einseitige Einflussnahmen auf das Konzil, z.B. durch die Erlaubnis zur Nutzung der 

offiziellen Druckerei des Konzils. 

5. Die Exegese fehlt. Zwar sind viele theologische Experten auf dem Konzil vertreten, 

aber die Spezialisten der Exegese, selbst das vatikanische Bibelinstitut erhält keine 

relevante Rolle auf dem Konzil. Da nützt auch das Evangelienbuch nicht, dass tagtäglich 

feierlich in der Konzilsaula an seinen Platz getragen wird. 

Küng schliesst seine Aufzählung dennoch versöhnlich: «Man wird die realistische 

Aufzählung all der vielen Schwierigkeiten nicht missverstehen. […] Sie sind […] 

aufgezählt, um all das Positive gleichsam vom Negativen her in Erinnerung zu rufen.» 

(ab; Küng, Kirche im Konzil, 1964, 266ff.) 

 

 

20.12.2013 

Zu einem Cappuccino in die Bar Abbas 

Die konziliare Versammlung war für die aus der ganzen Welt in Rom anwesenden 

Bischöfe eine ideale Gelegenheit, untereinander Kontakt aufzunehmen und miteinander 

näher ins Gespräch zu kommen. Eine solche Gelegenheit bot sich in Sankt Peter selbst, 

wo in den Erweiterungen der Basilika Erfrischungsstände eingerichtet waren und die – 

durch einen «geistreichen Einfall» – bald einen Namen erhielten, nämlich Bar Jona (in 

Anspielung auf Mt 16,17) und Bar Abbas. Dass sich die Konzilsteilnehmer dorthin 

drängten, wenn sich die Redner in ihren Wortbeiträgen zu wiederholen begannen, ist 

deshalb naheliegend. So notierte beispielsweise ein Experte zur zweiten Sitzungsperiode 

in seinen persönlichen Aufzeichnungen: «Gegen 10.30 Uhr beginnt die Bewegung in 

Richtung Seitenschiffe und Getränkestände, besonders wenn die Redner anfangen, sich 

zu wiederholen. Zwei Bars sind in Erweiterungen der Basilika aufgebaut. Dort gibt es 

Kaffee (Espresso, Cappuccino), Tee, Coca-Cola, Orangensanft und ein ganzes Sortiment 

an kleinen Törtchen, Gebäck und Kuchen. Diese Bars sind ziemlich enge Schläuche, und 

gegen 11 Uhr erdrückt man sich dort gegenseitig. Sie sind der Ort privater Diskussionen 

und kurzer Begegnungen. Die Luft ist vom Rauch geschwängert, man muss seine Tasse 

vor den Stössen der Menge schützen, aber man kommentiert und diskutiert. Vor allem 

über das Konzil, aber auch über die Revolution in Vietnam oder die Ermordung 

Kennedys.» (A 3, 190) 

(Giancarlo Collet) 

 

 



21.12.2013 (Im Fokus des Konzils) 

Dass aus Aussenstehenden und stummen Zuschauern Mitfeiernde werden 

«Liturgiereform» wurde eine der ersten Früchte des II. Vatikanums genannt. Mit Recht, 

denn die Absicht des Konzils war es nicht, eine zusätzliche Variante des Liturgiefeierns 

neben die bisherige zu stellen, sondern neu bedachte Prinzipien des Liturgiefeierns 

wieder besser zur Geltung zu bringen. 

Die grundsätzlichen und die Feier der Sakramente betreffenden Kernaussagen der 

Liturgiekonstitution lassen sich mit Martin Klöckener wie folgt zusammenfassen: 

«- Die tiefgreifende Neuordnung der Liturgie, die alle Bereiche und Feierformen umfasste, 

hat dazu geführt, dass aus ‹Aussenstehenden und stummen Zuschauern› (SC 48) eine 

lebendig mitfeiernde Gemeinde geworden ist. 

- Alle Gläubigen nehmen in vollem Sinn am gottesdienstlichen Leben teil und bringen mit 

ihrer Taufberufung sowie mit ihren spezifischen Beauftragungen und Ämtern die 

sakramental begründete Struktur des Gottesvolkes zum Ausdruck (vgl. SC 27-28 u.ö.); 

dabei ist die gemeinsame Taufe die erste und alle verbindende Grundlage. 

- Das Wort Gottes wird in weitem Umfang und für alle verständlich verkündet, damit es 

zur ersten Quelle des Lebens und Glaubens wird (vgl. SC 24, 35 u.ö.). 

- Die Riten sind erheblich transparenter geworden, so dass die Liturgie vom ‹Glanz edler 

Einfachheit› (SC 34) geprägt ist. 

- Viele liturgische Vollzüge haben an Echtheit gewonnen, was zum Beispiel die Ämter und 

Dienste, die Zeit als Grundkategorie aller Liturgie oder Wort und Ritus anbelangt. 

- Die Eucharistiefeier besteht aus zwei gleichrangigen Teilen: dem Wortgottesdienst und 

dem eucharistischen Teil, die untrennbar miteinander verbunden sind (vgl. SC 56). 

[…] 

- Die Sakramente werden entsprechend der tatsächlichen Situation der betroffenen 

Menschen und Situationen gefeiert (vgl. SC 59, 61 u.ö.)». 

(emf; Zitat aus: Martin Klöckener: Die «Liturgische Frage»: Ein brennendes Thema der 

Gegenwart. In: SKZ 49 [2013] 755-758, 755f) 

 

 

22.12.2013 (Im Fokus des Konzils) 

Sacrosanctum Concilium – Leitlinien der Liturgiereform (2) 

Mit dem Stichwort Liturgiereform wird heute vor allem der Umbruch zur 

muttersprachlichen Liturgie verbunden. Die Konzilstexte selbst eröffnen zwar nur 

zurückhaltend die Möglichkeit, statt des Lateins die Landessprachen zu verwenden. Die 

Schnelligkeit der Einführung muttersprachlicher Liturgien auf der ganzen Welt zeigte: Ein 

Wandel zu mehr Verstehbarkeit der Liturgie in den Texten wie auch in den Gesten war 

überfällig. Die dahinter stehende Intention war es, «das liturgische Gebet […] durch die 

Verwendung der Muttersprache wirklich zum Gebet der Gläubigen» zu machen. 

Nicht übersehen werden darf die Neubesinnung auf die Sinnmitte des liturgischen 

Geschehens im Paschamysterium (vgl. SC 5-7; 47, 61, 102), was konkret auch zu einer 

veränderten Gestalt des Kirchenjahres geführt hat. Insbesondere wurde «das Verhältnis 

zwischen der Feier des Christus-Mysteriums als der Mitte aller Liturgie und der Feier der 

Heiligen […] neu bestimmt (vgl. SC 102-111)». 

Weniger im Bewusstsein steht die Wiedererschliessung der Tagzeitenliturgie für das 

ganze Volk Gottes. Sie «wurde umfassend erneuert, um sie theologisch und geistlich zu 

vertiefen, die gemeinschaftliche Feier zu fördern und sie besser an die Verhältnisse 

anzupassen» (vgl. SC 83-101). 

Schliesslich weist Martin Klöckener auf eine Neuausrichtung von liturgischer Musik und 



Kunst hin. Sie werden «mit den übergreifenden Zielen der Liturgiekonstitution» in 

Einklang gebracht. 

(emf; Zitate aus Martin Klöckener: Die «Liturgische Frage»: Ein brennendes Thema der 

Gegenwart. In: SKZ 49 [2013] 755-758, 756) 

 

 

23.12.2013 

Helder Camaras besorgter und trauriger Brief 

zum Abschluss der Zweiten Sitzungsperiode (1 von 4) 

Zum Abschluss der zweiten Sitzungsperiode schrieb Dom Helder Camara am 4./5. 

Dezember 1963 einen längeren Brief an die geliebte Familie von São Joaquim. Darin 

bringt Camara seine Sorge um Paul VI. zum Ausdruck und gleichzeitig gibt er einen 

Einblick in das, was ihn im Herzen bewegt. 

«Die feierliche Abschlusssitzung wurde durch eine längere Vigil und eine stärkere Messe 

vorbereitet. Wir sind zur Basilika aufgebrochen. Durch die Bronzetür traten wir ein, 

durchschritten Museen (Gemälde, Skulpturen, Archäologie), die Sixtinische Kapelle … Als 

wir in Sankt Peter einbogen, genau auf der Höhe der Kolossalstatue von Konstantin auf 

dem Pferd … 

Wer hat gesagt, die Ära Konstantins sei beendet? Während der ganzen Zeremonie – das 

schien wie ein Albtraum – sah und hörte ich beinahe das steinerne Pferd im Galopp die 

Basilika durchqueren, das den König trug. Der Arme wurde zu einem traurigen Symbol 

einer Geschichte, die wir als vergangene wähnten, die jedoch immer noch sehr lebendig 

war … 

Es gab grosse Momente: die Heilige Messe (die immer noch das Golgatha ist), auch wenn 

unsere Hoffnung auf Konzelebration unerfüllt blieb (im Gegenteil: wir hatten den 

Sixtinischen Chor, im Widerspruch zum Liturgieschema, das promulgiert werden sollte); 

die Promulgation des Liturgieschemas mit nur vier Gegenstimmen … 

Doch auch das Schema über die sozialen Kommunikationsmittel wurde promulgiert. Und 

es gab auch eine Rede des Heiligen Vaters, die mir grosse Besorgnis bereitete. Der 

Gegendruck (ich kann sagen: anti-konziliar) hatte keinen Erfolg, um den 

Promulgationsvorschlag zu verfälschen, der nach meiner Ansicht, vorbehaltlich eines 

besseren Urteils, synodal war.» 

(Giancarlo Collet; CaCi 59; CaLe 1,408f) 

 

 

24.12.2013 

Schmerzlich uneindeutig: Papst Paul VI. (Brief Helder Camaras 2 von 4) 

«Dieser Druck wirkte jedoch voll auf die Rede. Auch wenn der Heilige Vater sehr gut über 

die göttliche Einrichtung des Episkopates und der Kollegialität sprach, seine Rede enthielt 

auch fürchterliche Auslassungen [omissões terríveis] … 

Er spielte auf das Liturgieschema an, auf die sozialen Kommunikationsmittel, auf Unsere 

Frau (Maria) (indem er vom Schema sprach, was mit der Entscheidung zu interferieren 

schien, davon in ‹De Ecclesia› ein Kapitel zu machen) und er schwieg über das Schema 

zum Ökumenismus. 

Eine Anspielung auf das Kapitel über das Judentum, und noch mehr zur Religionsfreiheit 

war unverzichtbar. 

Als er die Entscheidung ankündigte, in der Nach-Konzilszeit einen Rat in seiner Nähe 

einzurichten, sagte er, dieser Rat werde aus Vertretern der Hierarchie und der religiösen 

Orden bestehen und dass er um das Kardinalskollegium angesiedelt sei (das scheint mir 



eine tiefe Veränderung der Senatsidee zu sein). 

Ohne Zweifel sehe ich die Neuheit, die darin besteht, dass es die Welt wachzurütteln gilt. 

Er wird – so Gott will – im kommenden Januar das Heilige Land besuchen (und er wird 

der erste Papst sein, der nach Palästina zurückkehrt, seitdem von dort der Heilige Vater 

kam.) 

Doch die Ankündigung dieser sehr wichtigen Neuigkeit war – ökumenisch gesehen – 

wenig glücklich. Er wird eine Buss- und Betwallfahrt unternehmen, damit die Christen zur 

einen Kirche Christi zurückkehren. Nun aber betrachten sich vor allem die Orientalen 

nicht als ausserhalb der Kirche stehend.» 

(Giancarlo Collet; CaCi 59; CaLe 1,409f) 

 

 

25.12.2013 

Wie schüchtern und ängstlich ist der Papst? (Brief Helder Camaras 3 von 4) 

«Doch will ich mich nicht entmutigen lassen. Und ich bin nicht einverstanden mit 

denjenigen, die Kritik verbreiten (man sagt, die Time würde von Paul VI. als dem 

Schüchternen sprechen), die Idee in Umlauf setzen, der Papst sei ein hoffnungsloser Fall 

… 

Er ist schüchtern, ohne Zweifel. Doch wir müssen ihm beistehen. Wir müssen in 

Rechnung ziehen, dass es nicht leicht ist, Papst zu sein. Das steinerne Pferd ist ein 

Monster, das erschaudern lässt … 

Ich möchte, dass Ihr das verängstigte Gesicht des lieben Montini seht! Ich weiss, was 

Herzensangst (Bangigkeit) bedeutet. Ich fühlte selbst ein zusammengeschnürtes Herz … 

Das ist nichts anderes als die wankelmütige Hoffnung. Doch die Probleme der gesamten 

Welt befallen uns ganz plötzlich von oben. Die Schwierigkeiten, die wir zu bewältigen 

haben, sind überwältigend und machen unruhig. Man hört den betäubenden Galopp … 

[...] Man frühstückt hier wie Schiffbrüchige, die sich nach dem Gewittersturm 

wiederfinden, McGrath, Mgr. Pietro Pavan und Mgr. Toniolo Ferrari … 

Wir haben uns gegenseitig geholfen; wir haben uns im Glauben, in der Hoffnung und in 

der Liebe bestärkt. Wir haben uns gegenseitig darin bestärkt, dass wir dem Heiligen 

Vater ohne Rast und Ruh helfen wollen, dem Papst, dessen Herzensangst auch sie 

bemerkten … Für die Intersession haben wir uns auf das Praktikable verständigt. Am 

Abend kam der liebe Roger (Schütz), Prior von Taizé, um auf Wiedersehen zu sagen und 

sich vom Wutausbruch zu erholen. Ich habe das Versprechen nach Genf zu gehen (zur 

Pastorenkonferenz und zur révision de vie …), bestätigt. Er wird heute ohne Verzug (um 

12 Uhr) vom Heiligen Vater empfangen … Deo gratias!» 

(Giancarlo Collet; CaCi 59; CaLe 1,410) 

 

 

26.12.2013 

Zwischen Demütigung und vollkommener Freude 

(Brief Helder Camaras 4 von 4) 

«Die Konferenz in der Buchhandlung Paesi Nuovi war, Gott sei Dank, ein gutes Zeugnis. 

Ein sehr lebhaftes Publikum. Priester, Seminaristen und Laien haben den zu kleinen Saal 

zum Überborden gebracht. Es waren Menschen ausgebreitet auf der Treppe, haufenweise 

in den Gängen ... 

Pater Balducci hat mich vorgestellt […] Auch Murilo Mendes (ein an der brasilianischen 

Botschaft in Rom tätiger katholischer Intellektueller und Dichter) hat mit grosser 

Liebenswürdigkeit gesprochen. Die beiden haben Dom [Helder Camara] als den Bischof 



von morgen vorgestellt. 

[…] Als ich beim Vatikan ankam, habe ich die vollkommene Freude kennengelernt. Die 

Garde war durch Mgr. Tacoli darüber informiert, dass ich ankommen werde … Ich ging in 

sein Büro, das sich neben der Seite des Heiligen Vaters befand: Er musste mit dem Auto 

weg, nach Hause, in den Vatikan … Ich überquerte den Vatikan von einem Ende zum 

andern … Es regnete. Ein sehr kalter Wind sowohl drinnen wie draussen. Ich habe bei der 

Wohnung von Tacoli angeklopft und man sagte mir, er sei noch beim Papst. Von Herodes 

zu Pilatus – und ich kam zurück, ohne jemanden gesehen zu haben … Da hat mich die 

vollkommene Freude überfallen, mich in der Armut zu sehen: zwei Monate in Rom zu 

verbringen und zurückzukehren, ohne aus der Nähe den Freund Papst gesehen zu haben; 

und in der Armut in das Haus des Vaters zurückzukehren, das mich gezwungenermassen 

aufnimmt … 

Ich habe die doppelte Demütigung durch die beiden Väter geopfert: diejenige von hier 

und diejenige von oben. Ich liebe sie in Christus zutiefst. 

[…] Immer gewinnen, niemals unterliegen, sich immer geliebt fühlen, niemals überflüssig 

sein: das ist eine Gefahr. 

Auf dem Petersplatz zitterte Christus vor Kälte in der Person von einigen sich 

aufhaltenden Armen, die darauf warteten, dass jemand vorbeikomme, oder sich einfach 

unter den Kolonnaden schützten. 

[…] Wenn Gott es will, so werde ich heute vom Nuntius um 16 Uhr (und erst dann) die 

Anweisungen erhalten, in Rio zu leben. Unsere beiden Kardinäle werden um 9 Uhr in 

Neapel das Schiff Giulio Cesare besteigen. 

Bis bald, wenn Gott es will, oder im Himmel! 

Liebevolle Segenswünsche von Dom.» 

(Giancarlo Collet; CaCi 59; CaLe 1,410f) 

 

 

27.12.2013 (Im Fokus des Konzils) 

Verantwortete Zeitgenossenschaft: 

Konsequenz eines inkarnatorischen Kirchenbildes 

Es ist ein inkarnatorisches Kirchenbild, das sich mit dem II. Vatikanischen Konzil Geltung 

verschafft. Die Konzilsväter treten für das Bild des Volkes Gottes ein, weil und damit es 

die Kirche als geschichtliche und noch zu vollbringende Grösse, als dynamische statt 

statische Realität erkennen lässt. Eine Kirche, die auf der Menschwerdung Gottes basiert, 

kann sich selbst nicht aus der Geschichte fernhalten wollen. Wenn LG 9 schreibt, die 

Kirche trete «in die menschliche Geschichte» ein, so ist dies geradezu weihnachtlich 

formuliert. Konzilsväter werden demgegenüber im Kontext der Pastoralkonstitution 

Gaudium et spes noch erinnern, dass die Kirche sich nicht «von oben» oder «aussen» auf 

die Geschichte und die Menschheit zubewegt, weil sie schliesslich ein Teil von ihr ist. 

Jedenfalls aber weist die Sendung der Kirche sie in die Geschichte ein. 

In der nachkonziliaren Theologie mahnte Alfons Auer, die inkarnatorisch verfasste Kirche 

müsse in «verantworteter Zeitgenossenschaft» leben: «Zeitlichkeit und Weltlichkeit sind 

die gottgewollte Daseinsform auch der Kirche. Sie kann sich nicht auf der Tribüne der 

Geschichte aufstellen und ihren Heilsauftrag durch moralische Zwischenrufe in die Arena 

der scheinbar von allen guten Geistern verlassenen Zeitgenossenschaft abgelten. Sie 

muss zu allererst selbst zeitgenössisch werden, muss in Fleisch und Geist der jeweiligen 

Gegenwart eingehen, sonst kann sie die ihr aufgetragene Botschaft nicht für die 

Menschen auslegen, die sie erreichen soll». 

(emf; Zitat aus Alfons Auer: Verantwortete Zeitgenossenschaft. In: Weltoffene 



Katholizität. Von der Notwendigkeit und Kultur des Dialogs. Stuttgart: Akademie der 

Diözese Rottenburg-Stuttgart, 1985, 99-112, 108) 

 

 

28.12.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Arbeitsprogramm in der Weihnachtsoktav 

«Die unerwartete Fahrt zu einer Sitzung der Koordinierungskommission am 28. 

Dezember und die bevorstehende Romfahrt liessen und lassen mir kaum Zeit zu privater 

Korrespondenz», so schreibt der Sekretär von Kardinal Julius Döpfner Gerhard Gruber 

Anfang Januar (Dö 537). 

Eher kurzfristig war am 15. Dezember 1963 eine Sitzung der Koordinierungskommission 

vierzehn Tage später einberufen worden. Hauptthema war die Weisung Pauls VI. zur 

Reduzierung des Umfangs und der Anzahl der vom Konzil noch zu behandelnden Texte. 

Dahinter steht ein Vorschlag Döpfners, der sog. «Döpfner-Plan». 

Döpfner hatte schon früh auf eine raschere Durchführung des Konzils gedrängt. Anfang 

Januar 1963 hatte er auf die Beendigung des Konzils sogar noch im laufenden Jahr 

gehofft (vgl. Konzilsblog vom 2.1.2013 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93783). Entsprechende Vorschläge 

hatte er bereits Ende Juni 1963 dem neu gewählten Papst vorgetragen und ihm in 

ausgearbeiteter Form im Juli 1963 zugesandt (vgl. Konzilsblog vom 8.7.2013 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m102272). 

Der «Döpfner-Plan» schlägt vor, «die Materie und die Dauer des Konzils sinnvoll zu 

begrenzen» (Dö 481). Dabei orientieren sich die Vorschläge jedoch am «Hauptziel des 

Konzils, Grundlagen für eine durchgreifende Erneuerung der Kirche zu erarbeiten … Es 

wäre zu überprüfen, welche der vorbereiteten Entwürfe ohne Schaden für dieses 

Hauptziel des Konzils zurückgestellt werden können. Wo es sich zeigt, dass eine Frage zu 

einer Lösung für die Gesamtkirche noch nicht reif ist, wird sie ebenfalls besser 

zurückgestellt» (Dö 481). Festhalten will Döpfner an den «wesentlichen 

Eigentümlichkeiten dieses Konzils», womit er auf den vorwiegend positiven, pastoralen 

Charakter, die ökumenische Aufgeschlossenheit und die Weltweite des Konzils abhebt. 

(emf) 

 

 

29.12.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Leitlinien für die dritte Sitzungsperiode 

Papst Paul VI. scheint sich die Bestrebungen des «Döpfner-Plans» (siehe gestrigen 

Konzilsblog) zu eigen gemacht zu haben. Im Dezember 1963 erteilte er Döpfner den 

Auftrag, seinen Plan in der Koordinierungskommission vorzustellen, damit nach einem 

Weg gesucht würde, das Konzil nach der dritten Sitzungsperiode abschliessen zu können. 

Vor diesem Hintergrund bestimmte die Koordinierungskommission als Leitlinien für die 

Weiterarbeit in der dritten Sitzungsperiode: «Reduzierung der Konzilsarbeit, 

Verbesserung der Methode, grössere Einbeziehung der Laien und grössere 

Aufmerksamkeit für die ökumenische Thematik im weiteren Sinn des Wortes» (A 3,417). 

Im Januar 2014 berichtet Döpfner den deutschsprachigen und skandinavischen 

Konzilsvätern über die geplante Straffung der Arbeit, teilt ihnen aber zugleich mit, die 

Koordinierungskommission habe am 28. Dezember 1963 noch keine endgültige Regelung 

getroffen. 

Es wird sich zeigen, dass nicht alle Konzilsväter mit den Reduktionsvorschlägen 

einverstanden sind … und dass es schliesslich in der Tat doch noch einer vierten 

http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m93783
http://www.kirchenblogs.ch/d/blogs/konzilsblog/m102272


Konzilsession bedarf. 

(emf; vgl. A 3,411-417) 

 

 

30.12.2013 (Heute vor 50 Jahren) 

Wende zu den Zeichen der Zeit 

Das Konzil pausiert, nicht jedoch seine Akteure. Am 30. Dezember 1963 trifft sich eine 

Gruppe von Konzilsvätern und Konzilstheologen, um über den Fortgang des Schemas 

XVII zu beraten. Bei dieser Sitzung geschieht eine entscheidende Wende. 

Statt eines theologischen Entwurfes sollen dem Dokument Wahrheiten des Evangeliums 

zugrundeliegen, die in eine direktere Beziehung zu den Phänomenen der 

zeitgenössischen Welt gesetzt werden könnten. «Man musste den Dialog betonen, sich 

an die Lektüre der ‹Zeichen der Zeit› machen – ein Ausdruck der von ‹Pacem in terris› 

übernommen wurde – man musste die Kirche als ‹Volk Gottes› zur Geltung bringen … 

Man musste die Grundlagen für die Achtung der Kirche vor den irdischen Wirklichkeiten 

legen. Man musste auch von den neuen Pflichten der Gläubigen in einer pluralistischen 

Gesellschaft sprechen. Einer der entscheidenden Punkte musste schliesslich die 

menschliche Würde sein, so dass über die Religionsfreiheit, über Ehe und Familie, über 

die Ordnung, über die Beseitigung des Hungers in der Welt, über die internationale 

Solidarität und über den Frieden gesprochen werden konnte» (Charles Moeller). 

Entlang diesen Leitlinien wird Anfang 1964 weitergearbeitet werden, so dass Anfang 

Februar 1964 die zentrale Kommission in Zürich bereits über einen entsprechenden Text 

beraten kann. Die Konturen der Pastoralkonstitution Gaudium et spes werden allmählich 

erkennbar! 

(emf; Zitat aus: Charles Moeller: Die Geschichte der Pastoralkonstitution. In: LThK.E 

3,242-279, 255) 

 

 

31.12.2013 (Weiteres) 

Lord of the Dance (1963) – eine frühe kontextuelle Christologie im Spiegel des 

Konzils 

«I danced in the morning when the world was begun, and I danced in the moon and the 

stars and the sun, and I came down from heaven and I danced on the earth, at 

Bethlehem I had my birth.» – Wer hat dieses Lied nicht gesungen: in der Jugendmesse, 

im Klassenzimmer oder am Lagerfeuer? Ein neues geistliches Lied von 1963, das mit dem 

Konzil im gerade zuende gehenden Jahr Jubiläum feiert. Es beginnt mit einer an Teilhard 

de Chardin erinnernden, kosmisch erweiterten und inkarnatorisch geerdeten 

Präexistenzchristologie und erzählt die Jesusgeschichte mit eingängiger Melodie, in 

zeitgemässer Sprache und mit einer originellen Metaphorik – ganz so, wie es auch die 

Dokumente des Konzils in ihren vielen narrativen Passagen versuchen (vgl. expl. LG 2-

6). 

Dem von Sidney Carter getexteten Lied liegt eine traditionelle Shaker-Melodie zugrunde 

– die Shakers sind eine im 18. Jahrhundert gegründete Freikirche, zu deren geistlichem 

Kern auch der christliche Tanz gehört. Das Lied arbeitet denn auch mit einer Metapher, 

die mit diesem musikalischen Kontext eng verknüpft ist und die traditionelle 

Kirchenkreise damals ähnlich irritierte wie auch das Bild des lachenden Hippie-Jesus von 

Fred Berger – Jesus als Tänzer, der zu tänzerischer Nachfolge auffordert: «Dance, then, 

wherever you may be, I am the Lord of the Dance, said he. And I’ll lead you all wherever 

you may be, and I’ll lead you all in the dance, said he.» 



Asiatische Künstler wie Jyoti Sahi oder Nyoman Darsane haben Jesus nach dem Konzil 

ebenfalls als Tänzer dargestellt – eine interreligiöse Brücke in die Vorstellungswelt ihres 

eigenen kulturellen Kontextes. Ähnlich weit interpretiert auch Carter sein eigenes 

Jesusbild – durchaus im Sinne entsprechender Konzilsaussagen (vgl. NA 2): «Er tanzt im 

Herzen unserer Wirklichkeit. Mit Christus meine ich nicht nur Jesus. Zu anderen Zeiten 

und an anderen Orten […] mag es andere ‹Lords of the Dance› geben. Jesus aber ist der, 

den ich zuerst kennengelernt habe und der mir am nächsten steht» (S. Carter). 

(Christian Bauer) 


