
Blogbeiträge Archiv 2012 
 

 

6.7.2012 

NZZ, 29. Oktober 1958: Wahl Kardinal Roncallis zum Papst 

«Rom, 28. Okt. ag (AFP) Zum Nachfolger Papst Pius' XII. ist Kardinal Angelo Roncalli, 

Patriarch von Venedig, gewählt worden. Er hat den Namen Johannes XXIII. 

angenommen. […] Früher als an den vorangegangenen Tagen stieg heute Nachmittag 

aus dem Kamin der Sixtinischen Kapelle der Rauch auf. Nach einigen Augenblicken des 

Zweifels machte den Zuschauern das gleichmässige Weiss klar, dass die Papstwahl 

zustande gekommen war. […] Alle Blicke richteten sich auf die Benediktionsaula, von der 

aus der rangälteste Kardinaldiakon den Namen des neuen Pontifex bekanntgeben sollte. 

Nach einer Stunde des Wartens, um 18 Uhr 15, öffnete sich die Tür. Kardinal[protodiakon 

Nicola] Canali trat auf den Balkon und verkündete die frohe Botschaft: der Gewählte ist 

der Patriarch von Venedig, Kardinal Roncalli. Er hat sich den Namen Johannes XXIII. 

zugelegt. […] Der neue Papst ist 77 Jahre alt. Mit der Wahl Kardinal Roncallis hat die 

Tendenz die Oberhand gewonnen, die einem Papa di transizione den Vorzug gab. Ohne 

einer bestimmten Gruppe zugerechnet werden zu können, galt Kardinal Roncalli im 

allgemeinen als Repräsentant einer gemässigten Richtung». 

(NZZ, 29. Oktober 1958; ufw) 

 

 

7.7.2012 

NZZ, 29. Oktober 1958: Johannes XXIII. – ein Pontifikat des Uebergangs 

«Mit der Wahl Kardinal Roncallis, des Patriarchen von Venedig, zum Nachfolger Pius' XII. 

ist die mehr als, drei Jahrhunderte alte Tradition der Berufung des Papstes aus den 

Reihen der italienischen Kirchenfürsten gewahrt worden. Diese gewohnheitsrechtliche 

Ueberlieferung, die bei der stärkeren Betonung des universellen Charakters der 

katholischen Kirche und nach der während des letzten Pontifikats vollzogenen 

Internationalisierung des Kardinalskollegiums nicht mehr als eine Selbstverständlichkeit 

erscheint, ist in dieser Sedisvakanz zum erstenmal seit langer Zeit ernsthaft in Frage 

gestellt worden. […] Aber dennoch ist es – nicht im Interesse der Erhaltung eines sterilen 

Status quo, sondern im höheren Sinne fruchtbarer Kontinuität – wichtig und auch für die 

Gemeinschaft der freien Völker im weitesten Bereich wertvoll, dass in dem Zeitpunkt, in 

dem die aus dem fast zwei Jahrzehnte dauernden Pontifikat Pius' XII. stammenden 

Probleme und Aufgaben nach einer Lösung verlangen, dank der Persönlichkeit Johannes' 

XXIII. die Verankerung des Papsttums in Italien gesichert und damit ein Element der 

Stabilität gewährleistet ist. […] Einmal wird der Tag kommen, an dem das ehrwürdige 

Gewohnheitsrecht auch bei der Papstwahl einer konsequenten Anwendung des Prinzips 

der Universalität der Katholischen Kirche untergeordnet werden wird: Ein deutlicher 

Ansatz und sogar eine organisatorische Basis für eine solche Verwirklichung des 

universellen Prinzips war mit dem Uebergewicht der Nichtitaliener über die italienischen 

Kardinäle im Heiligen Kollegium bereits vorhanden. […] In Wirklichkeit hat im Konklave 

allgemein der Wunsch nach einer Uebergangslösung die Oberhand gewonnen und mit der 

Wahl Kardinal Roncallis zur Installierung eines Papa di transizione im Vatikan geführt». 

(NZZ, 29. Oktober 1958, Blatt 5: Johannes XXIII. – ein Pontifikat des Uebergangs; ufw) 

 

 



8.7.2012 

Die Konzilsankündigung am 25. Januar 1959 

«Ehrwürdige Brüder und geliebte Söhne! Zitternd vor Bewegung und doch mit demütiger 

Entschlossenheit unterbreiten wir euch den Vorschlag einer doppelten feierlichen 

Veranstaltung: einer Diözesansynode für Rom und eines Ökumenischen Konzils für die 

Weltkirche». 

Mit diesen Worten kündigte Papst Johannes XXIII. am 25. Januar 1959 vor den zum 

Abschluss der Gebetsoktav für die Einheit der Christen in St. Paul vor den Mauern 

versammelten Kardinälen das II. Vatikanische Konzil an. 

Er äusserte die Bitte um Gebet für «einen guten Anfang, eine erfolgreiche Durchführung 

und ein glückliches Ergebnis dieser Vorhaben, was schwere Arbeit für die Erleuchtung, 

die Erbauung und die Freude der Christen bedeuten wird, und eine freundliche und 

neuerliche Einladung an unsere Brüder der getrennten christlichen Kirchen, mit uns an 

diesem Festmahl der Gnade und Brüderlichkeit teilzunehmen, auf das so viele Seelen in 

jedem Winkel der Welt hoffen». 

(zit. gemäss dem Wortlaut der vorgetragenen Fassung nach He 409; emf) 

 

 

9.7.2012 

Wie kann er es wagen? 

«Wie kann er es wagen, nach einhundert Jahren und nur drei Monate nach seiner Wahl, 

ein Konzil einzuberufen? Papst Johannes ist vorschnell und impulsiv. Seine 

Unerfahrenheit und sein Mangel an Bildung führten ihn zu diesem Schritt, zu diesem 

Paradoxon. Ein Ereignis wie dieses wird seine ohnehin schon schwache Gesundheit 

ruinieren und das ganze Gebäude seiner angeblichen moralischen und theologischen 

Tugenden zusammenstürzen lassen». So äussert sich Giacomo Kardinal Lercaro, 

Erzbischof von Bologna, zur Konzilsankündigung. Er wird sich als einer der 

engagiertesten Konzilsväter erweisen ... 

(zit. nach He 412; emf) 

 

 

10.7.2012 

«Ereignisse von allergrösster Bedeutung» 

Die Konzilsankündigung – verbunden mit der Ankündigung einer Diözesansynode der 

Stadt Rom und einer Modernisierung des Kirchenrechtes – wird in der 

Herderkorrespondenz (13 [1958/59] 272f) in der Fassung des Osservatore Romano 

wiedergegeben. Der lateinische Text, den Papst Johannes XXIII. verlesen habe, sei nicht 

öffentlich bekannt gegeben worden und werde es wohl nicht werden. Die Überraschung 

spiegelt sich in der Kommentierung deutlich wieder: «Jedermann spürt, dass es sich hier 

um Ereignisse von allergrösster Bedeutung handelt. Alle drei Ankündigungen sind eine 

grosse Überraschung für die Welt, für die Gläubigen der katholischen Kirche und auch für 

vatikanische Kreise gewesen». 

Die Einberufung einer römischen Diözesansynode wird als Novum angesehen, und als 

Signal, dass der Papst sein Amt als Bischof von Rom wieder «so konkret auszuüben 

begann, wie es seit den unseligen Ereignissen von 1870, als Pius IX. sich aus Protest 

gegen die Einverleibung Roms in den jungen italienischen Nationalstaat in die freiwillige 

Gefangenschaft des Vatikans einschloss, kein Papst mehr getan hat». Diese Synode habe 

rechtliche Konsequenzen zwar nur für die Diözese Rom, könne aber «beispielgebend für 

strukturelle Änderungen auch in anderen Diözesen wirken». 



Die grösste Aufmerksamkeit zieht aber natürlich die Ankündigung des Konzils auf sich: 

«Am wichtigsten und für die ganze Welt am erregendsten ist … zweifellos die 

Ankündigung des Konzils der Gesamtkirche mit der besonderen Bestimmung, dass es 

eine Einladung an die getrennten Gemeinschaften sein soll, die Einheit zu suchen». 

(Eva-Maria Faber; vgl. HerKorr 13 [1958/59] 272f) 

 

 

11.7.2012 

NZZ, 14. Februar 1959: Ein neuer Stil im Vatikan 

«Rom, im Februar 

Die Ankündigung des päpstlichen Vorhabens, in nächster Zeit ein Allgemeines 

Oekumenisches Konzil einzuberufen, hat in der ganzen Welt ihr Echo gefunden – 

besonders aber in Rom selbst, wo man von Männern der Kirche hört, wie sehr der 

unerwartete und kühne Vorstoss mit dem tatkräftigen Geist der Erneuerung 

übereinstimmt, den Johannes XXIII. im ersten Vierteljahr seines Pontifikats an den Tag 

gelegt hat. Ein neuer Wind weht im Vatikan. Schon heute sucht man die Bezeichnung für 

den besonderen Stil des Papstes – so, wie man vom grossen Stil Leos XIII. sprach. Was 

da zunächst in die Augen fällt, ist seine tiefe Menschlichkeit – wie er ohne allen äusseren 

Pomp das Krankenlager eines alten Priesters aufsucht, die Spitäler, Asyle und 

Gefängnisse Roms besichtigt, den Vatikan im unbegleiteten Wagen verlässt, die 

Formalitäten an den Audienzen so sehr wie möglich einschränkt, in Sankt Peter Messen 

liest, zu denen man keine Eintrittskarten braucht. Die Römer sehen in ihm einen Mann 

ihrer eigenen Art, und er liebt es, sich einen demütigen Sohn des Volkes zu nennen. 

Wichtiger noch sind die Anstrengungen, die der Papst unternommen hat, um die Kurie zu 

erneuern. Die letzte innere Reorganisation wurde im Jahr 1908 durchgeführt. An der 

Spitze der Dikasterien und obersten Gerichte der Kirche standen in letzter Zeit oft 

Kardinäle, die Alter oder Krankheit daran hinderte, ihre leitenden Funktionen wirksam 

auszuüben. Zudem blieben viele Aemter unbesetzt; es kam zu Kumulierungen, und der 

bureaukratische Betrieb wurde noch schwerfälliger. 

Johannes XXIII. hat sich sogleich ans Werk gemacht, um diese Missstände zu beheben. 

Er füllte alle Lücken im Kardinalkollegium aus und erweiterte es noch über den seit 1586 

geltenden Numerus clausus hinaus». 

(NZZ, 14. Februar 1959; ufw) 

 

 

12.7.2012 

«Niemand kann mir befehlen, dass meinem armen Gehirn unter solchen 

Umständen etwas einfällt... » 

Der Mainzer Kardinal Lehmann sagte einmal, die Geschichte des Einflusses Karl Rahners 

auf das Konzil müsse erst geschrieben werden. Das ist zwar inzwischen vielfach 

geschehen, aber die Wirkung Rahners auf die Konzilsteilnehmer ist nicht immer leicht 

aufzuspüren. Deutlich tritt Rahners Einfluss auf den Wiener Kardinal Franz König hervor. 

König war von Anfang an fest entschlossen, einen theologischen Berater (Peritus) nach 

Rom mitzunehmen und hatte den damaligen Innsbrucker Dogmatiker Karl Rahner SJ 

gewonnen. Es wird heute leicht vergessen, dass Rahner mitten in seiner umfangreichen 

Tätigkeit als Professor in Innsbruck, als Seelsorger und als Herausgeber des bekannten 

«Lexikons für Theologie und Kirche» an Pfingsten 1962 ohne Vorwarnung unter eine 

römische «Vorzensur» gestellt wird. Auslöser dürfte sein Vortrag auf dem Katholikentag 

in Salzburg im Juni 1962 gewesen sein. In seiner typischen Ironie überlegt Rahner, ob er 



unter anderem Namen weiterschreiben soll: «Ich habe wieder tolle Scherereien mit Rom. 

[…] Ich hab […] gedacht: dann heiss ich von jetzt an Vorgrimler, Metz, Darlap» (1). 

Sein Brief an König vom 12.07.1962 zeigt, wie sehr Rahner unter der Last seiner 

Verantwortung leidet: «Wer von einem Zensor als so Verdächtiger gelesen wird, wird als 

Angeklagter gelesen, der Zensor selbst hat Angst, er könne zu milde sein und etwas 

durchlassen. […] In einer solchen Situation kann ich nicht arbeiten. Es fällt mir einfach 

nichts ein. Kurz: Niemand kann mir befehlen, dass meinem armen Gehirn unter solchen 

Umständen etwas einfällt. […] Ich weiss von Leuten wie Henri de Lubac und Yves Congar, 

denen schon Ähnliches widerfuhr, wie sich solche scheinbar formaljuristisch harmlosen 

Massnahmen in der Praxis auswirken. Ich erkläre: es tut mir sehr leid, aber ich kann 

unter diesen Umständen nicht schreiben» (2). 

Wie wir wissen, schreibt Rahner dann doch weiter, Johannes XIII. rehabiliert ihn kurz vor 

Konzilsbeginn. Er wird zu einem der bedeutendsten Konzilstheologen. 

(Christian Cebulj) 

 

(1) Zitiert nach: Herbert Vorgrimler: Karl Rahner: Kleine Brieffolge aus der Konzilszeit 

(II). In: Orientierung 48 (1984) 154f. 

(2) Zitiert nach: Aufbruch im Konzil. Karl Rahner und Kardinal König. In: entschluss 43 

(6/1988) 29. 

 

 

13.7.2012 

50 Jahre konziliare Erneuerung: Was war am Konzil neu? 

«Wenn Sie mich also fragen, was am Konzil neu war, dann muss ich antworten: Das 

Unerwartetste war seine Einberufung. Nach dem I. Vatikanischen Konzl und seiner Lehre 

über den Primat und die Unfehlbarkeit des Papstes meinten viele, dass nun nie mehr ein 

Konzil stattfinden müsse; der Papst könne alle hängigen Fragen in eigener Vollmacht 

regeln. Die Konzilsankündigung stiess deshalb in Rom auf grossen Widerstand. Man 

versuchte, den Papst zu überreden, eine Synode für das Bistum Rom sei vordringlicher 

als ein allgemeines Konzil. Der Papst erwiderte: ˂Dann machen wir zuerst eine Synode 

und dann das Konzil.˃ So wurde in aller Eile in Rom eine Diözesansynode vorbereitet und 

abgehalten. Ein dickes Buch mit Synodenbeschlüssen wurde in der Lateranbasilika 

vorgelesen und dann veröffentlicht. Heute ist es völlig vergessen. Aber der Weg war frei 

für das Konzil». 

(Peter Henrici: 50 Jahre konziliare Erneuerung: Was war am Konzil neu? [= Kleine Texte 

aus dem Kloster Reute Heft 1]. Bald Waldsee 2009, 5f; ufw) 

 

 

14.7.2012 

«Das drohende oder in Aussicht stehende Konzil» 

Wenig euphorisch, sehr zurückhaltend, ja skeptisch muss die Stimmung in Innsbruck 

nach der Ankündigung des Konzils am 25. Januar 1959 gewesen sein. Auf welche 

Zurückhaltung dieses Vorhaben stiess, können wir einem Dokument entnehmen, das als 

die erste öffentliche Stellungnahme von Seiten Karl Rahners SJ zum Konzil gelten kann. 

Es ist die maschinenschriftliche Fassung einer stenographierten Mitschrift einer 

spontanen Wortmeldung P. Rahners aus den Kolloquien am Freitagabend. 

P. Rahner pflegte in diesen Kolloquien, die unter dem Titel «Quaestiones quodlibetales» 

berühmt geworden sind, zu spontanen Fragen der Studierenden und anderer 

Anwesenden eine Antwort zu geben. Die erhaltenen Mitschriften sind deshalb so 



spannend, weil sie bis heute ein Denken im Vollzug dokumentieren. 

An jenem 20. Februar 1959 lautete die Frage: Was haben wir von dem drohenden oder in 

Aussicht stehenden Konzil zu erwarten? Schon der Ton dieser Frage, wir wissen heute 

nicht mehr, wer sie stellte, lässt kaum auf euphorische Aufbruchsstimmung schliessen. 

Die Antwort Rahners entwickelte sich bedächtig, aber für sein weiteres Mühen um dieses 

Konzil nicht untypische Weise. Drei Fragekreise wurden angegangen. Was hat es mit 

diesen Ankündigungen genauerhin auf sich? Was bedeutet in der Ankündigung 

«ökumenisch»? Wie sollte ein Konzil nach dem Vaticanum I überhaupt arbeiten und in 

welcher Weise können die anderen christlichen Kirchen und Gemeinschaften daran 

teilnehmen? Abstimmen können sie natürlich nicht, aber wie können sie teilnehmen, 

ohne dass sie zur blossen Dekoration werden? Werden sie überhaupt kommen? Dabei 

erörtert Rahner die dogmatische Bestimmung eines Konzils auch im Blick auf das Dogma 

von 1870, sieht die immensen Schwierigkeiten in der Arbeitsweise, wenn über 2000 

Bischöfe eingeladen werden, und sucht nach Lösungen. 

In der dokumentierten Antwort, immerhin 4 Blatt in Maschinenschrift, kommt eine 

typische Haltung Rahners in seiner Arbeit für das Konzil zum Ausdruck: nach aussen die 

Erwartungen dämpfen und übersteigerte Erwartungen erst gar nicht aufkommen lassen, 

nach innen aber mit allem Nachdruck und aller Offenheit für ein bestmögliches Ergebnis 

streiten. 

(Roman Siebenrock) 

 

 

15.7.2012 

Wie ökumenisch wird das Konzil sein? 

Die Einladung, die Papst Johannes XXIII. an die nichtkatholischen Christen der 

getrennten Kirchen (erst in der nachträglich veröffentlichen Version der 

Konzilsankündigung wird das Wort «Kirchen» in «Gemeinschaften» verändert) gerichtet 

hatte, löst mancherlei Mutmassungen aus. Soll das «Ökumenische» Konzil ein Konzil 

unter voller Beteiligung anderer Konfessionen sein, oder ist es ein Ökumenisches Konzil 

im Sinne des Kirchenrechtes, also eine Versammlung der Bischöfe der ganzen römisch-

katholischen Kirche? Werden nichtkatholische Christen Teilnehmende sein, oder Zuhörer 

und Beobachter? 

Von orthodoxer Seite werden Befürchtungen wach, dass eine Teilnahme am Konzil von 

der vorausgehenden Unterwerfung unter den Papst abhängen könne – dies wird 

entschieden zurückgewiesen. Manche befürchten auch, ein Scheitern der aufrichtigen 

Intentionen Johannes‘ XXIII. könnte die Beziehungen zwischen den Kirchen gar 

verschlechtern, zumal wenn die römische Kirche gewissermassen eine die bisherige 

Ökumene konkurrenzierende ökumenische Dynamik initiieren würde. In positiver 

Formulierung wird deswegen immer wieder erinnert und gewünscht, der Vatikan möge 

nicht übersehen, dass die nichtrömischen Kirchen im Ökumenischen Rat der Kirchen 

bereits ökumenisch engagiert sind. Mehrfach aufgenommen wird in diesem Sinne die 

Erklärung des Generalsekretärs des ÖRK, Willem A. Visser‘t Hooft, vom 26. Januar 1959: 

«Es hängt viel davon ab, auf welche Weise das Konzil einberufen wird und in welchem 

Geist man an die Frage der christlichen Einheit herangeht. Die entscheidende Frage 

lautet: Wie ‹ökumenisch› wird das Konzil in seiner Zusammensetzung und in seiner 

geistlichen Ausrichtung sein?» (zit. HerKorr 13 [1958/59] 356). 

(Eva-Maria Faber) 

 

 



16.7.2012 

Kardinal Döpfner über die ökumenische Ausrichtung des Konzils 

Julius Kardinal Döpfner, damals Bischof von Berlin, notiert im Juni/Juli 1959 als 

mögliches ökumenisches Anliegen des Konzils: 

«Wäre nicht im Anschluss an diese Kapitel über die Kirche zu überlegen, ob nicht das 

Konzil eine Botschaft an die von der katholischen Kirche getrennten Christen richten 

sollte, in der bei aller Klarheit über die einzigartige Stellung der katholischen Kirche 

stärker, als es bisher in kirchlichen Dokumenten geschah, ein bussfertiges Wort gesagt 

würde über die historische Mitschuld von Hirten und Gliedern der Kirche an den 

verschiedenen Spaltungen und über das Bemühen des Konzil, durch seine Arbeit den 

Weg zu bereiten für die Wiedervereinigung?» 

(Dö 70; emf) 

 

 

17.7.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Karl Rahner: Die Kirche soll kein «Nachtwächterstaat» werden 

Es fiel den römischen Autoritäten, die im Sommer 1962 das Konzil vorbereiteten, 

offensichtlich nicht leicht, die moderne, weltanschaulich pluralistische Demokratie zu 

akzeptieren. Auch die Bischöfe, die mit den ersten Konzilsvorlagen unzufrieden waren, 

mussten sich erst ein Herz fassen, um «Rom» zu widersprechen. Nun war bei Johannes 

XXIII. der seltene Fall gegeben, dass man mit grosser Liebe und Hochachtung an ihm 

hängen konnte und dennoch nicht alles, was von ihm und aus seiner Umgebung kam, für 

den letzten Schluss der Weisheit halten musste. Er war, wie sich später zeigte, auf der 

Seite derjenigen, die die starke und zukunftsmächtige Seite von Christentum und Kirche 

aufzeigen und nicht dem Vergangenen nachtrauern wollten. 

Karl Rahner, der trotz der Demütigungen durch die römische Vorzensur als Gutachter für 

Kardinal König weiterarbeitete, ging es bei all diesen Fragen um nicht weniger als um das 

Überleben des Christentums unter den neuen gesellschaftlichen Bedingungen. 

Am 17. Juli 1962 schickte er einen 10-seitigen Brief an König, der meist in lateinischer 

Sprache verfasst war und die bürgerliche Gesellschaft und die Freiheit zum Thema hat, 

dabei aber auch als Kommentar zum Verhältnis von kirchlicher Autorität und Gehorsam 

verstanden werden darf: 

«Der Zweck der bürgerlichen Gesellschaft ist mit Sicherheit nicht so beschaffen, dass er 

bereits verwirklicht wäre, wenn die Bürger ein ruhiges und beruhigtes Leben führen 

können. Das Wesen der bürgerlichen Gesellschaft derart zu beschränken, hiesse aus ihr 

eine bürgerliche Gesellschaft zu machen, die schon im 19. Jahrhundert als 

‹Nachtwächterstaat› verspottet wurde». 

(Reizvoll klingt das auch im lateinischen Original: «Natura societatis civilis ita restricta 

faceret societatem civilem talem societatem quae in saeculo XIX. illudebatur tamquam 

‹Nachtwächterstaat›».) 

(Christian Cebulj; vgl. entschluss 43 [6/1988] 31) 

 

 

18.7.2012 

NZZ 24. November 1961: Das Konzil und die Einheit der Christen. Kardinal Bea 

in Zürich 

Ein römischer Kardinal spricht öffentlich in Zürich. Nicht nur in irgendeiner der 

zahlreichen katholischen Kirchen unserer Stadt, sondern im überfüllten Grossen Saal des 

Kongresshauses vor einem keineswegs nur aus Katholiken bestehenden, sondern stark 



mit Protestanten und sogar offiziellen Vertretern der reformierten Landeskirche 

durchsetzten Publikum. Das ist ein Novum. Man muss schon in die Anfänge der 

Reformationszeit um 1520 herum zurückgehen, um zum letzten offiziellen Besuch eines 

Kardinals in unserer Stadt zu gelangen. Damals weilte Matthäus Schiner, einer der 

wenigen Schweizer, die zur Würde des kirchlichen Purpurs aufgestiegen sind – in den 

nächsten Wochen soll, bestem Vernehmen nach, endlich wieder ein Schweizer in der 

Person des früheren Einsiedler Abtes und jetzigen benediktinischen Ordensprimas Benno 

Gut zu dieser Würde gelangen –, oftmals in Zürich. Zweck des damaligen Besuches war, 

die Zürcher noch einmal zum Abschluss eines Soldbündnisses mit dem Papst zu 

überreden. 

Wie ganz anders ist der Zweck des heutigen Besuches! Er galt dem grossen Anliegen der 

Einigung der Christenheit, dem Anliegen, das als mächtige Sehnsucht und auch bereits 

als organisierte Bewegung durch unser Jahrhundert geht. Von ihr wird auch die römisch-

katholische Kirche nach einer Periode betonter Reserve und sogar weitgehender 

Ablehnung der ökumenischen Bewegung von seiten der Kurie immer deutlicher erfasst. 

(Peter Vogelsanger; ufw) 

 

 

19.7.2012 (Weiteres) 

Mit Vertrauen und Realismus dem Konzil entgegen. 

Kardinal-Erzbischof König von Wien zum bevorstehenden Konzil 

«Wir befinden uns bereits mitten in den Ferien. […] Es gibt aber einen Ort […], wo es 

heuer im Sommer 1962 für niemanden einen Urlaub gibt, weil die Arbeit drängt und viele 

Verpflichtungen noch immer anfallen. Das ist Rom – oder besser gesagt, der Vatikan – 

wo mitten in der römischen Hitze die Vorbereitungsarbeiten für das vatikanische Konzil 

ihrem Ende entgegengehen. […] Man kann sagen, dass kaum ein Konzil so gut 

vorbereitet wurde wie das kommende. Man kann sagen, dass wohl kein anderes Konzil 

im Vorbereitungsstadium so sehr das Interesse der Weltöffentlichkeit erregt hat wie das 

2. Vatikanische. 

Was kann nun die Welt, die Christenheit, was können die Katholiken von diesem Konzil 

erwarten? […] Ich möchte darauf kurz antworten: mit Vertrauen und Realismus oder, 

wenn ich ein Wortspiel gebrauchen darf, mit realistischem Vertrauen und mit 

vertrauensvollem Realismus. Mit realistischem Vertrauen, das heisst, wir sollen sowohl 

überschwengliche Erwartungen wie zu grosse Zaghaftigkeit meiden; mit 

vertrauensvollem Realismus, das heisst, wir sollen uns auf die Wirklichkeit stützen, so 

wie sie ist. Dazu gehört nicht zuletzt für Katholiken auch das Vertrauen auf den Beistand 

Gottes». 

(Schweizerische Kirchenzeitung, 19. Juli 1962; ufw) 

 

 

20.7.2012 (Weiteres) 

Die kuriale Vorbereitung des Konzils 

Ein Konzil muss vorbereitet werden. Das ist zwar eine Selbstverständlichkeit, doch da es 

dafür keine festen Regeln gibt, muss die Vorbereitung Schritt für Schritt entwickelt 

werden. Zwischen dem 26. Januar und dem 17. Mai 1959 werden intern einige Konzepte 

zur Vorbereitung des Konzils entwickelt. Am Pfingstsonntag, 17. Mai 1959, wird eine Vor-

Vorbereitungskommission (Commissio antepraeparatoria) eingesetzt, deren Vorsitz nicht 

– wie es nahegelegen hätte – dem Präfekten des Heiligen Offiziums, sondern Domenico 

Kardinal Tardini von der Kongregation für ausserordentliche kirchliche Angelegenheiten 



und Kardinalstaatssekretär anvertraut wurde. Eine wichtige Rolle wird Mgr. Pericle Felici, 

ein bis dahin eher unbekanntes Mitglied der Rota, übernehmen. Mitglieder der 

Kommission sind Repräsentanten der Kongregationen der vatikanischen Kurie, die Papst 

Johannes XXIII. von Beginn an einbeziehen will, um ihre Opposition zu vermeiden. 

Diese Vor-Vorbereitungskommission leitet die Befragung der Bischöfe ein. Die 

eingehenden Antworten werden auf mehr als 1500 Seiten in einem an der Schultheologie 

und am kanonischen Recht orientierten Conspectus geordnet und in einem Schlussbericht 

auf 18 Seiten eher unzulänglich zusammengefasst. Damit werden die Voten der Bischöfe 

der ganzen Welt gegenüber den Voten der römischen Universitäten und Kongregationen 

eher stiefmütterlich behandelt. 

Mit dem Motu proprio Superno Dei nutu, datiert auf den Vorabend von Pfingsten, 5. Juni 

1960, wird die eigentliche und zentrale Vorbereitungskommission (Commissio centralis 

praeparatoria) eingesetzt, der weitere zehn Kommissionen, parallel zu den neun 

Dikasterien und dem ständigen Komitee der Kongresse für das Laienapostolat, 

zugeordnet werden. Die Vorsitzenden dieser Kommissionen sind weitgehend die 

Präfekten der entsprechenden Kongregationen – obwohl Papst Johannes XXIII. betont, 

das Konzil habe seine eigenen Strukturen und solle nicht mit den Funktionen der Kurie 

vermengt werden. 

(Eva-Maria Faber) 

 

 

21.7.2012 (Weiteres) 

Die Einladung nichtkatholischer Beobachter 

Die Einladung Papst Johannes XXIII. an die «getrennten christlichen Kirchen» zur 

Teilnahme am Konzil wird noch im Jahr 1959 – trotz Widerspruchs von manchen Seiten – 

in Richtung der Teilnahme von Repräsentanten dieser Kirchen als Beobachter 

konkretisiert. Ein Problem stellt jedoch die Tatsache dar, dass die katholische Kirche bis 

dahin keine offiziellen Beobachter an den Ökumenischen Rat der Kirchen gesandt hatte. 

Gemäss dem Prinzip der Gegenseitigkeit ist absehbar, dass dies auf evangelischer Seite 

Vorbehalte gegen eine umgekehrte Entsendung von Beobachtern weckt. Als das 

Sekretariat für die Einheit der Christen sich anschickt, eine Einladung zur 

Generalversammlung des ÖRK 1961 anzunehmen, wird es durch das Heilige Offizium 

gestoppt. Augustin Kardinal Bea protestiert und weist darauf hin, dass dadurch die 

Einladung nichtkatholischer Beobachter an das Konzil ins Leere laufen würde. Mit dem 

Kompromiss, dass an den ÖRK Beobachter entsandt werden, die aber nicht 

vorbereitenden Konzilsgremien angehören dürfen, wird der Weg in die Zukunft frei. 

Ein am 23. Juni 1962 angenommenes Reglement für die nichtkatholischen Beobachter 

legt fest, dass diese zu öffentlichen Sitzungen und allgemeinen Versammlungen ohne 

Rede- und Stimmrecht zugelassen werden. 

Zu dieser Zeit ist vor allem Jan Willebrands, der Sekretär des Sekretariates für die 

Einheit der Christen, schon auf Reisen, um in direkten Kontakten zu erkunden, welches 

Interesse bei den anderen Kirchen an der Entsendung von Beobachtern besteht, und ggf. 

eine Einladung auszusprechen. 

(Eva-Maria Faber; vgl. Joseph A. Komonchak: Der Kampf für das Konzil während der 

Vorbereitung [1960-1962]. In: A 1,189-401, 359-369) 

 

 

22.7.2012 (Weiteres) 

Ereignisse brauchen Zeit, bis sie bei den Menschen ankommen. 



So ging es mir mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil. Ich vermute, erst gegen 1970 

wurde mir voll bewusst, Zeitzeuge von etwas Einschneidendem und Epochemachendem 

gewesen zu sein.  

Physisch nahm ich das Konzil im Dezember 1964 wahr: Meine Frau und ich waren auf der 

Hochzeitsreise in Rom. Wir besichtigten natürlich auch den Petersdom. Und wir sahen die 

riesige Holzkonstruktion, die errichtet worden war, damit die Konzilsväter sich 

versammeln konnten.  

Inhaltlich erinnere ich mich gut an den Tod Papst Pius XII. am 9. Oktober 1958. Ich 

befand mich in Cambridge, um meine Englischkenntnisse zu vertiefen. Die englischen 

Zeitungen brachten überdimensionierte Schlagzeilen. Der Tod eines Papstes wurde als 

Sensation verkündet.  

Und dann, am 25. Oktober 1958, wurde Johannes XXIII. gewählt. Auch diesmal riesige 

Lettern und Fotos. Für mich als gut 19-jährigen Protestanten war die Bedeutung dieser 

Papstwahl völlig unklar. Allerdings, innerhalb weniger Monate wurde allgemein bewusst, 

dass in Rom mindestens ein Stilwechsel stattfand. Der Papst sprach in seinen Reden 

nicht mehr im Pluralis majestatis. Ganz schlicht sagte er einfach «ich». Wenn Bischöfe 

zur Privataudienz bei ihm erschienen, wollte er nicht, dass sie ihm die Füsse küssten. 

Und besonders spektakulär war der Gründonnerstag 1959: Johannes XXIII. führte die 

öffentliche Fusswaschung wieder ein. Er wusch zwölf Priesteramtskandidaten die Füsse 

und küsste sie – in Erinnerung an Johannes 13. War das einfach eine Show, oder war es 

ernst gemeint, lautete die Frage, die mir damals durch den Kopf ging.  

Gut erinnern kann ich mich an die Konzilsankündigung vom 25. Januar 1959. Ein 

«ökumenisches» Konzil sollte abgehalten werden! Was war das? Besonders die säkulare 

und die protestantische Presse mussten lernen, dass es verschiedene Bedeutungen des 

Wortes «ökumenisch» gibt. In der Weihnachtsgeschichte von Lukas 2 bedeutet 

«Ökumene» das römische Kaiserreich rund ums Mittelmeer. Nach römisch-katholischem 

Sprachgebrauch war ein «ökumenisches Konzil» zunächst eine Versammlung aller 

Bischöfe dieses Reiches und heute eine Vollversammlung der römisch-katholischen 

Bischöfe aller Kontinente. Nicht-römisch-katholische Personen gehören nicht dazu. Ein 

«ökumenisches Konzil» ist also etwas anderes als die «ökumenische Bewegung», deren 

Zentrale in Genf ist.  

Umso epochemachender war dann allerdings, dass der Vatikan nicht-römisch-katholische 

Experten als sogenannte «Beobachter» an die Versammlung einlud. 

(Frank Jehle) 

 

 

23.7.2012 (Weiteres) 

Plädoyers für Begrenzung 

Von Anfang an trieb Julius Kardinal Döpfner die Frage um, wie das Konzil die Fülle 

möglicher Themen würde bewältigen können. Bereits im Juni/Juli 1959 notierte er: 

«1. Ich bezweifele, ob es ratsam ist, Fragen der Angleichung des Kirchenrechtes, der 

Liturgiereform usw., also disziplinäre Fragen, auf dem Konzil in extenso zu behandeln. 

Das Konzil sollte einige Grundfragen klären und Richtlinien für die weitere Arbeit 

festlegen. Die Bewältigung dieser Einzelaufgaben sollte im Geiste eines Konziles 

geschehen, also nicht nur durch römische Dienststellen, sondern unter ausdrücklicher 

Hinzuziehung von Vertretern des Episkopates und der Fachleute der Weltkirche. Bei den 

heutigen Verkehrsverhältnissen und Möglichkeiten der Nachrichtenvermittlung kann dies 

leicht geschehen. So können die einzelnen Fragen ruhig und ohne den Zeitdruck eines 

Konzils der Lösung entgegengeführt werden. 



2. Nach den Erfahrungen des Vaticanums, das im Stoff viel zu umfangreich war, ist eine 

klare Begrenzung unerlässlich und ebenso eine Verfahrensordnung, die aus den damals 

verspürten Schwierigkeiten lernt (z.B. überlange, unsachliche Diskussionsreden, weithin 

verfehlte Geheimhaltung gegenüber der Presse) und zugleich die erprobten Methoden 

und vielfachen Missbräuche des heutigen parlamentarischen Lebens berücksichtigt. 

Wie wird es überhaupt möglich sein, ein Konzil mit so vielen Bischöfen (2-3000?) 

sachgemäss durchzuführen? Wäre nicht trotz der Canones 223-224 eine Vertretung des 

Weltepiskopates sinnvoll, die nach einem wohlüberlegten Schlüssel gewählt und berufen 

wird?» (Dö 67f). 

Wie recht Kardinal Döpfner mit seinen Überlegungen hatte, zeigt sich, als Anfang 1962 

ca. 75 Vorbereitungstexte vorliegen, die den «Eindruck einer grossen Masse von schlecht 

geordnetem Material in sehr unterschiedlicher Qualität» hervorrufen (Joseph A. 

Komonchak, in: A 1,342). Umso mehr setzen sich auch andere Kardinäle, so Léon Joseph 

Suenens und Josef Frings, für eine Reduktion des Materials ein (vgl. Su 65-68). 

(Eva-Maria Faber). 

 

 

24.7.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Offizielle Einladung zur Entsendung von Beobachtern an den ökumenischen 

Patriarchen Athenagoras 

Papst Johannes XXIII. gründete am 5. Juni 1960 das Sekretariat zur Förderung der 

Einheit der Christen als Vorbereitungskommission für das Zweite Vatikanische Konzil und 

übertrug dessen Leitung Augustin Kardinal Bea SJ – eine Verstärkung der mit der 

Konzilsankündigung hervorgerufenen ökumenischen Begeisterung. Das 

Einheitssekretariat sprach sich am 15. Dezember 1960 für die Einladung von 

nichtkatholischen Beobachtern ans Konzil aus, womit sich Johannes XXIII. an 

Weihnachten 1961 einverstanden erklärte. In der ersten Jahreshälfte 1962 verhandelte 

der Sekretär des Einheitssekretariats, Johannes Willebrands, mit verschiedenen Kirchen 

und kirchlichen Gemeinschaften über die Entsendung von Beobachtern. Dabei aber 

wurden die orthodoxen Kirchen eher vernachlässigt, was beim ökumenischen Patriarchen 

Athenagoras zu Verärgerung führte. Dazu kam das Faktum, dass zwischen den 

verschiedenen orthodoxen Kirchen Spannungen herrschten, insbesondere zwischen 

Moskau und Konstantinopel, angereichert durch die politischen Spannungen des Kalten 

Krieges, wo lange nicht klar war, ob die russische orthodoxe Kirche eine Einladung 

annehmen würde. Am 24. Juli 1962 erging von Rom aus die offizielle Einladung an den 

ökumenischen Patriarchen Athenagoras zur Entsendung von Beobachtern, am 2. Oktober 

1962 schliesslich auch nach Moskau. 

(Urban Fink-Wagner, vgl. A 1, S.359-369) 

 

 

25.7.2012 (Weiteres) 

Yves Congar: Frust der Konzilsvorbereitung – 

oder: Ottaviani und die Gassen von Rom 

Yves Congar ist frustriert. 1960 war der französische Dominikaner noch zur grossen 

Überraschung vieler zusammen mit dem Jesuiten Henri de Lubac in die Theologische 

Kommission der offiziellen Konzilsvorbereitung berufen worden. Zwei kirchenamtlich 

gemassregelte Ordenstheologen in Rom: das war auch unter dem neuen Papst Johannes 

nicht zu erwarten! Erwartungsgemäss verliefen hingegen die von der römischen Kurie 

dominierten Vorbereitungsarbeiten: «Es gibt stets eine […] Auslage im Schaufenster der 



Kirche, und dahinter gibt es immer auch ein Lager. Die Auslage kündigt Lubac an, das 

Lager aber enthält Gagnebet [= ein römischer Schultheologe]» (Co 1,18). 

Begonnen hatte das Unbehagen Congars spätestens am 14. November 1960 mit einer 

Papstaudienz vor der ersten Zusammenkunft der Theologischen Kommission. Die 

pompöse Inszenierung kam ihm vor wie eine «mittelmässige Oper». Auf dem Rückweg zu 

seiner Unterkunft verlief Congar sich im Gewimmel der Gassen Roms. Ihm wurde 

schlagartig bewusst, dass das Geschehen zuvor «nicht die geringste» Beziehung zu 

dieser profanen Welt hat. Seine Schlussfolgerung lautete: «Es gibt einen Apparat der 

Kirche, der ohne irgendeinen Kontakt zu den Menschen funktioniert» (Co 1,31). 

Am nächsten Tag kam es zu einer Begegnung mit Kardinal Ottaviani, dem Präfekten des 

Hl. Offiziums. Dieser warf ihm vor, er bewege sich nicht genügend «auf der Linie Roms». 

Congar erinnert sich: «Ich antworte, dass […] die Kirche weniger an sich selbst denken 

müsse. [...]. Der Kardinal: Die Kongregationen [...] tun nichts anderes als zu dienen […]. 

Ich erwähne meine gestrige Erfahrung: Was hat unsere (grossartige) Zeremonie mit den 

vielen tapferen Leuten auf den heruntergekommenen Strassen gemeinsam, die ich 

durchquert habe? Die Kirche ist für die Menschen da […]. Er: Das ist eine Frage der 

Pastoral. Es gibt eine Kommission für die Pastoral, die nach entsprechenden 

Anpassungen zu suchen hat. Wir aber müssen den Glauben vorlegen» (Co 1,37). 

Diese zentrale Problemstellung des Konzils wurde erst mit der Pastoralkonstitution 

höchstlehramtlich geklärt: im Glauben durchdringen sich Dogma und Pastoral in 

gleichstufiger Wechselseitigkeit. Es geht nicht um sekundäre Anpassungen, sondern um 

die Inkarnation des Wortes Gottes in der Welt von heute. 

(Christian Bauer) 

 

 

26.7.2012 (Weiteres) 

«Mein ganzes Leben ist eine Vorbereitung auf diese Aufgabe gewesen». 

Die Gründung des Sekretariates für die Einheit der Christen verdankt sich dem 

Zusammenspiel von vornehmlich drei Protagonisten: Papst Johannes XXIII. mit seiner 

ökumenisch ausgerichteten Konzilsidee, P. Augustin Bea SJ sowie Lorenz Jaeger, 

Erzbischof von Paderborn und Gründer des Johann-Adam-Mühler-Instituts. 

Augustin Bea (1881-1968), geboren in Riedböhringen/D, wirkte seit 1924 in Rom, war 

1930-1949 Rektor des Bibelinstituts, Beichtvater Pius XII. und Konsultor des Heiligen 

Offiziums. Schon vor dem Konzil war er mit ökumenischen Fragen befasst und stand im 

Kontakt mit ökumenisch gesinnten Personen, nicht zuletzt mit Erzbischof Lorenz Jaeger. 

Dieser hatte nach der Ankündigung des Konzils binnen kurzem ein Buch unter dem Titel 

«Das ökumenische Konzil, die Kirche und die Christenheit» verfasst. Er war es auch, der 

Augustin Bea das Konzept einer Kommission für ökumenische Fragen zukommen liess, 

das von Papst Johannes XXIII. gebilligt wurde. Am 5. Juni 1960 rief das Motu proprio 

«Superno Dei nutu» das «Sekretariat zur Förderung der Einheit der Christen» ins Leben. 

Seine Leitung wurde dem inzwischen zum Kardinal ernannten Bea anvertraut, der zu 

diesem Zeitpunkt 79 Jahre alt war. Der lutherische Konzilsbeobachter Eduard Schlink sah 

ihn in diesem Alter «mit jugendlicher Wärme und Kraft eine ganze neue Aufgabe» in 

Angriff nehmen. Eindrücklich äusserte sich Bea selbst: «Mein ganzes Leben ist eine 

Vorbereitung auf diese Aufgabe gewesen». 

Das neue Gremium hatte als Sekretariat eine im Verhältnis zu den anderen 

vorbereitenden Kommissionen schwächere Stellung. Sebastian Tromp, Sekretär der 

Theologischen Kommission, vertrat gar die Auffassung, es handle sich nur um ein 

Informationsbüro. Dafür nutzte Bea die Neuheit dieser Institution dafür, sich eine 



internationale und vielseitige Mitarbeiterschar (darunter aus der Schweiz François 

Charrière und Johannes Feiner) aufzubauen. Zudem trat er mit Entschiedenheit dafür ein, 

dass das Sekretariat Texte, die der christlichen Einheit dienen, verfassen könne, damit 

sie dem Konzil vorgelegt würden. Kurz nach Konzilseröffnung, am 19.10.1962, erhob 

Papst Johannes XXIII. das Sekretariat in den Rang einer Kommission und gab ihm 

dadurch grösseres Gewicht. 

(Eva-Maria Faber; vgl. Stjepan Schmidt: Augustin Bea. Der Kardinal der Einheit. Graz: 

Styria, 1989, 975.983) 

 

 

27.7.2012 (Weiteres) 

NZZ 18. November 1961: Die Konzilvorbereitungen in Rom 

I. C. Die Zentralkommission für die Vorbereitung des zweiten Konzils des Vatikans hält 

gegenwärtig ihre zweite Tagung ab. Bischöfe, Erzbischöfe, Patriarchen, Vorsteher 

religiöser Orden, Kongregationen der römischen Kurie, katholische Institute und 

Universitäten und angesehene Theologen haben ihr an die 10 000 «Vorschläge» für 

Reformen und Aenderungen verschiedener Art zugestellt. Dieses ganze Material muss, 

nachdem es von den zwölf Sonderkommissionen behandelt und begutachtet worden ist, 

von der Zentralkommission geprüft werden, die unter dem Vorsitz des Papstes steht. Der 

Papst entscheidet in letzter Instanz, ob ein Problem auf die Tagesordnung des Konzils 

gesetzt wird .oder nicht. 

Die Verhandlungen sind streng geheim, doch sickern Indiskretionen über ihren Verlauf 

durch. Man weiss, dass die Zentralkommission sieh unter anderem bereits mit der Frage 

beschäftigt hat, ob Beobachter nichtkatholischer christlicher Kirchen zu dem Konzil 

eingeladen werden sollen. Die Kardinäle Agostino Bea und Amleto Cicognani treten 

entschieden für die Einladung solcher Beobachter ein; Kardinal Ottaviani dagegen 

widersetzt sich ihr mit Nachdruck. (…) Die Anwesenheit von «Brüdern, die sich von uns 

getrennt haben», würde einen störenden Einfluss auf die Verhandlungen ausüben. Trotz 

aller seiner Beredsamkeit stimmte die Mehrheit der Mitglieder der Zentralkommission für 

die Entsendung von Einladungen. (…) 

Gewisse Reformvorschläge, mit denen die Zentralkommission sich zu befassen haben 

wird, werden, wie die gleichen römischen Kreise sagen, Veranlassung zu lebhafter 

Auseinandersetzung geben. Es ist daran zu erinnern, dass innerhalb der römischen Kurie 

nach wie vor zwei Richtungen einander gegenüberstehen: Eine statische, konservative, 

die grundsätzlich jede Aenderung ablehnt, und eine andere, die eine Anpassung der 

Methoden der Kirche an die neue Zeit .befürwortet. 

(NZZ, 18. November 1961: Die Konzilvorbereitungen in Rom; ufw) 

 

 

28.7.2012 (Weiteres) 

NZZ 31. Januar 1962: Vor dem Vatikanischen Konzil. 

Der Vorstoss von Pater Lombardi 

«(epd.) Der Jesuit Riccardo Lombardi, Gründer der ‹Bewegung für eine bessere Welt› 

und bekannter Kanzelredner, hat in einem ‹Das Konzil› betitelten Buch Vorschläge für 

das bevorstehende Konzil gemacht. Er fordert darin eine Reform durch eine besondere 

‹Einheits-Aszetik› aller Glieder der Kirche sowie eine Papstwahl auf breiterer und 

allgemeinerer Grundlage. So sollte nicht von vornherein die Möglichkeit ausgeschlossen 

sein, eine Persönlichkeit mit der Tiara zu krönen, die nicht dem Kardinalskollegium 

angehört. Die Kurie sollte nicht nur administrativ, sondern auch integrierend und 



orientierend zutage treten. Aemter sollten nur an die dafür geeignetsten Persönlichkeiten 

vergeben werden, die innerhalb der gesamten Kirche auszuwählen sind. […] Im weiteren 

verlangte er die Verurteilung jeglichen Karrierestrebens in der Kurie und in der 

Hierarchie, absolute Unabhängigkeit von jedem erworbenen Recht bei Beförderungen, die 

Freiheit, jedes Mitglied der Kirche [richtig wäre wohl: Kurie] ‹an die Peripherie der 

Kirche› zurückzuschicken, sobald seine Dienste in der Zentralverwaltung nicht mehr 

benötigt werden. […] 

In einer ‹Betrachtung zum Tage› kam der Sprecher von Radio Vatikani auf das Buch von 

Pater Lombardi zu sprechen und bezeichnete es als ‹inopportun›. Es sei lobenswert, 

wenn man sich um das Konzil kümmere, aber nur unter der Voraussetzung, dass dies mit 

der nötigen Vorsicht und Zurückhaltung geschehe und dass man sich bewusst bleibe, 

dass die Hierarchie die Verantwortung trage. […] 

Nun weiss die katholische Nachrichtenagentur KNA zu berichten, dass Pater Lombardi 

sich dem negativen Urteil des ‹Osservatore Romano› über sein Buch und die darin 

enthaltenen Vorschläge für eine Reform der Kurie unterworfen habe». 

(NZZ, 31. Januar 1962: Vor dem Vatikanischen Konzil. Der Vorstoss von Pater Lombardi; 

ufw) 

 

 

29.7.2012 

Freiheit der Aussprache und Austausch 

Am 24. April 1961 teilt Lorenz Kardinal Jäger seinem Berliner Amtsbruder Julius Kardinal 

Döpfner mit, was er von Augustin Bea über die Arbeit in den Vorbereitungskommissionen 

erfahren hatte: «Man hört … Klagen über die Behinderung der freien Aussprache in der 

theologischen Kommission und neuerdings auch in der Commissio Liturgica bei der 

Diskussion über die Verwendung der Muttersprache in der Liturgie» (Dö 145). Bereits am 

13. April 1961 hatte Lorenz Kardinal Jäger Kritik an der Arbeitsweise der Theologischen 

Kommission geübt, «die die Arbeitsweise des Hl. Offiziums weithin auf die Kommission 

überträgt und dadurch den Verkehr sehr erschwert. Eine grössere Offenheit und mehr 

Erfahrungsaustausch mit den anderen Kommissionen wäre sehr wünschenswert, da 

weder ein besonderer Gnadenbeistand noch auch die Unfehlbarkeit dem Hl. Offizium und 

der theologischen Kommission vom Herrn zugesichert worden sind» (Dö 138). 

In den Notizen Döpfners für eine Audienz bei Papst Johannes XXIII. am 6. Mai 1961 ist 

ein Absatz über die Freiheit der Aussprache eingeklammert und somit wohl nicht 

vorgetragen worden. Immerhin kann er den Wunsch nach Austausch zwischen den 

Kommissionen äussern und findet hierzu Gehör beim Papst (vgl. Dö 149.153). 

(Eva-Maria Faber) 

 

 

30.7.2012 

Paenitentiam agere 

Am 1. Juli 1962 veröffentlicht Papst Johannes XXIII. die Enzyklika Paenitentiam agere. 

Sie lädt zur Konzilsvorbereitung durch Gebet und Busse auf. Dieser Bussgedanke wird 

z.B. im Hirtenbrief der Deutschen Bischöfe vom 23. September 1962 aufgenommen. 

Damit verbunden werden in solchen Verlautbarungen zum Konzil oftmals Erwartungen 

der Erneuerung ausgesprochen, Erneuerung des christlichen Lebens der einzelnen wie 

Erneuerung der Kirche. Offensichtlich ist der Wunsch, alle Christen und Christinnen in die 

Dynamik des Konzils hineinzuziehen. 

(Eva-Maria Faber) 



 

 

31.7.2012 

Frauenverbände erwarten vom Konzil 

Im Vorfeld des Konzils, im Juli 1961, gingen die Konzilseingaben zweier katholischer 

Frauenverbände nach Rom. Sie formulierten die Erwartungen von Katholikinnen an das 

Konzil. 

Der «Zentralverband der katholischen Frauen- und Müttergemeinschaften» (heute kfd) 

hat – ganz demokratisch – seine Mitglieder befragt und anschliessend eine elfseitige 

Eingabe erstellt. Am umfassendsten waren die Vorschläge zur Liturgie, etwa zur 

Muttersprache, zur Allerheiligenlitanei (kurz: mehr heilige Frauen, mehr heilige 

Ehepaare) oder zur Wahl des Tauftermins – auch die Mutter sollte an der Taufe ihres 

neugeborenen Kindes teilnehmen können. Weitere, von den Mitgliedern geäusserte 

Erwartungen waren etwa die Anerkennung konfessionsverschiedener Ehen oder die 

Wiederbelebung des ständigen Diakonats von Männern und Frauen.  

Der Katholische Deutsche Frauenbund (KDFB) formulierte in seiner Konzilseingabe die 

Erwartung, dass die Arbeit von ehelos, aber nicht in einem Orden lebenden Katholiken 

auch durch die Kirche besser anerkannt wird. 

(Regina Heyder, aus: «Ein Sprung nach vorn», Katholikentag 2012) 

 

 

1.8.2012 

Otto Karrers Memorandum zum Konzil 

Wenige Wochen nach der Ankündigung des Konzils entwarf Otto Karrer ein 

Memorandum, das grundsätzliche und konkret detaillierte Überlegungen anstellte, was 

das Konzil aus dem Blickfeld der Verständigung unter Christen tun könne und solle. Das 

Dokument wurde an ökumenisch aufgeschlossene Kardinäle, Bischöfe und Theologen 

versandt. Schweizer Empfänger waren Bischof François Charrière, Johannes Feiner in 

Chur, Hans Urs von Balthasar in Basel und Hans Küng, Vikar an der Luzerner Hofkirche. 

Das Memorandum dokumentiert, wie sehr in der Schweiz ein ökumenisches Ethos gereift 

war, das sich nun anschickte, in Verbindung mit parallelen Initiativen anderer Ortskirchen 

in die Weltkirche hineinzuwirken. 

Hans Urs von Balthasar hatte 1951 die erste grössere katholische Auseinandersetzung 

mit Karl Barth veröffentlicht. Hans Küng dynamisierte 1960 die ökumenische Frage in 

seinem programmatischen Werk «Konzil und Wiedervereinigung. Erneuerung als Ruf in 

die Einheit». 

Am Ende der ersten Konzilssession wurde Küng zum Peritus berufen. Mit der Berufung 

von Johannes Feiner zum Konsultor des römischen Sekretariates für die Einheit der 

Christen im Jahre 1960 hatte schweizerisches ökumenisches Bemühen nunmehr die 

Anerkennung römischer Gremien gefunden. 

(Victor Conzemius; vgl. ders. In: Wi 95f) 

 

Aus dem Memorandum von Otto Karrer: 

«Eine dogmatische Vereinigung mit den Protestanten ist derzeit nicht möglich. Doch ist 

seit der Erklärung von Toronto (1950) eine ständige Fühlung mit dem Ökumenischen Rat 

der Kirchen zu empfehlen und aus Gründen christlicher Solidarität anzustreben. In 

psychologischer Hinsicht ist darauf hinzuweisen, dass die päpstlichen Bemühungen für 

eine Wiedervereinigung auf den ausdrücklichen Willen Jesu Christi zurückgehen; auch die 

katholische Mitschuld an der Trennung ist einzugestehen. (Vgl. das Schuldbekenntnis 



Papst Hadrians VI.). Nach der Erfahrung aller Katholiken, die in der ökumenischen 

Bewegung tätig sind, stösst die getrennten Christen nichts mehr ab als die Meinung, 

˂Union˃ bedeute nichts anderes als die Unterwerfung der Protestanten unter den Hl. 

Stuhl». 

(Zitiert nach: Lieselotte Höfer: Otto Karrer 1888-1976. Kämpfen und Leiden für eine 

weltoffene Kirche. Unter Mitarbeit und mit einem Vorwort von Victor Conzemius. Freiburg 

1985, 394-400, hier: 395; Birgit Jeggle-Merz) 

 

 

2.8.2012 

NZZ 13. Mai 1962: Vorarbeiten zum Vatikanischen Konzil.  

Spannungen zwischen konservativen und „liberalen“ Tendenzen 

«Von den Umfragen, die das Ziel haben, die Wünsche des Kirchenvolks zu erfahren, ist 

diejenige der ‹Katholischen Aktion in Bayern› erwähnenswert. Obwohl den Angefragten 

gesagt wurde, es handle sich beim bevorstehenden Konzil in keiner Weise um die Frage 

der Wiedervereinigung mit den von Rom getrennten Kirchen, vielmehr um ein 

innerkirchliches Reformkonzil, haben dennoch 52 Prozent der Antwortenden gerade 

dieses Ziel als das vordringlichste genannt. Und die Frage: <Was erwarten wir Laien vom 

Konzil?> wurde von 92 Prozent dahin beantwortet, es möchten Laienvertreter zu den 

Vorarbeiten als auch zu den eigentlichen Beratungen des Konzils zugezogen werden.» 

(NZZ, 13. Mai 1962: Vorarbeiten zum Vatikanischen Konzil. Spannungen zwischen 

konservativen und «liberalen» Tendenzen; ufw) 

 

 

3.8.2012 

Eingehen auf die moderne Gedankenwelt 

Am 20. November 1961 hält Josef Kardinal Frings, Erzbischof von Köln, einen Vortrag 

über «Das Konzil und die moderne Gedankenwelt». Er postuliert eine dialogische 

Auseinandersetzung mit der modernen Gedankenwelt und geht auf die veränderte 

Gestalt ein, die die Religion in der Moderne annehmen müsse: Sie werde «karger werden 

in Gehalt und Form, aber vielleicht auch tiefer». Mit der Formulierung solcher Anliegen 

will Frings auch einem wachsenden Pessimismus im Vorfeld des Konzils entgegenwirken. 

Papst Johannes XXIII. setzte ein Zeichen der Ermutigung, als er nach einer Sitzung der 

vorbereitenden Zentralkommission Frings zu sich rief, ihn umarmte und ihm sagte: «Ich 

habe diese Nacht ihren Vortrag von Genua gelesen und wollte Ihnen meinen Dank sagen 

für diese schönen Ausführungen». 

(Eva-Maria Faber; vgl. dazu: Wolfgang Weiss: Die deutsche Bischofskonferenz und das 

II. Vatikanum. In: Wi 27-44, 31). 

 

 

4.8.2012 

Das Ringen um den Termin 

Im April/Mai 1961 notiert Julius Kardinal Döpfner einige Anliegen, die er dem 

Generalsekretär der Vorbereitungskommissionen Pericle Felici vortragen möchte. Eine 

offene Frage ist für ihn, ob das Konzil in einem Zug durchgeführt werden soll oder ob es 

verschiedene Sessionen geben wird. Bei nur einer Session hält Döpfner einen späteren 

Konzilsbeginn als Herbst 1962 für notwendig (Dö 151). Im Hintergrund dürfte eine 

Besorgnis stehen, die Bischof Albert Stohr von Mainz Döpfner in einem Brief vom 17. 

April 1961 mitgeteilt hatte: Es solle der Wunsch geäussert werden, «dass das Konzil 



selbst noch reichlich Möglichkeit zur echten Diskussion haben muss. Es darf nicht so 

gehen wie auf der Römischen Diözesansynode, wo alle Beschlüsse fix und fertig waren. 

Das wird natürlich nicht heissen dürfen, dass die Kommissionen ihre Aufgabe nicht ernst 

auffassen. Aber trotzdem muss noch freie Aussprache im Plenum und Kommissionen 

beim Konzil selber herrschen» (Dö 142). 

In einer Audienz vom 6.5.1961 tragen die Kardinäle Frings und Döpfner dieses Anliegen 

Papst Johannes XXIII. vor: «Termin nicht festlegen, Beginn nicht vor Frühjahr 1963. 

Papst: er dränge nicht, die Sache solle ruhig ausreifen» (Dö 153). Am 3./4.7.1961 notiert 

Döpfner zuversichtlich: «Unsere Intervention anfangs Mai hatte vollen Erfolg. Sicher ist 

das Konzil nicht im nächsten Jahr» (Dö 165). Am 2. Februar 1962 wird Papst Johannes 

XXIII. die Konzilseröffnung auf den 11. Oktober 1962 festlegen. 

(Eva-Maria Faber) 

 

 

5.8.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

NZZ 5. August 1962: Deutlichere Umrisse des Vatikanischen Konzils 

«Seit der fünften Sitzungsperiode der ‹Zentralkommission für die Vorbereitung des 

Zweiten Vatikanischen Konzils› (26. März bis 3. April 1962) zeichnen sich deutlichere 

Umrisse der zu erwartenden Verhandlungsthemen ab. Zur Beratung kamen Vorlagen der 

Kommissionen für die Liturgie, für die Missionen und auch Fragen der Publizistik. […]. 

‹Ueber die Verwendung der Muttersprache in der Liturgie ist aus dem Bericht des 

‹Osservatore Romano› nichts zu entnehmen›, heisst es in lapidarer und wohl 

vielsagender Kürze. Es steht lediglich geschrieben: ‹Die Sprache der liturgischen Bücher 

für die Westkirche ist allein Latein. Dagegen werden in der Ostkirche verschiedene 

Sprachen gebraucht.› […] Die Möglichkeit von Konzessionen an die Volkssprachen wird 

freilich im Schlusscommuniqué des Konzils-Pressedienstes angedeutet. Doch weiss man, 

dass solche Andeutungen völlig unverbindlich sind.» 

(NZZ 5. August 1962: Deutlichere Umrisse des Vatikanischen Konzils; ufw) 

 

 

6.8.2012 

Ferienpredigt über das Konzil 

Ein italienischer Kollege erzählt P. Marie-Dominique Chenu OP von der Predigt, die der 

Pfarrer eines kleinen Dorfes in dem kleinen Dorf, wo er seine Ferien verbringt, gehalten 

hat. Darin geht es auch um das Konzil, mit einer klaren Beurteilung seiner Bedeutung: 

«Was kann das Konzil tun? Das Konzil allein: nichts. Das Konzil mit dem Papst: etwas, 

auch in einer bedeutenderen Angelegenheit. Der Papst allein: alles» («Che puo fare il 

Concilio? Il Concilio solo, niente. Il Concilio col papa: qualche cosa, anche in materia 

importante. Il papa solo: tutto»). 

(Che 104f; emf) 

 

 

7.8.2012 

Voten der Bischöfe 

Mit Datum vom 18. Juni 1959 wurden die Bischöfe der ganzen Welt (Diözesanbischöfe, 

Weihbischöfe, Nuntien) und die katholischen Universitäten ebenso wie die römischen 

Dikasterien aufgefordert, Beobachtungen und Voten für das Konzil zu äussern und damit 

zu benennen, welche Themen auf dem Konzil erörtert werden sollten. Auf einen 

ursprünglich beabsichtigten Fragebogen, der die Antworten bereits gelenkt hätte, wurde 



vermutlich unter Einfluss von Papst Johannes XXIII. verzichtet – ein erster Schritt hin 

dazu, die Bischöfe in ihrer eigenen Verantwortung ernst zu nehmen. 

Bis zum Sommer 1960 gingen über 2000 Antworten ein: 76,4 %, «eine gute 

Marktreaktion» (He 469). Obwohl ausdrücklich in lateinischer Sprache erbeten, wurden 

zahlreiche Voten in anderen Sprachen, vor allem auf französisch und englisch verfasst. 

Das Churer Votum wurde in italienischer Sprache eingereicht. Die meisten Bischöfe 

antworteten einzeln – in vielen Ländern stand die «Erfahrung» und Wertschätzung der 

Ebene der Bischofskonferenz noch aus. Die thematische Palette der Antworten reichte 

vom Wunsch nach dogmatischen Definitionen und Verurteilungen über das Plädoyer für 

eine Liturgiereform, ökumenische Fragestellungen, Aussagen über die Stellung der Laien, 

das Desiderat einer Theologie des Episkopates und der Kollegialität der Bischöfe bis hin 

zum Postulat der Internationalisierung der zentralen Kirchenleitung und dem Hinweis auf 

globale Themen wie Bevölkerungswachstum. 

Diese Antworten wurden von der vorbereitenden Kommission (Commissio 

antepraeparatoria) gesichtet und geordnet. Daraus entstanden in weiteren zehn 

vorbereitenden Kommissionen die ca. 70 Textvorlagen (Schemata), die vom Konzil 

hätten behandelt werden sollen – nur schafften manche Schemata den Weg in die 

Konzilsaula dann schon gar nicht mehr. 

(Eva-Maria Faber) 

 

 

8.8.2012 

«Zeichen welcher Zeit»? 

Viele Vorschläge, die von den Bischöfen zur Vorbereitung des Konzils eingereicht wurden, 

erweckten den Eindruck als ginge es nicht um ein ökumenisches Konzil der Kirche im 20. 

Jahrhundert, sondern um die Vorbereitung des Konzils von Trient. Zahlreiche 

lateinamerikanische Vota übergingen nicht nur das Thema Ökumene, sondern wünschten 

sich eine Verurteilung des protestantischen Proselytismus, argentinische und 

mexikanische Stimmen sogar des gesamten Protestantismus. Nur wenige 

lateinamerikanische Bischöfe beschäftigten sich mit der bereits damals herrschenden 

Massenarmut auf dem südlichen Halbkontinent. Dom Helder Camara war einer von ihnen. 

(Giancarlo Collet) 

 

 

9.8.2012 

Die Schweizer Bischöfe antworten nicht gemeinsam 

Die zögerlichen Versuche der Schweizer Bischöfe, mit einer gemeinsamen Eingabe 

(votum) auf die Aufforderung, Themen für das Konzil zu benennen, zu antworten, 

scheiterten. So gelangten sieben Antworten von unterschiedlicher Länge und Qualität 

nach Rom; den Schweizer Eingaben zugezählt wurde auch das Votum des Apostolischen 

Nuntius, Erzbischof Alfredo Pacini, sowie die Entschuldigung des schwer kranken 

Kapuziner Missionsbischofs Ernest Joye.  

Bischof François Charrière schlug als Leitgedanken den Frieden vor: Friede zwischen den 

Religionen, Friede zwischen den Nationen, sozialer Friede innerhalb der Nationen. Dabei 

sprach er auch das Problem der bürgerlichen Toleranz an und referierte den Vorwurf, die 

Katholiken seien machiavellistisch: wo sie in der Minderheit seien, würden sie 

Religionsfreiheit fordern, wo sie in der  Mehrheit seien, würden sie die Religionsfreiheit 

der andern ablehnen. Diese ökumenische Sensibilität mag dazu beigetragen haben, dass 

Bischof Charrière zum Mitglied des von Papst Johannes XXIII. 1960 errichteten 



«Sekretariats zur Förderung der Einheit der Christen» unter Kardinal Augustin Bea, eine 

der vorbereitenden Konzilskommissionen, ernannt wurde. 

Die Eingaben aus der Schweiz beschränkten sich im Wesentlichen auf die Aufzählung von 

Wünschen. Philippe Chenaux fasste sie zu vier Bereichen zusammen:  

• Die Aufwertung des Bischofsamtes,  

• die liturgische Erneuerung,  

• eine Flexibilisierung der kirchlichen Disziplin sowie eine  

• Öffnung zum ökumenischen Dialog.  

Dabei sind die Widersprüche nicht zu übersehen. So wünschte beispielsweise Bischof von 

Streng in der Liturgie für Epistel und Evangelium sowie die Sakramenten- und 

Sakramentalienspendung die Volkssprache, während Bischof Hasler das Latein als die 

Sprache der «Heiligen Mutter Kirche» empfahl, die vor allem die Kleriker aufs Höchste 

einigen könne.  

Solche nicht ausdiskutierte Meinungsverschiedenheiten seien mit verantwortlich, dass die 

Schweizer Bischöfe auf dem Konzil dann auch keine bemerkenswerte Rolle hätten spielen 

können, vermutet Philippe Chenaux. 

(Rolf Weibel, nach: AD I/II 2,21-59; Chx; Coz) 

 

 

10.8.2012 

Anfangen – anfangen lassen – Anfänge zulassen 

War die Zeit reif für ein Konzil? Michael Felder dachte vor einiger Zeit über das Anfangen 

des Konzils nach. Genügte es, dass die Zeit reif war, damit ein Ereignis wie das Konzil 

anfangen konnte? Oder brauchte es Menschen, die einen Anfang machten? Michael Felder 

würdigte Johannes XXIII. als jemanden, der es der Kirche ermöglichte, in einer Zeit, die 

reif war, einen neuen Anfang zu machen. Nicht er selbst war der grosse Anfänger. Aber 

er war derjenige, der es anfangen liess. Aus dem Tagebuch von Johannes XXIII. zitierte 

Michael Felder die folgende Passage:  

 

«Die mannigfachen Initiativen pastoralen Charakters, die aus diesem ersten Versuch 

päpstlichen Apostolates hervortreten, kamen alle aus der absoluten, ruhigen, liebevollen 

ich möchte sogar sagen, schweigenden Inspiration des Herrn, die er diesem seinem 

armen Diener zukommen liess, ganz ohne dessen Verdienst, ausser dem 

allerschlichtesten, nicht zu diskutieren, sondern einfach zu willfahren und zu gehorchen, 

so dass es ihm gelingen konnte, kein unnützes Instrument zu sein zur Ehre Jesu und zur 

Erbauung vieler Seelen.» 

 

Michael Felder gehörte zu den Ersten, die sich bereit erklärten, im Konzilsblog 

mitzuschreiben. Er ist am 5. August 2012 – viel zu früh – verstorben.  

Möge ihm an der Seite Gottes ein neuer guter Anfang geschenkt werden. 

 

(Arnd Bünker, mit Bezug auf einen Beitrag von Michael Felder in der Zeitschrift Diakonia 

42 (2011) 1, 55–57) 

 

 

11.8.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

NZZ 11. August 1962: Das Konzil – Konfrontationen 

«[…] Die Zentralkommission hat wohl die Anträge der vorbereitenden Kommissionen 

gesichtet, aber die Communiqués, die nach ihren Tagungen jeweils im ‹Osservatore 



Romano› erschienen, boten – wie die ‹Herder-Korrespondenz› mit begreiflichem Unmut 

feststellen musste – ‹an sachlicher Information nicht mehr als die Titel der 

Verhandlungsgegenstände. Was ausser diesen Titeln darin stand›, heisst es dort weiter, 

‹hatte keinen informativen Wert. Es waren allgemeine und vage Betrachtungen, die 

genau so gut ohne jeden Zusammenhang mit dem Konzil hätten geschrieben werden 

können›.» 

(NZZ, 11. August 1962: Das Konzil – Konfrontationen; ufw) 

 

 

12.8.2012 

Kardinal Döpfners Votum für die Dezentralisierung der Kirchenleitung 

In Notizen vom Juni/Juli 1959 reflektiert Döpfner die Stellung der Bischöfe als Thema des 

Konzils: 

«Nachdem – gottlob – auf dem Vaticanum der Primat des Nachfolgers Petri in seiner 

Krönung durch die Unfehlbarkeit so klar abgehoben ist gegen allen Episkopalismus und 

Konziliarismus, erscheint es nun an der Zeit, die im Vaticanum ursprünglich vorgesehene 

Darstellung des Bischofsamtes nachzuholen. Gerade hier wird die Bedeutung des Konzils 

für die Gestaltung der kirchlichen Ordnung besonders deutlich, weil hier manche 

Anregungen und Begründungen gegeben werden für eine im einzelnen genau überlegte, 

aber auch unerlässliche Dezentralisation. Auch für die Wiedervereinigung der getrennten 

Christen ist dieses Kapitel von grösster Bedeutung; denn der starke, sicherlich oft falsch 

verstandene Zentralismus ist eines der ernstesten psychologischen Hindernisse für das 

Verständnis der katholischen Kirche und bei manchen auch für den Weg zur katholischen 

Kirche» (Dö 69). 

Dieses Thema wird auch in sein offizielles Votum einfliessen, das er am 6. November 

1959 nach Rom schickt. 

«Gegenüber der Kollektivierung und Bürokratisierung […] wäre eine weitgehende 

Dezentralisierung der Kirchenleitung wünschenswert, ohne die durch Gottes Vorsehung 

uns geschenkte und heute so notwendige Einheit aufzugeben. Das würde bedeuten, dass 

die Kompetenzen der Bischöfe in ihrem Verhältnis zu den zentralen römischen Behörden 

stärker betont würden. Eine entsprechende dogmatische Klarstellung des Bischofsamtes 

in Fortführung des Vatikanums ist sicherlich eine wichtige Aufgabe des Konzils. Da es sich 

aber um eine allgemeine Zeittendenz handelt, müsste die Dezentralisierung und 

Entbürokratisierung auch in der bischöflichen Kurie, sogar in grossen Pfarreien 

angestrebt werden» (Dö 81). 

(emf) 

 

 

13.8.2012 

Kardinal Döpfners Berliner Erfahrungen mit Zentralismus 

In dem Votum, das Julius Kardinal Döpfner (zu diesem Zeitpunkt noch Bischof von Berlin) 

am 6. November 1959 nach Rom schickt, geht er ausführlich auf die Situation der 

Diözese Berlin ein: Diasporasituation, Kontext der Herrschaft des dialektischen 

Materialismus, Atheismus usw. Positiv vermerkt er als Folge des politischen Druckes 

ökumenische Annäherungen: «Positiv aber ist, dass gegenüber dem massiven Angriff des 

Atheismus sich eine gemeinsame Abwehrfront der Katholiken mit den Protestanten 

gebildet hat. Dies bedeutet nicht notwendig eine Aufweichung der dogmatischen 

Unterschiede, wiewohl diese Gefahr nicht zu leugnen ist, aber zwangsläufig tritt in dieser 

Situation bei den lebendigen protestantischen Christen stärker das Gemeinsame hervor: 



der Glaube an Gott, an Jesus Christus und die durch Ihn bewirkte Erlösung“ (Dö 75). 

Bemerkenswert ist, dass er seine Kritik am kirchlichen Zentralismus (siehe Blogeintrag 

vom 12.8.2012) auch mit den Beobachtungen zu den negativen Erscheinungsformen des 

Zentralismus in den kommunistischen Diktaturen seines Umfeldes begründet: 

«Gegenüber der Kollektivierung und Bürokratisierung sowie der anderen unter B III/3 c + 

d aufgeführten Tendenzen wäre eine weitgehende Dezentralisierung der Kirchenleitung 

wünschenswert» (Dö 81). Unter B III/3 c + d war über die «Gesellschaftsgebilde 

totalitärer Art» im Kommunismus zu lesen: 

«c) Die Leitung der Partei und des Staates wird zur Diktatur, zum straffsten Zentralismus 

und zur Bürokratie. Der allmächtige Plan wird zum dauernden Gefängnis der Menschen. 

d) Die parteigemässe Doktrin schliesst jedes eigenständige Verhalten zur Wirklichkeit und 

jedes rein sachgebundene Suchen nach objektiver Wahrheit aus. Abweichungen gelten 

als ‹Häresie›, sie bedeuten für den Beschuldigten die mehr oder weniger gründliche 

‹Exkommunikation›» (Dö 77). 

(emf) 

 

 

14.8.2012 

Altes und Neues  

An den Konzilien haben immer auch «Konzilstheologen» teilgenommen. Theologen waren 

als Sachverständige beteiligt. Seit dem Konzil von Trient wurden die katholischen 

Universitäten als solche nicht mehr eingeladen. Auf das Zweite Vatikanische Konzil hin 

konnten die kirchlichen und katholischen Universitäten und Fakultäten aber Studien und 

Wünsche einreichen. 

 

Als einzige Katholisch-Theologische Fakultät mit Promotionsrecht in der Schweiz hat jene 

der Universität Freiburg Vorschläge eingereicht. Diese umfassen: 

–  Fragen der Moraltheologie 

–  So genannte ökumenische Angelegenheiten 

–  Der Antisemitismus, der von den Christen zu bekämpfen ist 

–  Die verbotenen Bücher 

–  Die ontologische und psychologische Einheit Christi 

–  Die Formulierung eines neuen Glaubensbekenntnisses sowie das «Bekennen des 

Glaubens» 

 

Schon diese Übersicht zeigt, dass die Dominikaner der Freiburger Fakultät strittige 

Fragen der alten Schultheologie wie neue Herausforderungen an theologisches Denken 

und kirchliches Handeln aufgenommen wissen wollten. Dieses unverbundene 

Nebeneinander ist wohl darauf zurückzuführen, dass die Fakultät keine gemeinsame 

Eingabe gemacht hat; der Dekan hat einfach die Vorschläge einzelner Professoren 

gesammelt, zusammengestellt und als ein Dokument nach Rom geschickt. 

 

Bemerkenswert ist neben den Vorschlägen zur Ökumene, was zum Verhältnis der Kirche 

zum Judentum vorgeschlagen wurde. In der Kirche dürfe nicht mehr undifferenziert 

gelehrt werden, die Juden hätten Jesus zurückgewiesen und getötet. Es dürfe auch nicht 

mehr behauptet werden, die Heiden, die zum Glauben gekommen sind, seien an Stelle 

des Volkes Israel erwählt worden. Schliesslich dürfe nicht erklärt werden, das Volk Israel 

sei von Gott für immer zurückgewiesen worden. 

(Rolf Weibel; AD I/IV 2,779–789) 



 

 

15.8.2012 

Für Verurteilungen und Dogmatisierungen 

Als stimmberechtigte Teilnehmer des Konzils wurden auch der Abtprimas, die Vorsteher 

der monastischen Kongregationen und die Generaloberen der exemten Priesterorden 

eingeladen, mögliche Themen zu benennen. Vier dieser 108 Wortmeldungen 

unterzeichneten Ordensleute aus der Schweiz. 

Das votum von Louis-Séverin Haller, Abt von Saint-Maurice und Titularbischof von 

Bethlehem, als Abtprimas der Konföderation der Augustiner-Chorherren wurde wie jenes 

von Abt Raimund Tschudy unter die Wortmeldungen der Bischöfe eingereiht. 

Am votum von Angelin-Maurice Lovey, Probst der Chorherren vom Grossen St. Bernhard, 

ist die Erfahrung als Missionar in China während der kommunistischen Machtübernahme 

abzulesen. Er wünscht die Verurteilung des atheistischen Kommunismus, des 

Nationalismus und des Rassismus. 

Angesichts der Möglichkeit des Menschen, schon bald den Mond, Planeten oder 

interplanetarische Orte zu erreichen, wünscht Propst Lovey, das Konzil möge die 

allgemeine Gerichtsbarkeit (iurisdictio) der katholischen Kirche über das ganze 

Menschengeschlecht erklären. Überdies soll es «in diesen marianischen Zeiten» 

definieren, dass Maria Mittlerin aller Gnaden ist. 

Abtprimas Benno Gut hingegen sprach sich gegen unnötige dogmatische Definitionen 

aus, beklagte die Zentralisierungstendenzen und die übertriebenen Gebühren der 

Römischen Kurie und wünschte grösseren Respekt der Römischen Kongregationen vor 

der gesunden Tradition der alten Orden. 

Alex Blöchliger, Generaloberer der Missionsgesellschaft Bethlehem, wünschte, dass «die 

Heilige Kirche als Mutter und Lehrmeisterin (Mater et Magistra)» allen Völkern in 

Erinnerung rufe, dass es zwischen den Nationen nicht nur Liebe (caritas), sondern soziale 

Gerechtigkeit geben müsse. Und auch er wünschte die dogmatische Definition Maria als 

Mittlerin aller Gnaden, auf dass «die Ankunft des Reiches ihres Sohnes beschleunigt 

werde». 

(Rolf Weibel; AD I/II 8,9–16.334–337) 

 

 

16.8.2012 

«Salomonische Weisheit» in den Vorbereitungskommissionen 

Léon Joseph Kardinal Suenens berichtet in seinen Erinnerungen an das Konzil von seinen 

Erfahrungen in der Vorbereitungskommission «De episcopis» zur Vorbereitung eines 

Dokumentes über den Dienst der Bischöfe. Er beklagt, dass die Fragestellungen, die von 

der Kurie auf die Tagesordnung gesetzt wurden, an den eigentlichen Problemen 

vorbeigegangen seien. Sie seien von geringem Gewicht oder eher vage gewesen. «Soll 

man die suburbikarischen Bischöfe von Rom beibehalten?» oder «Soll eine Diözese gross 

oder klein sein?». Darauf hätten die Mitglieder der Kommission mit salomonischer 

Weisheit geantwortet: «Weder zu gross noch zu klein!» (Su 48). 

(emf) 

 

 

17.8.2012 

«Nicht hinauslehnen» 

Während der Konzilsvorbereitungen werden bei Begegnungen Anliegen, Beobachtungen, 



Besorgnisse ausgetauscht. So auch bei einer Begegnung zwischen dem französischen 

Dominikaner und Konzilsberater Yves Congar und Johannes Willebrands, Sekretär des 

Sekretariates für die Förderung der Einheit der Christen, im Juli 1961. 

Congar notiert in seinem Tagebuch: 

«Ich sehe Mgr Willebrands. Das römische Klima scheint nicht sehr interessant zu sein. Er 

sieht es, psychologisch gesprochen, durch zwei grosse Besorgnisse dominiert: 

1°) ‹Ne pas se pencher au-dehors›: Pericoloso di sporgersi! Nicht hinauslehnen! 

2°) Bemühen um tenderezza, Freundlichkeit. Niemandem weh tun». 

(Co 1,55, Eintrag vom 12.7.1961; emf) 

 

 

18.8.2012 

P. Henri de Lubac: Irritationen eines Konzilsberaters 

Der französische Jesuit Henri de Lubac liest von seiner Ernennung als Berater der 

vorbereitenden Theologischen Kommission zuerst in der Zeitung. Angesichts erfahrener 

Anfeindungen glaubt er dieser Nachricht erst, als er am 25. Juli 1960 das offizielle 

Ernennungsschreiben in den Händen hält. Verschiedene Aufenthalte in Rom (November 

1960; September 1961; März 1962) folgen. Verständlicherweise wecken ihm 

Begegnungen mit jenen Amtsträgern, die zu den früheren (und bis in die Gegenwart 

hineinreichenden) lehramtlichen Beanstandungen beigetragen hatten, gemischte Gefühle. 

Befremdet ist P. de Lubac angesichts der Voten, welche die Jesuitenhochschule 

Gregoriana für das Konzil abgegeben hatte. «Es ist absurd. Von diesen guten Patres 

würde jeder gern die eigene kleine Manie feierlich kanonisieren lassen. Sektierertum und 

Albernheit. P. Édouard Dhanis vor allem hat ein Votum über die Offenbarung und die 

Formulierung der Dogmen verfasst. Kein Gespür für die einfache Grösse des Glaubens 

der Kirche, den es zu verkündigen gilt. Befremdliche Verkleinerung (um nicht mehr zu 

sagen) des Glaubens an Christus. Ein anderes Votum möchte jene verurteilen, die hoffen, 

dass Gott ein ordentliches Mittel zur Rettung der ungetauft verstorbenen Kinder kennt. 

Dinge dieser Art bewegen seit der Ankündigung des Konzils nicht wenige der römischen 

Köpfe» (Lu 1,21). 

P. de Lubac beklagt die Gleichgültigkeit gegenüber der Schrift, den Kirchenvätern, den 

Traditionen der orientalischen Kirchen, die er bei vielen Mitgliedern der Theologischen 

Kommission wahrnimmt, ebenso wie ein Sich-Abschotten der Lehre gegenüber dem 

existentiellen Christsein. «Man spürt keine Sorge dafür, was notwendig wäre, um das 

christliche Volk zu nähren und zu leiten, oder um die Welt zum Evangelium zu rufen. Das 

alles, sagen sie, gehört zum Bereich der ‹Pastoral› und nicht zum Bereich des 

‹Dogmatischen›, das geht uns nichts an» (Lu 1,35). Der Eintrag vom 19./20. September 

1961 endet: «Klima des Opportunismus und des Misstrauens. Im übrigen wäre es 

ziemlich schwierig, sich zu wichtigen Aspekten verständlich zu machen» (Lu 1,36). 

(emf) 

 

 

19.8.2012 

Angst vor dem Kommunismus – blind vor Diktaturen? 

Im Unterschied zu den brasilianischen Eingaben beschäftigten sich nur wenige 

lateinamerikanische Bischöfe mit dem bereits damals so wichtigen Problem der 

Verarmung eines wachsenden Teils der Bevölkerung. Die sie unmittelbar berührende, 

konkrete Situation war nach bischöflicher Meinung nicht ein von ihnen auf dem Konzil zur 

Sprache zu bringendes Anliegen.  



  

Viele wurden von der Angst vor dem Kommunismus herumgetrieben, den sie verurteilt 

wissen wollten, obwohl er weder auf den lateinamerikanischen Strassen noch bei den 

Wahlen je eine ernsthafte Bedrohung bedeutete.  

Die Tatsache, dass er so streng verurteilt wurde, lässt sich vor allem durch das 

Schreckgespenst der kubanischen Revolution (1959) erklären, die stattfand, kurz bevor 

die meisten lateinamerikanischen Bischöfe ihr Votum abschickten.  

Diktaturen hingegen wurden kaum kritisiert, obwohl sie nicht immer zimperlich mit der 

Kirche umsprangen. So hatten die Bischöfe Paraguays offenbar keine Schwierigkeit 

damit, von der damaligen Regierung Stroessner finanzielle Unterstützung zur Reise nach 

Rom anzunehmen.  

Ausnahmen bestätigen die Regel: Der US-amerikanische Bischof Francis Thomas Reilly 

von dem Redemptoristen-Orden (C.Ss.R.), der in der Dominikanischen Republik des 

Diktators Rafael Trujillo verfolgt wurde, griff dieses Thema fast als einziger auf. 

(Giancarlo Collet) 

 

 

20.8.2012 

Römische Geheimhaltungspolitik 

Dom Hélder Câmara, damals noch Weihbischof von Rio de Janeiro, war bei der 

Ankündigung des Konzils im Januar 1959 noch begeistert. Während der Vorbereitungszeit 

vom Juni 1959 bis Juni 1962 schwand jedoch diese Begeisterung wegen der strengen 

Geheimhaltung; innere Anspannung und Mutlosigkeit kamen bei ihm auf. So schrieb er 

im August 1962 an seinen chilenischen Freund Manuel Larraín, Bischof von Talca: «Das 

Konzil rückt immer näher, und bis heute haben wir noch nicht einmal die Themenliste in 

der Hand. Nach menschlichem Ermessen kann man nicht viel erwarten […] Trotzdem 

werde ich zum Konzil gehen. Es wird die beste Gelegenheit sein, denn der Heilige Vater 

hat uns aufgefordert, als Bischöfe zu sprechen. Und das werden wir tun, so gut wir es 

können. Seit Juli hat sich die Lage verschlechtert. Bis jetzt ist die Tagesordnung immer 

noch nicht in Brasilien eingetroffen». 

(Giancarlo Collet) 

 

 

21.8.2012 (Weiteres) 

Das Unbehagen über die Vorbereitungstexte 

Noch bis in den Sommer 1962 hinein ist unklar, wie die Agenda des Konzils aussehen 

würde und welche Texte zur Beratung vorgelegt werden sollten. Im März 1962 beklagt 

Léon Joseph Kardinal Suenens die (zu hohe) Zahl und die (mangelnde) Qualität der 

erarbeiteten Vorlagen. 80% seien für die konziliaren Beratungen nicht brauchbar. Ähnlich 

äussern sich andere Mitglieder der zentralen Vorbereitungskommission. Selbst deren 

Sekretär Pericle Felici verteidigt zwar die geleistete Arbeit, teilt aber die Bedenken über 

die Qualität der Texte. 



Papst Johannes XXIII. ermutigt Suenens zur Ausarbeitung eines Plans. Dessen im Mai 

1962 vorgelegtes Konzept schlägt vor, die Konzilsarbeit mit einem Text «De Ecclesiae 

Christi mysterio» [Vom Geheimnis der Kirche Christi] zu beginnen, mit Dokumenten über 

die «Ecclesia ad intra» [Kirche nach innen: binnenkirchliche Fragestellungen wie die 

Ämter oder die Liturgie] fortzufahren und mit einem Text über die «Ecclesia ad extra» 

[Kirche nach aussen: Verhältnis zur Welt, Haltung zu gesellschaftlichen Fragen] zu 

schliessen. 

Die Initiative von Suenens wird zwar von anderen unterstützt, doch läuft sie (zunächst) 

ins Leere. Der Versand von Konzilsvorlagen wird auf eine Initiative von Felici hin im Juli 

1962 eingeleitet. Jedoch übernimmt Papst Johannes XXIII. in seiner Radioansprache vom 

11. September 1962 Suenens‘ Unterscheidung der Kirche «ad intra» und «ad extra», die 

in der Konzilsaula eine bedeutende Rolle spielen wird. Im März 1963 sagt Papst Johannes 

XXIII. Suenens in einer Audienz: «Sie haben mir ganz zu Anfang sehr erhellende Ideen 

zum Konzil gegeben, doch danach hat man sich in einer schönen Unordnung an die Arbeit 

gemacht. Nun, Ich habe besonders geschätzt, dass Sie zu diesem Zeitpunkt Ihre Ideen 

nicht forciert zur Geltung gebracht haben: es war nicht der richtige Moment dafür. Ich 

habe das sehr bewundert. Es ehrt Sie, dass Sie die Dinge nicht erzwingen wollten. Nun 

ist der Moment gekommen, da der Plan angenommen worden ist» (Su 93). 

(emf; vgl. Komonchak in A 1,383-390; Su 65-80) 

 

 

22.8.2012 (Weiteres) 

Verteidigung einer Kirche im Belagerungszustand oder Erneuerung? 

Im August 1962 verfasst Paul Emile Kardinal Léger einen langen Brief an Papst Johannes 

XXIII., der von drei weiteren Kardinälen Josef Frings, Julius Döpfner und Franz König mit 

unterzeichnet wird. Darin gibt er den Befürchtungen Ausdruck, dass die vorbereitenden 

Texte nicht dem Anliegen Johannes XXIII. entsprechen und das Konzil so zu einer 

grossen Enttäuschung werden könne. Konkret schildert er den Eindruck, den er von 

einigen der Vorbereitungstexte gewonnen hat: Sie «betrachten die Kirche zu sehr als 

eine Institution im Belagerungszustand, die das Konzil verteidigen muss […]. Die Kirche 

hat für sie eher einen juristischen als einen missionarischen Aspekt. Sie haben nicht den 

Mut, sich offen der heutigen Welt zuzuwenden, ihren Nöten, ihren neuen und 

berechtigten Ansprüchen. Sie scheinen statt dessen zu glauben, es sei genug, Formeln, 

welche die Welt nicht mehr verstehen kann, mit noch grösserer Beharrlichkeit zu 

wiederholen, ohne gleichzeitig das Verständnis für die Lehre zu vertiefen. Sie scheinen zu 

glauben, dass der Verlust des Glaubens, die Verschlechterung der Moral, das Versagen 

des Apostolats keine anderen Gründe habe als die Gleichgültigkeit der Menschen oder die 

Bosheit der Zeit; sie fragen nicht, ob nicht der überholte Charakter einiger Formen 

kirchlichen Denkens und Handelns ebenfalls eine gewisse Rolle dabei spielt» (zit. nach A 

1,393). 

(emf) 

 

 

23.8.2012 (Weiteres) 

Mehr als Verbesserungen von alten Canones 

An jenen Orten, an denen wegen der Mitarbeit von Bischöfen in der 

Vorbereitungskommission Konzilsschemata schon vor dem offiziellen Versand bekannt 

sind, meldet sich schon früh Besorgnis und Konsternation. Der Missionswissenschaftler P. 

Thomas Ohm OSB bittet Julius Kardinal Döpfner im März 1962 um ein Gespräch, um 



seine Besorgnis und seine Notizen über die die Schemata der Kommission für die 

Missionen mündlich deponieren zu können. Im Brief merkt er dazu an: «Die Welt steht in 

Brand, und mit Dekreten allein lässt sich der Brand nicht löschen. In einer so kritischen 

Zeit wie der unseren braucht es mehr als Verbesserungen von alten Canones und 

Hinzufügung von einigen neuen» (Dö 206f). 

(emf) 

 

 

24.8.2012 (Rezeption) 

Heute Christ sein: Konziliare Versammlung in Frankfurt 

1966 sagte der Jesuit Mario von Galli im Nachgang des Konzils: «Überall fragt man heute 

danach, was es wohl bedeuten solle: Christ-Sein heute. Ist eigentlich eine sonderbare 

Frage. Zweitausend Jahre haben wir jetzt Christentum – und doch müssen wir fragen, 

was Christ-Sein heute bedeutet ...» 

Darum geht es auf der Konziliaren Versammlung, die vom 18. bis 21. Oktober 2012 in 

Frankfurt stattfinden wird: sich erinnern und wieder einmal die Frage nach dem Christ-

Sein heute stellen – unter anderen Bedingungen als zur Zeit des Konzils. Es soll nicht 

darauf gewartet werden, bis andere diese Frage stellen oder sie gar schon für uns 

beantworten wollen. Es soll darum gehen, im Austausch der vielen kleinen jetzt schon 

existierenden Antwortversuche die eigenen Antworten auf die Frage nach dem Christ-

Sein heute zu suchen. 

(Arnd Bünker, in Anlehnung an das Editorial von «Zeichen der Zeit 1962 – 2012». 

Konziliare Versammlung Frankfurt, Nachrichten aus einer anderen Kirche Nr. 2; weitere 

Hinweise: www.pro-konzil.de) 

 

 

25.8.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Für wen geht Karl Rahner? 

Im Frühjahr 1962 gerät Karl Rahner in Verlegenheit. Franz Kardinal König aus Wien bittet 

ihn, als theologischer Experte mit ihm zum Konzil zu gehen. Fast gleichzeitig aber ist er 

von Julius Kardinal Döpfner, München, in derselben Sache angefragt worden, und hat 

diesem bereits eine Zusage gegeben. Rahners salomonischer Vorschlag geht dahin, die 

«kleine theologische Hilfe, die Sr. Eminenz in München zur Verfügung gestellt wird», 

könne auch Kardinal König zugutekommen. Doch König gibt sich damit nicht zufrieden. 

Er spricht mit Döpfner und dieser «nimmt zur Kenntnis», dass König Rahner als 

Konzilsberater beansprucht und dies bereits der österreichischen Bischofskonferenz 

mitgeteilt hat, welche dies «mit grosser Genugtuung» aufgenommen habe (Wa 91f Anm. 

177). Daraufhin nimmt Rahner die Anfrage Königs an und schreibt am 17. April 1962 an 

Döpfner: «Da aber Ew. Eminenz mit dieser neuen Lösung einverstanden sind, so glaube 

ich, dem Wunsch des Herrn Kardinals von Wien und der österreichischen Bischöfe 

zustimmen zu sollen, da ich nun doch schliesslich an einer österreichischen Universität 

doziere. Ich hoffe, dass ich auch unter Voraussetzung dieser neuen Lösung Ew. Eminenz 

sachlich genauso dienlich sein kann wie unter der früheren Voraussetzung, da ein 

Theologengutachten usw. ja durchaus mehreren Konzilsvätern unterbreitet werden kann» 

(Dö 216). 

Am 25. August 1962 wird Kardinal König konkreter, die Reisevorbereitungen kommen in 

Blick. «Ich darf also nochmals meine Bitte wiederholen, dass sie als Konzilstheologe der 

österreichischen Bischöfe mit nach Rom kommen. Bitte mir mitzuteilen, ob ich ihnen für 

die Romreise eine Bahn- oder Flugkarte zur Verfügung stellen soll. Für die Auslagen in 



Rom selbst werden wir natürlich ebenfalls aufkommen. Wegen der Unterkunft in Rom 

werden Sie wohl Vorsorge treffen?» (Wa 92 Anm. 178). 

Rahner habe im übrigen, so König, auf die Anfrage «zögernd und zaudernd» reagiert. Er 

sei noch nie in Rom gewesen, sein Name sei keine Empfehlung für mich [König], er 

fürchtete Schwierigkeiten, die sich an Ort und Stelle für ihn ergeben würden» (Wa 91 

Anm. 176). 

(emf) 

 

 

26.8.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Karl Rahner: «Hoffen kann man vorsichtig» 

Kurz vor Pfingsten 1962 war Karl Rahner, der als Konzilsberater für den Wiener Kardinal 

König tätig werden sollte (und später ja auch wurde), wegen verschiedener Äusserungen 

zum theologischen Reformbedarf in der Katholischen Kirche unter römische Zensur 

gestellt worden. Er schreibt am 26. August 1962 in einem Brief an Kardinal König nach 

Wien: 

«Gestern abend kam ich von Hannover zurück. Es ist dort alles, glaube ich, ganz gut 

gegangen. Kardinal Döpfner war in meinem Vortrag vor ca. 800 (schätze ich) Geistlichen 

und hat nachher sich sehr anerkennend geäussert. () Der General hat mir nach Hannover 

telegrafiert: tomus quintus edi potest [damit ist Bd. 5 des dogmatischen Standardwerks 

<Mysterium Salutis> gemeint; C.C.] Das ist also in Butter. Ob das schon von dem 

Beage-spräch mit dem Papst kommt, in dem dieser versprach, (Wege zu finden), um die 

Eminenzen und mich zufrieden zu stellen, weiss ich nicht. Eine wirkliche Entscheidung in 

der Zensurgeschichte habe ich noch nicht. Hoffen kann man vorsichtig. Bea war auch in 

Hannover. Wir haben uns vorsichtig freundlich ein wenig unterhalten, ohne etwas 

Wesentliches zu sagen» (München, 26.8.62) 

(Christian Cebulj, vgl. Orientierung 48 [Nr. 13/14, 1984] 156.) 

 

 

27.8.2012 

Versand der Schemata 

Im Mai 1962 schlägt der Sekretär der zentralen Vorbereitungskommission Pericle Felici 

dem Papst vor, die vorbereiteten Schemata (Vorbereitungstexte, die dem Konzil als 

Diskussionsvorlagen dienen sollten) auf 20 Texte zu reduzieren, von denen sechs den 

Bischöfen im Juli zugestellt werden könnten. Am 10. Juli 1962 sendet er dem Papst 

sieben Schemata zu. Am 13. Juli 1962 entscheidet Papst Johannes XXIII., dass diese 

sieben Schemata an die Bischöfe versandt werden sollen. Es handelt sich um die 

Schemata betr. die Themen Offenbarung, Reinerhaltung des Glaubens, christliche 

sittliche Ordnung, Keuschheit, Ehe, Familie und Jungfräulichkeit, Liturgie, 

Kommunikationsmittel und Einheit der Kirche mit der Ostkirche. 

Wie die Mitglieder und Konsultoren der Vorbereitungskommission zum Liturgieschema 

feststellen müssen, waren in dem versandten Dokument zu wichtigen Punkten 

Veränderungen vorgenommen worden. So war z.B. die vorgesehene Dezentralisierung 

der Vollmacht hinsichtlich liturgischer Texte auf ein Minimum reduziert worden. Zu 

Beginn des Konzils werden die Konzilsväter über diese Eingriffe in Kenntnis gesetzt und 

der ursprüngliche Text wird als Arbeitsgrundlage verteilt. 

(emf; vgl. Wittstadt, in A 1,462-472). 

 

 



28.8.2012 

Bischöfe postulieren Kurskorrektur 

Die im Juli versandten Konzilsvorlagen treffen bei den Bischöfen, den künftigen 

Konzilsvätern, Ende August 1962 ein. Das wird im Blick auf den nahenden Konzilsbeginn 

als sehr spät empfunden. Julius Kardinal Döpfner schreibt an P. Bernhard Häring, den er 

bittet, sein Konzilsberater zu sein: «Leider Gottes erhielten wir, entgegen allen früheren 

Ankündigungen, die Vorlagen erst Ende August, so dass die Zeit recht knapp ist. 

Eigentlich sollte man bis zum 15. September schon Änderungswünsche nach Rom 

einreichen. Aber dies ist nun absolut unmöglich» (Dö 261). 

In der Tat reichen nur weniger als 10 % der Bischöfe Änderungswünsche ein. In Rom 

treffen 176 Eingaben aus 38 Ländern ein. Neben höflichen Antwortadressen und 

kleineren stilistischen Anmerkungen erfolgt dabei auch Grundsatzkritik, so von mehreren 

französischen Bischöfen. Pierre Kardinal Gerlier sieht eine Diskrepanz zwischen den 

Anliegen Papst Johannes XXIII. und den vorliegenden Texten, welchen der pastorale 

Charakter weithin fehle. Sein Weihbischof Alfred Ancel wird noch konkreter: er fühle sich 

beim Lesen an die Vorlesungen der Gregoriana erinnert, die er mit Gewinn besucht habe, 

doch könne er solchen Texten nicht als Konzilstexten zustimmen. Der Bischof von Namur 

weist die negative Tendenz der Texte zurück: «Das Konzil kann nicht die Rolle des Hl. 

Offiziums spielen» (zit. A 1,474). Die französischen Bischöfe vermissen zumal 

weiterführende Aussagen über das Verhältnis zur modernen Welt, zur Gesellschaft. Der 

Bischofskoadjutor Léon Arthur Elchinger zeigt dabei auch eine positive Perspektive auf: 

«Die Kirche muss die suchenden Menschen dort abholen, wo sie stehen, so dass sie ihnen 

selbst im Namen Gottes Freund sein kann. Deshalb muss die Kirche die heutige Welt 

verwandeln. Sie darf nicht darauf warten, dass die Menschen zu ihr kommen, sondern sie 

muss selbst zu ihnen gehen» (zit. A 1,475). Die Kirche müsse ein Sauerteig sein, der die 

Welt durchdringt – und zwar so, dass sie nicht bestrebt ist zu herrschen, sondern zu 

dienen. 

(emf; vgl. Klaus Wittstadt: Am Vorabend des II. Vatikanischen Konzils [1. Juli – 10. 

Oktober 1962]. In: A 1, 457-560, 472-477). 

 

 

29.8.2012 

Stimme aus dem Tschad 

Die Bischofskonferenz des Tschad postuliert in ihrer Antwort auf die Konzilsvorlagen eine 

Reform der kirchlichen Strukturen. Als Argumentationshilfe dient ihnen ein Dokument der 

Bischöfe des Kongo über die «Katholizität als Einheit in der Vielfalt» vom 4. Juli 1962. 

Hinterfragt wird der römische Zentralismus; die Verantwortung der Bischöfe müsse 

sowohl als gemeinschaftlicher Verantwortung für die gesamte Kirche wie als 

Verantwortung jeweils für die Ortskirche in einer Theologie des Episkopates entfaltet 

werden. «Die Verschiedenheit der Herausforderungen der Weltkirche erfordere es, dass 

auf nationaler und regionaler Ebene, besonders in Fragen der Liturgie und 

Sakramentenspendung, die Bischöfe selbständig entscheiden dürfen. Sie erwarten, dass 

die Frage der Reform der Kurie auf die Tagesordnung des Konzils komme. Neben der 

Dezentralisierung von Kompetenzen sei ebenso eine Internationalisierung der Kurie 

wünschenswert. Daneben soll sich auch das äussere Bild des Vatikans wandeln: ‹Es ist 

deshalb äusserst wichtig, dass Rom nicht nur durch Worte und durch die Taten des 

Pontifex Maximus, sondern auch durch das Umfeld selbst, durch die Zeremonien und 

andere äussere Zeichen, mit denen sich der ehrwürdige Papst und seine Vertrauten 

umgeben, der christlichen Welt Respekt und Liebe im Sinne des Evangeliums vermittelt. 



Es ist zu wünschen, dass das äussere Erscheinungsbild des römischen Papsttums der 

Schlichtheit des Evangeliums und dem Geist der Armut und der Liebe, die in der Kirche 

leuchten müssten, mehr entspricht›». 

(Klaus Wittstadt: Am Vorabend des II. Vatikanischen Konzils [1. Juli – 10. Oktober 

1962]. In: A 1, 457-560, 475f; emf). 

 

 

30.8.2012 Weiteres 

Fuldaer Bischofskonferenz (28.-30.8.1962) 

«Theologische Kommission 

Arbeit besonders wichtig, weil grundlegend, aber auch besonders problematisch. Arbeit 

sehr stark im Geist und Einfluss des Hl. Offiziums. 

Bei breiter Anlage in vielem zu negativ, bremsend, zu sehr abwehrend, zu wenig 

aufbauend und weiterführend. 

Es ist Tatsache, dass die aufgeschlossenen Theologen, die an sich Consultoren waren, 

sehr zurückgedrängt wurden» (Dö 253). 

Die kurze Notiz von Julius Döpfner stammt aus seinem Bericht, den er der Fuldaer 

Bischofskonferenz vorgelegt hat. Sie bezieht sich auf die vorbereiteten Schemata, die im 

Herbst 1962 ausgehändigt werden sollten. Nach den vorausgehenden Notizen des 

Tagesbuches hatte Döpfner bereits am Morgen des 28. August mit Kardinal Frings von 

Köln, Weihbischof Kampe von Limburg, Bischof Schröffer von Eichstädt, Prof. Höffner von 

Münster, Bischof Wehr von Trier, Bischof Hengsbach von Essen, Weihbischof Reuss von 

Mainz, Bischof Kempf von Limburg, Erzbischof Jäger von Paderborn zusammengesessen. 

Sie gaben als Mitglieder der verschiedenen in Rom tagenden Kommissionen, 

Unterkommissionen, Arbeitsgruppen sehr detaillierte, kritisch reflektierte Übersichten 

über Inhalte, Arbeitsmethoden, Stimmungslagen in den Kommissionen. Frings 

charakterisierte etwa die Arbeit der Theologischen Kommission unter Ottaviani: 

«Theologische Kommission: Am meisten Kummer, sehr negativ! Einzelne 

Zusammenstellungen von offen bekannten Irrtümern [...] Alte Schulsprache, wenig 

biblisch. Mitglieder, die Kritik übten, in der Minderheit. Die neueren Fragen der Theologie 

wenig angesprochen». Döpfner selbst berichtet über das Liturgieschema. 

Eine Runde von Bischöfen, die offen über positive und negative Aspekte von Texten aus 

Rom zu zentralen Fragen des Glaubens und der Verkündigung der Kirche Stellung 

beziehen. 

Eine Bischofskonferenz, in der man über theologisch-kirchenpolitische Trends der 

römischen Kurie und der verschiedenen Episkopate sprechen kann. 

Bischöfe , die in einem engen Austausch mit führenden Theologen stehen. 

Eine sachliche, offene Atmosphäre – ohne Furcht vor Denunzianten und Briefen an 

Nuntien. 

Eine Momentaufnahme kirchlicher Wirklichkeit von 1962 – kein idealisiertes «Stilleben». 

Die Entfernung von heute? 50 Jahre und eine ganze Welt. Damals begann 

«aggiornamento» und ein «neues Pfingsten». Könnte der nächste Papst nicht Johannes 

heissen? Ein Segen, dass Johannes XXIII. wenigstens zur Ehre der Altäre erhoben ist. 

(Peter Hünermann) 

 

 

31.8.2012 Weiteres 

Das Hirtenschreiben der DBK und die Vorbereitung des Konzils in der Schweiz 

Um das Konzil und dessen Anliegen bekannt zu machen, veröffentlichten viele 



Bischofskonferenzen oder einzelne Bischöfe Hirtenbriefe, worin auch um das Gebet der 

Gläubigen für dieses Ereignis gebeten wurde. Die deutschen Bischöfe veröffentlichten 

Ende August 1962 ein gemeinsames, sehr spirituell ausgerichtetes Hirtenschreiben. Sie 

wollten eine Umkehr der Katholiken bewirken, worin ein aufrichtiges «mea culpa» 

hinsichtlich der Kirchenspaltung eingeschlossen sein soll. Die deutschen Bischöfe 

betonten ausserdem die Wichtigkeit des Einsatzes des Konzils für das Leben der Welt. 

Die Schweizer Bischöfe veröffentlichten keinen gemeinsamen Hirtenbrief. Im Sinne des 

Hirtenschreibens der deutschen Bischöfe ordnete der Basler Bischof Franziskus von 

Streng die vom Papst vorgesehene Novene an, die zwischen Mitte September und dem 

11. Oktober 1962 in jeder Pfarrei abgehalten werden soll. Hauptziel sollte auch hier die 

Erneuerung christlichen Lebens sein, was durch Predigten und eine Sühneandacht 

gerfördert werden soll: «Die Predigttätigkeit gibt auch Anlass, den Gläubigen die rechte 

Einstellung zum Konzil vorzuzeigen, sowohl zur bereitwilligen Annahme der Beschlüsse 

und Richtlinien, die das Konzil geben wird, wie auch zur weisen und massvollen 

Einstellung von Erwartungen und Wünschen, die dem Konzil entgegengebracht werden.» 

(ufw; vgl. A I, 425–429; Schweizerische Kirchenzeitung 130[1962], 419) 

 

 

1.9.2012 

Verwirrliche Texte 

Papst Johannes XXIII., wiewohl von verschiedenen Seiten wegen der unzureichenden 

Qualität der Konzilsvorlagen angegangen, stimmt am 13. Juli 1962 der Versendung von 

sieben Schemata an die Bischöfe zu. Die sieben Dokumente waren ihm erst am 10. Juli 

1962 von Mgr. Pericle Felici zugestellt worden – eine eingehende Prüfung dürfte also 

kaum stattgefunden haben; allerdings dürfte ihm der Charakter der Texte durchaus 

bewusst gewesen sein. 

Ende Juli zieht sich Papst Johannes XXIII. nach Castel Gandolfo zurück und studiert dort 

die Textentwürfe genauer. Léon Joseph Kardinal Suenens besucht ihn dort und berichtet: 

«Er war damit beschäftigt, die Abzüge der Vorbereitungstexte, die dem Konzil vorgelegt 

werden sollten, zu lesen. Er äusserte sich vor mir gegen ihre Länge und ihre zu 

abstrakten Überlegungen, gegenläufig zum pastoralen Ziel des Konzils. Mit einem halb-

komischen, halb-ernsten Lächeln sagte er wiederholt: ‹O questi professori!› ‹Oh, diese 

Professoren!›» (Su 89). 

In einem Brief äussert sich Papst Johannes XXIII. über das Ökumene-Schema «Ut omnes 

unum sint»: «Und überhaupt, diese Art, einen Entwurf von Begriffen und Grundsätzen 

elementarer Art mit biblischen Sätzen zu garnieren, mit flinken Schriftzitaten, die auch 

für andere als die diskutierten Themen verwendet werden können, ruft Verwirrung hervor 

bei den einfachen Gemütern durchschnittlicher Aufnahmefähigkeit, die doch die Mehrheit 

der guten Christen bilden» (zit. A 1,489). In derselben Zeit bereitet er die Eröffnungsrede 

für das Konzil vor, mit der er seine Anliegen unmissverständlich verdeutlichen wird. 

(emf) 

 

 

2.9.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein neues Haus 

In den letzten Wochen vor dem Konzil nutzt Papst Johannes XXIII. verschiedene 

Gelegenheiten, um seine Konzilsanliegen zu verdeutlichen. So auch die Begegnung mit 

350 jungen Architekten aus 15 europäischen Ländern am 2. September 1962. Gegen die 

beharrenden Kräfte der Kurie zeichnet er seine Vision in der Sprache der Architektur: 



«Das Konzil will ein neues Haus auf den im Laufe der Geschichte gelegten Fundamenten 

mit allen göttlichen und menschlichen Mitteln, über die die Kirche verfügt, erbauen […] 

Das Konzil macht sich neu die von Jesus unterstrichenen Worte des Täufers zu eigen: 

‹Tut Busse, denn das Himmelreich hat sich genaht› (Mt 3,2; 4,17) und will zugleich die 

Dimension der Liebe ausweiten auf alle die vielfältigen Erfordernisse und Bedürfnisse der 

Völker sowie allen – noch viel zugänglicher und aufgeschlossener formuliert – die 

Botschaft Christi verkünden. Das verlangt vom Menschen Herzensbekehrung, neue 

Seelenkraft, lichtvollen und tätigen Glauben». 

(emf; zit. nach A 1,489f) 

 

 

3.9.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Karl Rahner: «Das Schlimmste verhindern» 

Im August 1962 lag den Konzilsbischöfen der 1. Band der «Constitutionum et 

Decretorum» vor, einer Textsammlung mit vier dogmatischen Schemata, einem Schema 

zur Liturgie, einem zu Presse und Kino und einem zur «Unitas Ecclesiae». Das Leitmotiv, 

mit dem Rahner sein Gutachten zu diesen Texten an König schickte, hiess: Das 

Menschenmögliche tun, um das Schlimmste zu verhindern! Mehr wagte Rahner 

angesichts der Erfahrungen mit den harten römischen Autoritäten nicht zu hoffen. Aber 

es war dennoch ein Prozess in Gang gekommen, der für das ganze Konzil prägend sein 

sollte. Die Bischöfe fanden aus ihrer individuellen Isolierung heraus und entdeckten ihre 

Möglichkeiten, als Bischofskonferenzen tätig zu werden. Für diesen Prozess ist der 

folgende Briefausschnitt Rahners an Kardinal König von Anfang September 1962 

aufschlussreich: 

«Eminenz, hochwürdigster Herr Kardinal! Während meines Aufenthalts in München hatte 

ich zwei lange Unterredungen mit seiner Eminenz, dem hochwürdigsten Herrn Kardinal 

Döpfner. Wir haben die dogmatischen Schemata durchgearbeitet. Sie waren auch 

Gegenstand einer Besprechung beim Herrn Bischof von Mainz, Hermann Volk. Bei der 

Besprechung waren anwesend (wenn auch nicht immer gleichzeitig) [...]: Semmelroth, 

Grillmeier, Bacht – alle drei Frankfurt, Ratzinger – Bonn, Feiner – Chur, Rahner. Das 

Ergebnis der Besprechungen hat sich in den eingetragenen Randbemerkungen 

niedergeschlagen. Da eigentlich nie eine irgendwie erhebliche Meinungsverschiedenheit 

unter den genannten Theologen auftrat, ist die genauere Herkunft der einzelnen 

Vorschläge sachlich unerheblich...». 

(Christian Cebulj; vgl. entschluss Nr. 43[6/1988], 32) 

 

 

4.9.2012 

Die theologische Bedeutung einer konziliaren Geschäftsordnung 

Zu den Vorbereitungen des Konzils gehört auch die Erarbeitung der Geschäftsordnung. 

Auf deren theologische Bedeutung macht der Konzilstheologe Joseph Ratzinger 

aufmerksam: 

«Der Bonner Historiker Hubert Jedin hat schon 1960 in einer wichtigen Arbeit gezeigt, 

wie die Geschäftsordnung der Konzilien, die zunächst ein rein technisches Instrument für 

den ordnungsgemässen Ablauf des Ganzen zu sein scheinen, in Wirklichkeit eine eminent 

theologische Bedeutung enthalten. Von der Geschäftsordnung hängt ja nicht nur das 

faktische Funktionieren des Konzils ab, sondern in der Art, wie sie die einzelnen Kräfte 

ins Spiel bringt, stecken zugleich immer schon tiefgehende theologische Entscheidungen 

über Wesen und Stellung dieser Kräfte, so dass die Geschäftsordnung insgesamt eine 



ganze Theologie des Konzils spiegelt und vorwegnimmt. Diese Theologie ist deswegen so 

besonders wirksam, weil sie Realtheologie, eine ganz praktische Vorentscheidung darüber 

ist, inwieweit die verschiedenen Kräfte auf dem Konzil zur Geltung kommen können». 

Betrachte man die Geschäftsordnungen auf den Konzilien, so können man feststellen, 

«dass in der Geschichte konziliarer Geschäftsordnungen sich die Entwicklung der Kirche 

und ihrer Konzilien selbst widerspiegelt, derart, dass sich darin eine immer stärkere 

Kurialisierung der Konzilien beobachten lässt. Dieser Vorgang hatte in der 

Geschäftsordnung des gegenwärtigen Konzils keine Unterbrechung erfahren, sondern 

eher einen Höhepunkt erreicht, insofern die Arbeitsinstrumente des Konzils, die 

Kommissionen, in ihrem Aufbau eng mit den entsprechenden Kongregationen der Kurie 

verschmolzen waren, deren Vorsitzende und Sekretäre fast durchgehend auch in den 

Konzilskommissionen die entsprechenden Stellungen mit allen daraus sich ergebenden 

Vollmachten und Möglichkeiten einnahmen». 

(Ra Ko 2, 13f; Sabine Demel) 

 

 

5.9.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Die Geschäftsordnung des II. Vatikanischen Konzils als primatialer Akt in Form 

und Inhalt 

Bereits vom 5. August 1962 datiert das Motu proprio «Appropinquante Concilio», mit 

dem Papst Johannes XXIII. die Geschäftsordnung bekannt gibt. Es wird indes erst am 5. 

September 1962 mit Datum vom 6. September 1962 im Osservatore Romano, 

zusammen mit der Bekanntgabe der Namen für diverse Konzilsämter, publiziert. 

Die Geschäftsordnung des II. Vatikanischen Konzils ist von Form und Inhalt her ein durch 

und durch päpstliches Dokument: «Vom Papst ernannte Vorbereitungskommissionen 

sollten die Texte für die Konzilsberatung liefern. Vom Papst ernannte Präsidenten sollten 

seinen Kurs bestimmen, und ein vom Papst ernannter Sekretär war für die Organisation 

zuständig. Vom Papst berufen wurden auch die Vorsitzenden der Konzilskommissionen, 

deren Mitglieder zu zwei Dritteln ebenfalls vom Papst ernannt wurden. […] Für die 

Verfasser der Geschäftsordnung war oberste Maxime die Wahrung der päpstlichen 

Primatialrechte gewesen» (A 1, 376f zus. mit Anm. 576). 

(Sabine Demel) 

 

 

6.9.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

NZZ, 6. September 2012, zur Geschäftsordnung des Konzils 

«In dem ‹Motu proprio› des Papstes werden auch die Arbeitsweise und die 

Geschäftsordnung des Konzils festgelegt. Zunächst wird bestimmt, dass Latein die 

offizielle Sprache sein wird, wobei es aber den Teilnehmern nicht verwehrt werden soll, 

sich an den Kommissionssitzungen auch in ihrer Muttersprache auszudrücken, doch soll 

dann sofort eine lateinische Fassung durch Dolmetscher folgen. Alle Konzilsbeschlüsse 

müssen mit Zweidrittelmehrheit gefasst werden, unterliegen aber in jedem Fall noch der 

Bestätigung durch den Papst, dem die letzte Entscheidung zusteht. Die Beobachter der 

anderen Religionsgemeinschaften werden den allgemeinen Sitzungen des Konzils und – 

mit einigen Ausnahmen – den allgemeinen Kommissionssitzungen beiwohnen können. Sie 

werden berechtigt, ihren Kirchen zu berichten, müssen sich aber im übrigen zur 

Verschwiegenheit verpflichten. […] Die Mitglieder des Konzils – man rechnet in Rom mit 

rund 3000 Personen – müssen sich zur absoluten Geheimhaltung verpflichten. Die 

Abstimmungen erfolgen durch die Formel ‹placet› oder ‹non placet›. Jeder Teilnehmer 



kann auch ein bedingtes ‹Ja› sprechen: ‹placet juxta modum›, muss dann aber seine 

Stellungnahme schriftlich begründen. Die öffentlichen Sitzungen des Konzils werden vom 

Papst präsidiert und von liturgischen Zeremonien umrahmt». 

(NZZ, 6. September 1962; ufw) 

 

 

7.9.2012 

Die drei grossen Arbeitsinstrumente des Konzils: 

Konzilskommissionen – Generalkongregationen – öffentliche Sitzungen 

«Auf den öffentlichen Sitzungen führt der Papst selbst den Vorsitz. Auf ihnen wird 

endgültig abgestimmt über die Dekrete und Canones, die zuvor auf den 

Generalkongregationen diskutiert und verabschiedet worden sind. 

Die Generalkongregationen sind die Arbeitssitzungen des Konzilsplenums. Hier werden 

die vorgelegten Texte von allen Konzilsvätern geprüft und diskutiert, bis ein endgültiger 

Text für die Abstimmung erarbeitet ist. Den Vorsitz bei den Generalkongregationen führt 

jeweils eines der vom Papst ernannten zehn Mitglieder des Präsidiums des Konzils. 

Die Konzilskommissionen haben die Aufgabe, die Vorlagen, die von den Vorbereitenden 

Kommissionen erarbeitet, von der Zentralkommission gebilligt und vom Papst selbst dem 

Konzil zur Entscheidung übergeben worden sind, gemäss dem Verlangen der 

Generalkongregationen zu verbessern oder auch weitere Vorlagen auszuarbeiten. Der 

Papst hat zehn Konzilskommissionen errichtet. Jede von ihnen besteht aus einem 

Präsidenten, den der Papst ernennt, einem oder zwei Vizepräsidenten, die der jeweilige 

Präsident aus den Mitgliedern der Kommission beruft, einem Sekretär, den der Präsident 

aus dem Kreis der Theologen, Kanonisten oder Experten des Konzils auswählt, und 24 

Mitgliedern. 16 von ihnen wählt das Konzil, 8 bestimmt der Papst» (Herderkorrespondenz 

17 [1962/1963] 55-57, 55). 

Die öffentlichen Sitzungen und die Generalkongregationen finden in der Petersbasilika 

statt, die Kommissionsitzungen in zugewiesenen Räumen nahe bei St. Peter. 

(Sabine Demel) 

 

 

8.9.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Eine Liste von Schwierigkeiten 

Unter dem Datum vom 8. September 1962 notiert Marie Dominique Chenu den Erhalt 

verschiedener Briefe – Ausdruck des Informationsflusses, der in den Wochen vor dem 

Konzil rege hin und her geht. Darunter figuriert auch ein Brief des Dominikaners Yves 

Congar mit einer Liste von Nachrichten über lehramtliche Schwierigkeiten. 

«Brief von P. Congar, Theologe von Mgr Weber, der mir Neuigkeiten mitteilt, die er von 

P. de Lubac erhalten hat. P. Lyonnet muss seine Lehre am Bibelinstitut aufgeben; aber 

da das Dokument, welches diese Sache mitteilte, keine weiteren Präzisierungen gab, 

behält Pater General, SJ, ihn nicht nur vor Ort, sondern als amtierenden Dekan. P. Karl 

Rahner muss alle seine Schriften dem Heiligen Offizium vorlegen. Er hat daraufhin 

erklärt, dass er, weil er nicht mit dem Heiligen Offizium kämpfen möchte, auf jegliche 

Publikationen verzichtet. Der Kardinal von Wien nimmt ihn als Konzilstheologen, mehrere 

Bischöfe haben dem Papst direkt geschrieben, um sich über die Massnahme, die ihn trifft, 

zu beschweren. Schliesslich hat P. de Lubac Schwierigkeiten in der Folge seines Werkes 

über Teilhard» (Ch 59f). 

(emf) 

 



 

9.9.2012 (Weiteres) 

P. de Lubac und Teilhard de Chardin 

P. Henri de Lubac SJ tritt mit einer doppelten Aufgabe der Verteidigung in die 

Konzilsvorbereitungen ein. Als Berater der vorbereitenden Theologischen Kommission ist 

er mit einem Text über Offenbarung und Glaube konfrontiert, mit dem das Konzil faktisch 

– ohne seinen Namen zu nennen – ihn selbst (bzw. eine verfälschende Lesart seiner 

Theologie) verurteilen würde. Lubac irritiert vor allem die Leichtfertigkeit, mit der eine 

solche Verurteilung in der Kommission betrieben wird. „Da ist eine Leichtfertigkeit des 

Geistes, die mich sprachlos macht. Diese Menschen, die damit beauftragt sind, die 

Lehrtexte eines ökumenischen Konzils vorzubereiten, verlangen keine Beweise, 

überprüfen nichts, suchen nicht einmal sich zu informieren“ (Lu 1,37). Noch nach 

Konzilsbeginn kommt Lubac zu Ohren, dass ein Mitglied des Heiligen Offiziums zum 

Beweis für die Weitherzigkeit der heiligen Kirche anführt, diese habe zum Konzil sogar 

gewisse Opponenten eingeladen, so etwa P. de Lubac (Lu 1,127). 

Zur gleichen Zeit engagiert sich Lubac, um eine weitere Verurteilung von P. Pierre 

Teilhard de Chardin SJ zu verhindern. Dessen Name ist im Konzilstagebuch Lubacs 

allgegenwärtig. Erleichtert hört er im September 1961 von P. Tromp, dass eine 

entsprechend Passage fallengelassen wird (Lu 1,33), muss aber später feststellen, dass 

die Invektiven gegen Teilhard weiter aufrechterhalten werden. 1962 erscheint sein Buch 

«La Pensée religieuse du Père Pierre Teilhard de Chardin», das manche gern auf dem 

Index sehen würden. Ein Monitum des Heiligen Offiziums vom 30. Juni 1962 warnt vor 

den Gefahren des Werkes von Teilhard und seinen Schülern, womit auch Lubac gemeint 

ist. Im Tagebucheintrag zum 7. Oktober 1962 macht Lubac sich Hoffnung, dass mit der 

Verärgerung von Papst Johannes XXIII. über das Monitum ein Schlusspunkt gesetzt ist 

und die Parteigänger einer Verurteilung von Teilhard nun endlich gescheitert sind (Lu 

1,90). Zwar werden die Querelen andauern, doch Teilhards Denken wird schliesslich 

positiven Einfluss auf das Konzil ausüben. 

(emf) 

 

 

10.9.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Johannes' XXIII. geistliche Vorbereitung 

Der Papst forderte vor Konzilsbeginn unermüdlich zu Gebet und Selbstheiligung auf um 

fähig zu werden, den Anruf des Heiligen Geistes zu hören. 

«Johannes XXIII. wollte Zwiesprache halten mit sich, mit der Geschichte und der 

Tradition der Kirche, der er treu bleiben wollte» (A 1, 497). Am 9. September 1962 

sprach er vor Seminarregenten im Hinblick auf seine Exerzitien, die einen Tag darauf, am 

10. September 1962, begannen, in denen er sich geistlich auf den Konzilsbeginn 

einstellen wollte: «In aller Frühe und schweigend begleite ich Msgr. Capovilla bei der 

Überführung der heiligsten Eucharistie von der Vatikankapelle nach der Kapelle im ‹Turm 

San Giovanni›, wo ich meine persönlichen vorkonziliaren Einkehrtage glücklich beginne. 

[…] Hier ist alles Vorbereitung der Seele des Papstes auf das Konzil: alles, auch die 

Vorbereitung auf die Eröffnungsansprache, die alle Welt, die in Rom zusammenströmt, 

erwartet, wie sie auch der Radioansprache lebhafte Beachtung schenkte, die heute Abend 

in aller Welt gehört wurde» (A 1, 498). 

(ufw; vgl. A 1, 497-501) 

 

 



11.9.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Radiobotschaft Papst Johannes’ XXIII. vom 11. September 1962 

Am 11. September, exakt einen Monat vor der Eröffnung des Zweiten Vatikanischen 

Konzils, wandte sich Papst Johannes XXIII. in einer Radioansprache an die Gläubigen 

weltweit. Darin machte Johannes XXIII. nach den zahlreichen Verunsicherungen in den 

Jahren der Vorbereitung deutlich, in welche Richtung das bevorstehende Konzil seiner 

Meinung nach gehen sollte. Er setzte Akzente, die sich von vorbereiteten Schemata 

(Entwurftexten für die Konzilsarbeit) markant unterschieden und die er anlässlich der 

Konzilseröffnungsrede wieder aufgreifen sollte. 

Ausgehend von Christus als dem «Licht der Kirche» und «Licht der Völker» betonte der 

Papst sowohl die innere Lebenskraft der Kirche als auch ihre Verpflichtung für alle 

Menschen angesichts der Probleme der damaligen Welt. Bedeutung erlangten vor allem 

die Aussagen von der «Würde des Menschen», der grundsätzlichen «Gleichheit aller 

Völker in der Ausübung der Rechte und Pflichten innerhalb der gesamten Völkerfamilie», 

die Charakterisierung der Kirche «als das, was sie ist und sein will, die Kirche aller, 

besonders der Armen» sowie ausserdem das Wort vom Recht auf «religiöse Freiheit» und 

sein Plädoyer für die Erhaltung des Friedens. 

(Franz Xaver Bischof) 

 

Kernsätze aus der Rede (Druck der Rede in: HerKorr 17, 1962/63, 43-46, sowie in der 

Schweizerischen Kirchenzeitung 130[1962], Nr. 38, 437–439): 

«Wir befinden uns also mit Gottes Hilfe am rechten Ausgangspunkt. Die prophetischen 

Worte Jesu, die er im Blick auf das Ende der Zeiten ausgesprochen hat, bilden eine 

Ermutigung für die guten und hochherzigen Unternehmungen der Menschen, besonders 

in jenen historischen Stunden der Kirche, die für einen neuen Aufschwung zur Erhebung 

auf die höchsten Gipfel offen sind: ‹Erhebet eure Häupter, denn es naht die Erlösung› (Lk 

21,27).» 

«Das Ökumenische Konzil steht vor seinem Zusammentritt 17 Jahre nach dem Ende des 

Zweiten Weltkriegs. Zum ersten Mal in der Geschichte werden die Konzilsväter wirklich 

allen Völkern und Nationen angehören, und jeder wird seinen Beitrag an Wissen und 

Erfahrung leisten zur Heilung der Narben der beiden Kriege, die das Antlitz aller Länder 

tief verändert haben.» 

 

 

12.9.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Reaktionen auf die Radiobotschaft 

Die Radiobotschaft des Papstes vom 11. September 1962 fand vielfaches Echo in der 

Weltpresse. Sie wurde «als ein besonderes Zeichen der Hoffnung empfunden» (Klaus 

Wittstadt), ja sogar als «regelrechte Einführung in das Konzil» (Giancarlo Zizola) 

gewürdigt. Begrüsst wurde vor allem, dass sich der Papst den Problemen der Menschheit, 

ihren drängenden Fragen nach Freiheit, Frieden, Gerechtigkeit zuwandte und dass er 

nicht nur wie bisher einzig die katholischen Gläubigen in den Blick nahm, sondern alle 

Menschen. Die Kirche sollte, so ist die Botschaft des Papstes zu verstehen, nicht nur 

Verkünderin des Evangeliums sein, sondern aus einem richtigen Verständnis des 

Evangeliums heraus auch einen Beitrag zu den Problemen der Welt leisten. 

Natürlich wirkte die Rede auch auf die Konzilsväter und Konzilstheologen, die in den 

Wochen danach in Rom eintrafen. Vor allem das programmatische Wort Johannes’ XXIII. 

von der «Kirche aller Menschen» und «insbesondere der Armen» weckte unter 

zahlreichen Bischöfen vor allem der Dritten Welt ein Klima hoffnungsvoller Erwartung, 



dass auch das kommende Konzil dazu Stellung beziehe. 

(Franz Xaver Bischof) 

 

 

13.9.2012 

Karl Rahner: «Dieselben Sorgen …» – oder: Werden Rhein und Seine in den 

Tiber fliessen? 

Nachdem im Sommer 1962 die ersten Textschemata an die Bischöfe versandt worden 

sind, wandte sich M.-Dominique Chenu mit der Befürchtung an Karl Rahner, das 

bevorstehende Konzil werde eine «Operation der Geistespolizei in den geschlossenen 

Mauern der Schultheologie» sein – sofern es nicht zu einer Gegenbewegung komme. 

Rahner antwortet umgehend am 13. September: «Ich teile Ihre Sorge und Ihren 

Schmerz. Die dogmatischen Schemata sind wirklich nicht das, was wir erwartet haben. 

Sie sind kein Wort an die Welt von heute, sie sind sterile Schultheologie ohne Kraft und 

Leben, Exzerpte aus Römischen Schulthesen. [...] Wir sollten alles tun, um auf dem 

Konzil enge Kontakte zwischen den deutschen und französischen Theologen zu finden. 

Wir haben dieselben Anliegen und dieselben Sorgen.» Was auf dem Konzil dann geschah, 

ist bekannt. Es wurde in ein bekanntes Bonmot gefasst, das nur in geographischer 

Hinsicht unsinnig erscheint: Rhein und Seine flossen in den Tiber. 

(Christian Bauer; Zitate aus: Ch 57f; Rahner, Karl: Brief an M.-Dominique Chenu. 

Einseitiger maschinenschriftlicher Brief vom 13. September 1962; Archives-Chenu/Paris) 

 

 

14.9.2012 (Weiteres) 

Nichtkatholische Beobachter 

Fast gleichzeitig mit der Geschäftsordnung, welche die Regeln auch für die 

nichtkatholischen Beobachter festlegt, wird am 5. September 1962 die Liste mit deren 

Namen veröffentlicht. Noch ist diese Liste jedoch nicht vollständig. 

Die Einladung von Beobachtern war schon früh vorbereitet und eingeleitet worden (vgl. 

Blogeintrag vom 21. Juli 2012). In den Anfängen machte sich aber das Nebeneinander 

des Sekretariates für die Einheit der Christen und der Kommission für die orientalischen 

Kirchen negativ bemerkbar. Während das Sekretariat bald zahlreiche Kontakte zu den 

abendländischen Kirchen knüpfte, blieb die Kommission für die orientalischen Kirchen 

eher untätig. Dies löste bei den orthodoxen Kirchen Verärgerung aus, bis schliesslich dem 

Sekretariat die Zuständigkeit auch für die Orthodoxen übertragen wurde. Erst Anfang 

Oktober werden der am 5. September veröffentlichten Liste noch weitere Namen aus der 

Orthodoxie ergänzt werden können (vgl. Blogeintrag vom 4. Oktober 2012). 

Die Zahl der nichtkatholischen Gäste wird während des Konzils schwanken, hat aber 

insgesamt steigende Tendenz. Im offiziellen Verzeichnis der ersten Konzilssession stehen 

54 Namen, davon 46 nichtkatholische Beobachter, welche von ihren Kirchen entsandt 

worden waren, sowie 8 Gäste, die persönlich eingeladen worden waren. Es sind u.a. 

Vertreter der orthodoxen Patriarchate, der nichtchalzedonensischen Orthodoxie, der 

anglikanischen Kirche, des Lutherischen Weltbundes (darunter Edmund Schlink), des 

Weltrates der Kongregationalistischen Kirchen wie des Presbyterianischen Weltbundes, 

des Weltrates der Methodisten und der altkatholischen Kirche, ebenso Repräsentanten 

des Weltkirchenrates, darunter Lukas Vischer. Zu den eingeladenen Gästen gehören aus 

Taizé Prior Roger Schutz sowie Max Thurian und der Exeget Oscar Cullmann. Ohne eine 

formelle Gruppe mit eigenen Strukturen zu bilden, gab es doch regelmässige Treffen 

untereinander wie auch gemeinsame Gottesdienste mit Gebet für das Konzil. 



Verschiedene Zeugnisse lassen erkennen, dass allein schon die Anwesenheit der 

Beobachter, darüber hinaus aber auch Begegnungen und Gespräche die Konzilsväter sehr 

bewegten. 

(emf; vgl. A 1,359-369.502f; A 2,213-218) 

 

 

15.9.2012 (Weiteres) 

Geheimhaltung zwischen Schutz und Hindernis des Arbeitens 

Beratungsprozesse benötigen einen Schutzraum, um nicht unter den Einfluss von 

externen, manchmal sachfremden Interessen zu geraten, wie auch aus Respekt vor den 

beteiligten Personen und ihren Meinungsäusserungen. Aus diesem Grund wurden die an 

der Vorbereitung und Durchführung des Konzils beteiligten Bischöfe und Theologen zur 

Verschwiegenheit verpflichtet. So verständlich und notwendig diese Auflage war, so 

misslich wurde ihre restriktive Auslegung empfunden. Insbesondere vor dem Konzil 

fühlte sich ein Berater wie Yves Congar dadurch isoliert und in der Einflussnahme 

beschränkt, denn so waren die Berater ausserhalb Roms verstreut und durch die 

Schweigepflicht abgeschnitten, während die römischen Mitglieder der Kommission die 

Möglichkeit hatten, sich untereinander zu verständigen: «ein Mittel, jegliche Opposition 

zu atomisieren und neutralisieren» (Co 1,19). Dass den Mitgliedern und Beratern der 

Theologischen Kommission sogar untersagt wurde, sich mit den Kollegen anderer 

Kommissionen auszutauschen, wird von Julius Kardinal Döpfner in einer Problemanzeige 

für eine Audienz bei Papst Johannes XXIII. festgehalten. Dadurch werde «der Verkehr mit 

Mitgliedern anderer Kommissionen sehr erschwert. Ein Erfahrungsaustauch mit den 

einzelnen Kommissionen ist wünschenswert. Ebenso scheint es der Sache des Konzils zu 

dienen, wenn die bischöflichen Mitglieder der einzelnen Kommissionen sich mit ihren 

Amtsbrüdern beraten dürfen, zumal auf den Bischofskonferenzen» (Dö 149). Auch spricht 

er sich gegen eine Geheimhaltung der Textvorlagen in der Weise, dass sie nicht im 

Voraus an die Bischöfe versandt würden, aus: Man könne dann zwar sicherer sein, dass 

nichts durch die Presse an die Öffentlichkeit dringt. «Aber es besteht die Gefahr, dass die 

Arbeit des Konzils leidet» (Dö 151). 

Während des Konzils wird es öffentliche Sitzungen geben; das Geschehen in den 

Generalkongregationen und Kommissionen bleibt jedoch prinzipiell vertraulich (siehe aber 

zur Pressearbeit den Blogeintrag vom 5.10.2012). Erst die Nachfahren – wir heute – 

haben die Möglichkeit, nach der Veröffentlichung einschlägiger Quellen das 

Konzilsgeschehen detaillierter nachvollziehen zu können. 

(emf) 

 

 

16.9.2012 (Weiteres) 

Die Konzilsaula 

Die Durchführung des II. Vatikanischen Konzils war eine logistische Herausforderung. 

Während am I. Vatikanischen Konzil ca. 800 Bischöfe teilgenommen hatten, werden bei 

der Eröffnungsfeier am 11. Oktober 1962 ca. 2500 Bischöfe in die Konzilsaula einziehen. 

Die Umgestaltung der Petersbasilika zur Konzilsaula beginnt im Mai 1962. Am 23. 

September 1962 überzeugt sich Papst Johannes XXIII. persönlich vom Stand der 

Arbeiten. Hergerichtet werden 2905 Sitze, «nämlich 102 für die Kardinäle, sieben für die 

Patriarchen, 26 Plätze für das Generalsekretariat und dessen Bedienstete, 2440 für die 

Konzilsväter, 200 Sitze für die Periti, sowie 130 Plätze für die Beobachter». Auf 

Anweisung Johannes XXIII. wird der Papstthron so platziert, dass der Zugang zum 



Petrusgrab frei bleiben «und zu einem integrierten Bestandteil der Konzilsaula» werden 

würde. Ein fester Altar wird im Zentrum der Aula aufgestellt, einerseits für die 

Eucharistiefeier, andererseits für «das Evangelienbuch, als Seele und Inspiration aller 

Konzilsarbeit der Väter». 

In Zahlen ausgedrückt werden für die Tribüne 25.300 m Stahlrohr, 150 m3 Tannenholz, 

2300 m2 Gummi und 800 m2 Teppich verarbeitet. Gerühmt wird das ausgezeichnete 

Funktionieren der Mikrophone; und bemerkenswert ist das verwendete 

Datenverarbeitungssystem für das Feststellen der Anwesenheit und für die 

Abstimmungen. Der Zeitaufwand darf nicht unterschätzt werden. «Für die Auswertung 

der Stimmzettel brauchten die Maschinen ungefähr eine Stunde. Dazu kam […] die 

eigentliche Abstimmung sowie das Austeilen und Einsammeln der Stimmzettel. Kein 

Wunder, dass für die ersten grossen Abstimmungen … sechs volle Tage angesetzt 

wurden. In vier Generalkongregationen der ersten Woche wurden die Mitglieder von je 

zwei Kommissionen, also insgesamt jeweils 32 Personen gewählt. Die Maschinen hatten 

eineinhalb Tage Zeit für die Auswertung von je rund 100.000 Stimmzetteln. Es gab 

insgesamt 538 Abstimmungen und mehr als eine Million ausgeteilter Karten». 

Nicht unerwähnt bleiben darf die Bar Iona mit ihrem Angebot an warmen und kalten 

Getränken sowie Kuchen. Einwände gegen diesen kulinarischen Service in Kirchenräumen 

konnten gegen den Andrang der Konzilsväter zu diesem Ort nicht ankommen. 

(emf; vgl. Klaus Wittstadt: Am Vorabend des II. Vatikanischen Konzils [1. Juli – 10. 

Oktober 1962]. In: A 1, 457-560, 537-551; Zitate auf S. 540.541.547f) 

 

 

17.9.2012 (Weiteres) 

«Unser Glaube an die Macht des Geistes» 

Heinrich von Kahlefeld (1903-1980), Mitglied des Oratoriums des hl. Philipp Neri und in 

der Liturgischen Bewegung von massgeblicher Bedeutung, schreibt am 3. März 1962 

Julius Kardinal Döpfner, um ihn in liturgischen Fragen zu beraten. Sein Brief endet mit 

einem Blick auf die Sorgen und auf die Hoffnungen, die sich mit dem bevorstehenden 

Konzil verbinden. 

«Ich habe von mehreren deutschen und französischen Theologen vernommen, die sich 

geradezu defätistisch über das kommende Konzil geäussert haben: überhaupt nichts 

werde dabei herauskommen, und alles werde beim Alten bleiben. Dagegen steht nun 

unser Glaube an die Macht des Geistes». 

(Dö 206; emf) 

 

 

18.9.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Festliches Glockengeläute 

Mit Datum vom 18. September 1962 gab der Apostolische Nuntius in Deutschland dem 

Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonferenz Josef Frings den Auftrag, die 

Durchführung eines allgemeinen Glockengeläutes anzuordnen. 

«Das weltweit zustimmende und unvermindert anhaltende Echo, das die Ankündigung 

und baldige Durchführung des II. Ökumenischen Vatikanischen Konzils bei Klerus und 

Volk und darüber hinaus gefunden hat, berechtigt zu der Annahme und Hoffnung, dass 

die feierliche Begehung dieses ausserordentlichen Ereignisses nach den Worten des 

Heiligen Vaters ‹durch ununterbrochenes Mitschwingen in Sinn und Denken von sehr 

vielen, durch klare und bestimmte Vorsätze und durch flehentliche Gebete› begleitet sein 

möge. Damit nun der grosse Augenblick der feierlichen Eröffnung des Konzils bei allen 



Gläubigen in ein erhebendes Bewusstsein gerufen wird, soll diese Stunde nach Meinung 

und Wunsch der Konsistorialkongregation durch ein festliches Glockengeläute von allen 

Kirchen in Stadt und Land mit einer Dauer von etwa zehn Minuten begrüsst und 

gewürdigt werden» (Dö 272). 

In Deutschland wird dieses festliche Glockengeläute gemäss einem Schreiben des 

Stellvertretenden Generalvikars von Köln am Vorabend der Eröffnung, 10. Oktober, von 

19 Uhr – 19.15 Uhr durchgeführt. 

(emf) 

 

 

19.9.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Karl Rahner: «Kein Konzil der Schulstreitigkeiten» 

Am 19. September 1962 schreibt Karl Rahner aus Innsbruck in einem Brief an Kardinal 

König: «Eminenz, hochwürdigster Herr Kardinal! […] Das Konzil soll doch nach dem 

Willen des Hl. Vaters kein Konzil sein, in dem schwierige Schulstreitigkeiten unter 

Theologen entschieden werden; es soll eine Botschaft an die Welt richten, die auch dort, 

wo sie die herbe Wahrheit des Evangeliums einer finsteren Welt verkündet, noch 

tröstend, strahlend, aufbauend und werbend ist. Nichts von der siegreichen Kraft des 

Evangeliums strahlt aus diesen Schemata aus. Nirgends ist daran gedacht, ob sie auch 

über den Kreis dürrer theologischer Experten hinaus verstanden werden können; 

nirgends merkt man, dass den Verfassern dieser Schemata der gebildete, skeptische 

Mensch von heute und der gebildete Heide von heute wirklich lebendig vor Augen steht 

mit all dem, was nun einmal zum Weltbild und zur Gefühlswelt des Menschen von heute 

gehört. Das Ganze macht den Eindruck einer grauen römischen Schultheologie, die gar 

nicht imstande ist zu merken, wie wenig sie es vermag, so zu sprechen, dass sie von 

einem Menschen von heute verstanden wird». 

(Christian Cebulj, vgl. entschluss Nr. 43[6/1988] 33) 

 

 

20.9.2012 

Mechanik und Mechaniker des Konzils 

Angesichts der grossen Zahl von Bischöfen mit ihren Beratern stellt sich die Frage nach 

der «Mechanik des Konzils» (A 2,39) und deren Verhältnis zur geistlichen Dimension des 

Konzils. Dabei sind diejenigen Bischöfe und Theologen in besonderer Weise als 

«Mechaniker» des Konzils anzusehen, die sich punktuell oder ständig um die Anwendung, 

Ausgestaltung oder Änderung der Geschäftsordnung mühten, die immer auch 

theologische Vorentscheidungen und Konsequenzen beinhaltet. 

Als ein solcher «Mechaniker» trat zu Beginn des Konzils der Erzbischof von Toulouse  und 

spätere Kurienkardinal Gabriel-Marie Garrone (1901-1994) auf. In seiner Zeit als 

Koadjutor (seit 1947) von Kardinal Jules Saliège (1870-1956) in dessen Erzdiözese nicht 

ausgelastet, konnte Garrone stattdessen in der «Assemblée des Cardinaux et 

Archevêques», aus der die Französische Bischofskonferenz hervorging, eine wichtige 

Rolle spielen (Dictionnaire des Évêques de France, 286). Er gehörte aufgrund seiner 

Unzufriedenheit mit der Geschäftsordnung im Oktober 1962 zu jener Gruppe 

französischer Bischöfe, deren «eigenwillige Initiative» (A 2,40) zur berühmten 

Intervention des Bischofs von Lille, Achille Kardinal Liénart (1884-1973) führte, in der 

dieser die Verschiebung der Wahl der Kommissionsmitglieder forderte. Begründet wurde 

dieser Wunsch nicht zuletzt mit dem Anliegen, dass sich die Bischöfe zunächst besser 

kennenlernen wollten. Faktisch ging damit eine enorme Aufwertung der 



Bischofskonferenzen einher. 

Beispielhaft zeigt die Initiative Garrones und die darauffolgende Intervention Kardinal 

Liénarts, dessen Antrag schliesslich stattgegeben wurde, dass die geistliche Dimension 

und die «Mechanik» des Konzils zwar voneinander zu unterscheiden, aber doch nicht zu 

trennen sind. Bei dieser wechselseitigen Durchdringung, die durchaus auch konfliktreich 

vonstattenging, kam neben Faktoren gemeinschaftlicher, atmosphärischer oder 

inhaltlicher Art einzelnen «Mechanikern» immer wieder eine wichtige Rolle zu. 

(Michael Quisinsky) 

 

 

21.9.2012 (Weiteres) 

Gertrud Heinzelmann: «Wir schweigen nicht länger» – Eingaben zum 

Priesteramt der Frau 

Nicht nur die katholischen Frauenverbände formulierten in Eingaben ihre Erwartungen an 

das Konzil (vgl. Blog vom 31.7.2012). Die Schweizer Juristin Gertrud Heinzelmann, die 

Diplomtheologin Josefa Theresia Münch, die ehemalige Pfarrvikarin und Konvertitin Iris 

Müller und die Münsteraner Theologiestudentin Ida Raming haben Konzilseingaben mit 

dem Ziel der Zulassung von Frauen zum Priesteramt verfasst. 

Gertrud Heinzelmann richtete mit Datum vom 23.5.1962 ihre Eingabe «Frau und Konzil – 

Hoffnung und Erwartung» an die Vorbereitende Kommission; sie prangert darin Thomas 

von Aquin und den Thomismus als Hintergrund des Ausschlusses von Frauen aus dem 

Priesteramt an. «Die scholastische Konzeption der Frau hat unzweifelhaft die weibliche 

Aktivität gebrochen, die sich zur Zeit der Urkirche in kräftigen Ansätzen als eine 

Selbstverständlichkeit aus der Frohbotschaft entfaltet hat», schreibt sie einleitend dazu. 

Ein breites internationales öffentliches Echo auf die Eingabe entstand, nachdem sie in der 

Zeitschrift des Zürcher Frauenstimmrechtsvereins «Die Staatsbürgerin» (Juli/August 

1962) publiziert worden und durch den Journalisten und späteren Konzilsperitus P. 

Placidus Jordan OSB im englischen Sprachraum bekannt geworden war. 

1964 veröffentlichte Gertrud Heinzelmann die genannten Eingaben in «Wir schweigen 

nicht länger». Spätestens jetzt war das Thema auch in Rom präsent – und es erhielt 

zusätzliche Brisanz durch eine Publikation des Ökumenischen Rates der Kirchen «Zur 

Frage der Ordination der Frau» (Genf 1964). Gino Concetti – der im Gegensatz zu 

Gertrud Heinzelmann die Scholastiker schätzte – befasste sich im November 1965 für 

den Osservatore Romano in einer dreiteiligen Artikelserie mit «La donna e il Sacerdozio». 

Diese Initiative sei im Klima des II. Vatikanischen Konzils aufgeblüht und selbst «einige 

Theologen, auch qualifizierte» hätten sich mit mehr oder weniger vorsichtigen 

Äusserungen dem Chor der Frauen angeschlossen. Sie habe aber in den Dokumenten des 

Konzils kein Echo gefunden. Überlassen wir Gino Concetti für heute das letzte Wort: «Es 

ist Christus, der ruft; es ist Christus, der schenkt. Und Christus hat keine Frau gerufen, 

keine Frau mit priesterlichen Vollmachten ausgestattet. Die Kirche, in Gehorsam 

gegenüber Christus, fährt fort, sie auszuschliessen». 

(Regina Heyder; vgl. Gertrud Heinzelmann, Wir schweigen nicht länger! / We Won’t Keep 

Silence Any Longer. Frauen äussern sich zum II. Vatikanischen Konzil, Zürich 1964) 

 

 

22.9.2012 

1962: Eine Studentin zur Zeit des Konzils 

Die Schweizer feministische Theologin und Alttestamentlerin Prof. Dr. Helen Schüngel-

Straumann erinnert sich in ihrer Autobiografie an ihre Studienzeit in Tübingen und Paris – 



und an das Konzil: «Obwohl ich ja Papst Johannes XXIII. schon 1960 in Rom sehr positiv 

erlebt hatte, war für uns alle die Ankündigung eines Konzils eine grosse Überraschung 

und Freude. Eine Riesenaufbruchstimmung war spürbar, und grosse Hoffnungen waren 

für uns alle, die Theologie studierten, damit verbunden. Schon in Tübingen, vor allem 

durch Hans Küng, war deutlich geworden, dass Reformen dringend nötig waren und die 

katholische Kirche an einem entscheidenden Wendepunkt stand. Niemand hat aber ein 

Konzil erwartet, alle waren total überrascht». 

(Helen Schüngel-Straumann: Meine Wege und Umwege. Eine feministische Theologin 

unterwegs. Paderborn 2011, 71; ab) 

 

 

23.09.2012 (heute vor 50) 

Ergebnis der ärztlichen Untersuchung Johannes’ XXIII. 

In den letzten Wochen vor dem Konzil musste sich Johannes XXIII. wegen 

Magenbeschwerden, die sich seit einigen Monaten bemerkbar machten, in ärztliche 

Behandlung begeben. Am 23. September 1962 stand das Ergebnis der medizinischen 

Untersuchungen fest. Es handelte sich um ein in seiner Familie häufiges Krebsleiden. Der 

ärztliche Befund wurde nie publiziert. Doch hat Johannes XXIII. diesen Sachverhalt in 

seinem Tagebuch (Agende del Pontefice) vermerkt und auch Loris Capovilla, der 

Privatsekretär des Papstes, notierte unter diesem Datum: «Die erste Offenbarung der 

ernsten Krankheit, die seine Gesundheit bedrohte» (Quindici letture, 1970, 760). 

Der Papst wusste ab diesem Zeitpunkt, dass ihm nur noch wenige Wochen, vielleicht 

Monate zu leben vergönnt waren. Er blieb nach aussen hin gelassen, trotz zunehmender 

Schmerzen. Es macht ganz den Anschein, dass er «von einer seit langem verinnerlichten 

asketischen Lebenseinstellung und von der Erwartung, dass er das Konzil eröffnen kann, 

aufrecht gehalten» (Giuseppe Alberigo) wurde. Jedenfalls verfolgte er die ihm wichtigen 

Anliegen fortan mit verschärfter Dringlichkeit, wie sich in den folgenden Wochen und 

Monaten zeigen sollte. 

(Franz Xaver Bischof) 

 

 

24.09.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Geringschätzung der Bischöfe 

Das starre Lehrgebäude der Theologie beginnt im Vorfeld des Konzils zu zittern. 

Sebastian Tromp SJ, Sekretär der Vorbereitungskommission für Lehrfragen, ist um das 

thomistische und geschlossene theologische Lehrsystem besorgt. In den Bischöfen sieht 

er offenbar keine verlässlichen Garanten für die Fortführung der bisher in Rom 

dominanten theologischen Richtung. 

Der Utrechter Kardinal Bernard Jan Alfrink hatte Julius Kardinal Döpfner den Hirtenbrief 

der niederländischen Bischöfe sowie darauf reagierende römische Äusserungen 

(«Gutachten») zukommen lassen. Obwohl Döpfner in seiner auf den 24. September 1962 

datierten Antwort an den niederländischen Amtsbruder seinerseits offenherzig Bedenken 

gegenüber dem Hirtenbrief äussert, weil dieser als kirchenamtliches Dokument «etwas zu 

stark von einer besonderen theologischen Sicht her formuliert» sei, befremden ihn die 

Gutachten. Dort sei «jene Haltung wirksam, die uns in den letzten Monaten bei so 

manchen Anlässen viel Kummer machte. Die Bemerkungen von P. Tromp – er ist ja 

sicher der zweite Gutachter – finde ich ungezogen. Ich habe auch aus anderen Quellen 

den Eindruck, dass er uns Bischöfe für theologisch unterentwickelt und sorglos in den 

Zeitirrtümern ansieht». 



(ab; vgl. Dö 276f) 

 

 

25.9.2012 (Weiteres) 

Novizen des Konzils 

In seinen Erinnerungen schaut Léon Joseph Kardinal Suenens auf die Vorbereitungszeit 

des Konzils zurück. Die Voten der Bischöfe seien in 17 dicken Bänden gesammelt worden, 

die den Eindruck hinterliessen, «dass die Reformwünsche eher kanonischer und 

liturgischer Art waren, und dass der erneuernde Wind von Pfingsten nicht gerade in Böen 

wehte» (Su 56). Man habe also am Anfang des Konzils mangels Erfahrung eher unsicher 

herum getappt. Johannes XXIII. aber habe ermutigend gesagt: «In Sachen Konzil sind 

wir alle Novizen» (Su 56). 

Allerdings: ein Bischof habe konziliare Erfahrungen vorweisen können. Es handelt sich 

um den Italiener Alfonso Carinci, Titularbischof von Seleukia in Isaurien. Er hatte am I. 

Vatikanischen Konzil «teilgenommen» – als Ministrant. Während des Konzils, am 9. 

November 1962, wurde er 100 Jahre alt, und, so Suenens, man habe seinen Geburtstag 

mit einer brüderlichen Ovation gefeiert. Am 6. November 1963 starb er. 

(emf; vgl. Su 56) 

 

 

26.9.2012 (Weiteres) 

Ein vorfabriziertes Konzil? 

Zu den Ungewissheiten vor dem Konzil gehört auch die Frage seiner Dauer und der Art 

und Weise seines Verlaufs. Auf der ersten Pressekonferenz zum Konzil Ende Oktober 

1959 – es war zugleich die erste Pressekonferenz des Apostolischen Stuhles in der 

Geschichte – stellte Generalstaatssekretär Kardinal Tardini seine Vorstellungen über den 

möglichen Konzilsablauf dar: «Den Befürchtungen einiger Bischöfe, das Konzil würde sie 

für zu lange Zeit von ihren Diözesen fernhalten, könne begegnet werden, wenn ein 

grosser Teil der Arbeit durch Korrespondenz erledigt würde. In Rom werde von einer der 

Kommissionen ein Text erarbeitet und den Bischöfen zugleitet. Dann würden ihre 

Reaktionen gesammelt und der Text überarbeitet oder ersetzt. Wenn die Bischöfe zum 

Konzil zusammenkämen, könnten sie dann über einen bereits überarbeiteten Text 

abstimmen, zu dem ihre allgemeinen Ansichten schon bekannt waren» (A 1,369). In 

einem Brief von J. Hamer an Y. Congar vom 7. November 1959 heisst es: «Es ist der 

Wunsch des Papstes, dass die schriftliche Vorbereitung so weit vorangetrieben wird, dass 

die eigentlichen Konzilssitzungen nicht mehr allzuviel Zeit in Anspruch nehmen und die 

Bischöfe nicht allzulange von ihren Diözesen ferngehalten werden». Randnotiz von Y. 

Congar an dieser Stelle des Briefes: «Das ist ein vorfabriziertes Konzil! Es handelt sich 

um dieselbe Vorgehensweise wie hinsichtlich der Dogmen der unbefleckten Empfängnis 

und der Aufnahme Mariens in den Himmel. Das wäre kein echtes Konzil!» (A 1, 369 zus. 

mit Anm. 552). 

Es wird sich bald zeigen, dass das Konzil ein echtes sein und deswegen auch Zeit in 

Anspruch nehmen wird. 

(Sabine Demel) 

 

 

27.9.1962 (Heute vor 50 Jahren) 

Auf dem Matterhorn Mut für das Konzil gewinnen 

Dass es kein «vorfabriziertes» Konzil geben würde (siehe Blogeintrag von gestern), zeigt 



sich sogar bereits vor Beginn des Konzils. Die eingegangenen Schemata 

(Konzilsvorlagen) alarmieren die Bischöfe und veranlassen sie, bereits über Landes- und 

Sprachgrenzen hinweg Kontakt zueinander aufnehmen. Der Bischofskoadjutor Léon 

Arthur Elchinger, der ein ausführliches Votum nach Rom gesandt hatte (vgl. Blogeintrag 

vom xxx), bietet mit Brief vom 27. September 1962 Julius Kardinal Döpfner an, er sei 

bereit, sich vermittelnd für eine möglichst baldige Zusammenkunft französischer und 

deutscher Bischöfe bei Konzilsbeginn einzusetzen. 

«Wir dürfen die Schemata der dogmatischen Konstitutionen nicht annehmen. Kardinal 

Tisserant, mit dem ich unlängst sprach und der viel Hoffnung auf Sie setzt, ist der 

gleichen Meinung. 

Während meines Aufenthalts in Zermatt habe ich dieses Jahr, als fünfter Viertausender, 

das Matterhorn bestiegen, um mir Mut für das Konzil zu geben» (Dö 278). 

(emf) 

 

 

28.9.2012 (Weiteres) 

Nebenschauplatz Veterum Sapientia 

Mitten in den Konzilsvorbereitungen beschäftigt die Bischöfe ein (scheinbarer) 

Nebenschauplatz: die am 22. Februar 1962 erlassene Apostolische Konstitution Veterum 

Sapientia über die lateinische Sprache. Sie enthält Anweisungen zur Verwendung des 

Lateins im Theologiestudium sowie ein Verbot, den Gebrauch des Lateins in der Liturgie 

in Frage zu stellen, und greift damit der Konzilsagenda vor. 

Julius Kardinal Döpfner bringt seine Bedenken dazu in einer Audienz beim Papst vom 31. 

März 1962 zur Sprache. In einer Aktennotiz hält er die Reaktion Johannes‘ XXIII. fest: 

«Da haben sie mir eine lange Constitutio vorgelegt, aus der ich bereits 10 Seiten 

gestrichen habe, aber einiges habe ich doch noch übersehen. Es ist gut, wenn solche 

Bedenken geäussert werden» (Dö 212). Am 3. September 1962 befragt der Linzer 

Bischof Franz Zauner Döpfner zu diesem Thema. In seiner Antwort vom 6. September 

teilt Döpfner mit, der Papst habe sich aufgeschlossen für Bedenken gezeigt, die 

Ausführungsbestimmungen seien gleichwohl nicht demgemäss ausgefallen. Er bekräftigt, 

die Konstitution sei «im Zeitpunkt sehr ungünstig, in der Grundauffassung utopisch, 

theologisch unscharf und im Ton ungut» (Dö 259). Am 11. September dankt Bischof 

Zauner Döpfner für seine Einschätzung; sie decke sich «vollständig mit meinen Sorgen 

und Auffassungen zu diesem Punkt. Leider sind in Österreich wieder einige Eiferer, die 

sich hier des Guten nicht genug tun können. Als Bischof ist man dann immer der 

Verächter der päpstlichen Bestimmungen. Diesen Kräften gegenüber muss man sich dann 

als noch Rechtgläubiger verteidigen. Auch das wäre ein Grund, dass der Episkopat nicht 

so unvorbereitet und plötzlich vor vollendete Tatsachen gestellt werden sollte. Grossen 

Eifer zur möglichst schnellen und raschen Durchführung entfaltet auch unser neuer 

Nuntius, sodass auch von dieser Seite keine ausgleichende Haltung zu erwarten ist» (Dö 

264f). 

Die Liturgiesprache Latein wird in der Konzilsaula gleichwohl zum Thema; die 

Konstitution gerät allmählich in Vergessenheit und wird künftig Kanonisten als 

Paradebeispiel eines nicht rezipierten Gesetzes dienen. 

(emf) 

 

 

29.9.2012 (Weiteres) 

Latein als Konzilssprache 



Bereits zwei Wochen nach Konzilsankündigung wird dezidiert die Erwartung geäussert, 

die Konzilssprache würde zweifellos das Latein sein. Dies wird ekklesiologisch mit dem 

Primat Roms und der Autorität des Papstes begründet. Vereinzelt melden sich jedoch 

Stimmen, die den Gebrauch der Landessprache in Einzelfällen befürworten. Auch die 

Praxis von Simultanübersetzungen wird erwogen. Gemäss Léon Joseph Kardinal Suenens 

hätten aber die «technischen Dienste» verlangt, dass die Redetexte fünf Tage im Voraus 

vorliegen müssten, was nicht praktikabel gewesen wäre (vgl. Su 125). 

Einspruch gegen die ekklesiologische Argumentation erheben Augustin Kardinal Bea und 

der melkitische Patriarch Maximus. Kardinal Bea äussert in einem Kontext, der die 

Liturgiesprache Latein betrifft: «Wir müssen uns mit aller Entschiedenheit gegen die 

Auffassung wehren, dass Latein ein Zeichen der Einheit sei. Es ist eher ein Zeichen von 

Uniformität als ein Zeichen der Einheit» (zit. A 1,249). 

Henri de Lubac notiert, Patriarch Maximos habe in der vorbereitenden Kommission 

verlangt, sich französisch ausdrücken zu können, da er seit 60 Jahren kein einziges Wort 

Latein gesprochen habe, und Lubac sinniert: «man fragt sich, wie er sich auf dem Konzil 

äussern wird» (Lu 1,122f). On verra, und zwar am 20. Oktober 1962. 

Die Konzilsordnung wird schliesslich das Latein für alle öffentlichen Sitzungen und 

Generalkongregationen verbindlich machen und die Landessprache nur in den 

Kommissionen zulassen. Allerdings … diese Regel wird durchbrochen werden! Und fraglos 

tun sich viele Konzilsväter schwer, die Konzilsreden zu verstehen, geschweige denn 

selbst daran teilzunehmen. Bezeichnenderweise werden praktische Hinweise für die 

Konzilsväter in der Konzilsaula in mehreren Sprachen wiederholt – ein eindeutiges Indiz 

für die Bedenken, ob alle Konzilsväter lateinische Ansagen korrekt verstehen würden. 

(emf; vgl. A 1,239f; A 2,56-60) 

 

 

30.9.2012 

Joseph Ratzinger: Entwurf für eine Eröffnungsbotschaft – oder: Ein Haus voll 

Glorie schauet 

Das konziliare Diskursarchiv hält so manche Überraschung bereit. So auch den 

Textentwurf für eine Eröffnungsbotschaft, den Joseph Ratzinger im Juni 1962 für Kardinal 

Frings konzipierte. Ratzinger verbindet darin das neutestamentlich-benediktinische 

Kirchenmodell der «Stadt auf dem Berg» mit einer augustinisch dualen Weltsicht zu einer 

kulturpessimistischen Zeitdiagnose: «Unser Herr Jesus Christus hat seine Kirche 

gegründet, damit sie eine Stadt auf dem Berge sei, von der aus das wahre Licht des 

Wortes Gottes die Menschen erleuchte, die in dieser Welt im Dunkel […] umhergehen. 

Diese Hl. Synode […] kommt […] im Wissen um die Finsternisse dieses Zeitalters 

zusammen, in denen die göttliche Sonne verdunkelt […] scheint». 

Schon die ersten Worte sind ein Signal: Dominus noster… Ratzinger setzt dogmatisch und 

im Innen der Kirche an. Ganz anders der französische Dominikaner M.-Dominique Chenu 

mit seinem später durchgesetzten Entwurf, der mit den Worten Ab extremis terrae («Von 

allen Enden der Erde») beginnt und pastoral sowie im Aussen der Welt ansetzt. Ratzinger 

fährt in der Spur des Hl. Augustinus fort: «Und doch ergeht im Herzen des Menschen […] 

ein Schrei, der nach Gott ruft – nach Gott, der allein dieses Herz erfüllt, das […] nicht zur 

Ruhe kommt wird, ehe es in der unendlichen Liebe ruht». 

Das Konzil müsse daher das «Licht der Wahrheit heller aufstrahlen» lassen und die auch 

«unter den Christen aufsteigenden Nebel des Unglaubens» vertreiben. Der Entwurf endet 

im Sinne einer eucharistisch zentrierten Rückkehrökumene: «Möge die Erneuerung des 

Hauses Gottes […] eine Einladung an alle sein, die vom Stuhl Petri getrennt sind, zur 



Einheit des Tischs des Herrn zurückzukehren und mit uns das himmlische Brot von dem 

einen Altar im einen Haus Gottes zu essen […]». 

(Christian Bauer; Zitate aus: Wicks, Jared: Six texts by Prof. Joseph Ratzinger as peritus 

before and during Vatican Council II, in Gregorianum 89 (2008), 233-311, 293ff) 

 

 

1.10.2012 

«Mein kleiner Lausejunge …»– Chenus Entwurf für eine Konzilsbotschaft an die 

Welt 

Das erste und letzte vom Konzil beschlossene Dokument tragen die Handschrift des 

französischen Dominikaners M.-Dominique Chenu: die Botschaft an die Welt vom 20. 

Oktober 1962 und die Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute vom 7. 

Dezember 1965. Einen ersten Entwurf für die Konzilsbotschaft an alle Menschen guten 

Willens hatte Chenu bereits am 15. September 1962 verfasst. Yves Congar notiert am 

1.Oktober 1962 in seinem Tagebuch, er habe die lateinische Version bekommen, sie an 

vier Kardinäle weitergeleitet und äusserst positive Antworten erhalten. Schon am 23. 

August hatte sein Mitbruder Louis Lebret – wie zuvor auch Joseph Ratzinger für Kardinal 

Frings – einen ähnlichen Entwurf für Erzbischof Guerry von Cambrai geschrieben, der auf 

dem Konzil jedoch nicht weiter aufgegriffen wurde.  

In Chenus Textentwurf heisst es in thomanischer Weltfreude: «Wir freuen uns über die 

Sympathie, mit der Ihr alle, Christen wie Nichtchristen, die Ankündigung dieses Konzils 

aufgenommen habt. Und wir möchten Eurer Erwartung gerecht werden, indem wir uns 

des Auftrags Christi an seine Jünger erinnern: Geht in die ganze Welt und verkündet 

allen Völkern die Frohe Botschaft. […] In dieser Welt, die sich in einem tiefgreifenden 

Wandel befindet, scheinen die Appelle und Hoffnungen der Menschen trotz aller 

Misserfolge und Irrtümer eine Sehnsucht nach dem Licht des Evangeliums auszudrücken. 

Wir erkennen darin […] einen menschlichen Boden, der von sich her für die Gnade offen 

ist. Daher befragt sich die hier versammelte Kirche über sich selbst und forscht nach 

Mitteln, auf der Höhe der Probleme dieser neuen Welt zu sein. […] Dem Beispiel und der 

Lehre Christi folgend, widmet sie sich besonders der Liebe zu den Armen, nicht nur um 

sie in ihrer Bedürftigkeit mildtätig zu unterstützen, sondern um ihnen Menschenwürde in 

wahrer Freiheit zu verschaffen». 

Als Chenu dann schliesslich den von den Konzilsvätern beschlossenen Endtext zu Gesicht 

bekam, war er ziemlich überrascht: «Sie haben meinen kleinen Lausejungen in 

Weihwasser getaucht». Immerhin, die Botschaft war in der Welt – auch wenn Joseph 

Ratzinger ihre lehramtliche Bedeutung ganz anders einschätzte als Chenu: «Die Botschaft 

der Konzilsväter an die Menschheit, die am 20. Oktober erlassen wurde, stellte nicht 

eigentlich einen Akt des Konzils […] dar […]. Die eigentliche Arbeit des Konzils begann 

mit der Behandlung des Schemas über die heilige Liturgie am Montag, dem 21. 

Oktober». 

(Christian Bauer) 

 

 

02.10.2012 

Räuber Hotzenplotz und das Konzil – oder: Mehr Gemeinsamkeiten als man 

denkt 

Manche Bücher hat man selbst schon vorgelesen bekommen. Kinderbücher, die man 

heute dem eigenen Sohn, der eigenen Tochter vorträgt. Dazu gehören mit Sicherheit 

auch die Geschichten, deren Inhalte Ottfried Preussler aus dem Sagenschatz seiner 



böhmischen Heimat schöpfte: Der kleine Wassermann, Die kleine Hexe, Das kleine 

Gespenst, der Krabat und eben auch die Trilogie vom Räuber Hotzenplotz. Die wunderbar 

frechen, in ruhigem Ton erzählten Geschichten der beiden Freunde Kasperl und Seppl, 

die den bösen Räuber am Ende zu einem guten Menschen machen, haben mehr als nur 

ihr Geburtsdatum – das Jahr 1962 – mit dem Konzil gemeinsam. 

In der Süddeutschen Zeitung war anlässlich des Jubiläums zu lesen: «Als der Räuber 

Hotzenplotz vor fünfzig Jahren zum ersten Mal in Grossmutters Garten auftauchte, war er 

noch der Vorreiter eines neuen Geistes, der damals gerade die Gesellschaft erfasste und 

dann auch die Literatur für Kinder. […] Nicht Disziplin, sondern Ermächtigung war das 

Credo im Umgang mit Kindern. Kasperl und Seppl waren […] gerade deswegen 

unschlagbar, weil sie sich selbst einen Weg suchten, mit den Mächten und Ängsten des 

Lebens fertig zu werden. Und dieser Weg hiess nicht mehr Gehorsam, sondern die 

eigenen Stärken zu entdecken». (SZ vom 1. August 2012, 14). 

Auch eine Kirche des Konzils setzt nicht mehr primär auf Disziplin und Gehorsam, 

sondern auf Ermächtigung. Und zwar im Entdecken eigener Stärken ad intra (LG 12: 

«Charismen») ebenso wie auch fremder Stärken ad extra (GS 44: «Hilfen, welche die 

Kirche von der heutigen Welt empfängt»). Ziel des Ganzen ist das, worum es Gott mit 

der Vollendung seiner Schöpfung geht: das gute Bestehen des Lebens aller in ihren 

Nächten und Ängsten – man könnte dazu auch Pastoral sagen.  

(Christian Bauer) 

 

 

 

 

3.10.2012 

Begegnungen 

Liest man in den Tagebüchern verschiedener Konzilstheologen, so fällt in den Tagen vor 

Beginn des Konzils, als die Konzilstheologen und Bischöfe allmählich anreisen, aber auch 

während der Konzilssessionen die häufige Wiederkehr bestimmter Formulierungen auf. Es 

handelt sich um einfache Wendungen wie «ist gekommen, um mich zu sehen/treffen», 

«heute morgen habe ich gesehen», «will mich treffen», «Besuch von», «hat mir erzählt» 

usw. Im Französischen steht manchmal kurz und bündig: «Vu NN»: «Ich habe NN 

gesehen/getroffen». Briefe werden (auch innerhalb von Rom) geschrieben; ein reges 

Netz von Beziehungen entsteht und wird gepflegt. 



Bald werden während des Konzilsgeschehens auch Bischöfe daran beteiligt sein. Bischof 

Elchinger diagnostiziert zwar: «Wir sind zusammengekommen in Rom, ohne uns gekannt 

zu haben» (A 1,560). Doch bereits im Vorfeld ist das Bewusstsein entstanden, dass der 

Mangel an Beziehungen schädlich ist. So erzählt Bischof François Marty bereits im April 

1961 Yves Congar von der Kommissionsarbeit und meint: «Es wird davon etwas bleiben. 

Die Bischöfe haben Geschmack daran gewonnen, sich zu sehen, miteinander zu 

sprechen. Wir haben seit Jahrzehnten viel verloren, da wir uns nicht gesehen haben. Man 

müsste regelmässige Begegnungen haben» (Co 1,54). Gleich mit Konzilsbeginn 

(insbesondere nach dem 13. Oktober 1962) beginnen die Bischöfe sich zu organisieren, 

untereinander zu beraten, Konferenzen abzuhalten, sich von Theologen beraten zu 

lassen. Damit entsteht die bischöfliche Kollegialität, noch bevor von ihr theoretisch die 

Rede ist. Die luzide Unterscheidung Yves Congars zwischen einer schriftlichen Befragung, 

die nur vermeintlich «eine Art schriftliches Konzil» ist, und einem echten Konzil 

bewahrheitet sich. «Es gibt kein Konzil ausser in der wirklichen Versammlung der 

Bischöfe, die freie Diskussion und Entscheidung einschliesst» (Co 1,10). Die 

Begegnungen ausserhalb der Konzilsaula haben an den Entwicklungen entscheidend 

mitgeschrieben. 

(emf) 

 

 

4.10. 2012 (heute vor 50 Jahren) 

 

Der 4. Oktober 1962 steht mit einer traurigen Wirklichkeit in meiner Erinnerung und mit 

einer fröhlichen Hoffnung. Vom 27. September bis 2. Oktober 1962 hatte Prälat 

Willebrands Moskau besucht. Er überbrachte die offizielle Einladung an die Russische 

Orthodoxe Kirche, Beobachter zum 2. Vatikanischen Konzil zu entsenden. Traurig daran 

ist, dass das geplante Konzil das erste Ökumenische Konzil ist, bei dem man in Ost und 

West der Meinung war, die orthodoxen Bischöfe könnten nicht als normale Teilnehmer 

wie jeder katholische Bischof eingeladen werden. 

Die Reise war hochpolitisch, denn noch im Mai 1961 wiesen Moskauer Repräsentanten 

den Gedanken an einer Konzilsteilnahme zurück, weil man in Moskau eine Verdammung 

des Kommunismus befürchtete. Rom aber wollte mit Moskau allein verhandeln, um die 

Teilnahme der katholischen Bischöfe aus dem Ostblock zu ermöglichen. Dieser Schritt 

war aber wegen den Spannungen innerhalb der Orthodoxie zwischen Moskau und 

Konstantinopel heikel. 

Fröhliche Hoffnung besteht aber, weil die Einladungen trotz der Widerstände persönlich 

den Patriarchen überbracht wurden. Erzbischof Nikodim (Rotov), der damalige Leiter des 

Kirchlichen Aussenamtes des Moskauer Patriarchats und spätere Metropolit von 

Leningrad, führte die Gespräche mit den Gästen aus Rom. Nach der Rückreise sandte 

Kardinal Bea am 4. Oktober die offizielle Einladung nach Moskau. Erzpriester Vitalij 

Borovoj und Archimandrit Vladimir Kotljarov wurden als Beobachter entsandt. Sie trafen 

am 12. Oktober 1962 in Rom ein. Auch die übrigen Patriarchate entsandten später 

Beobachter, die in den Ausschüssen aktiv mitarbeiteten; dies wurde aber erst nach der 

historischen Begegnung zwischen Papst Paul VI. und Patriarch Athenagoras im Januar 

1964 in Jerusalem möglich. 

Das Konzil erfüllte die Hoffnungen der Einladung des 4. Oktober 1962: Die Orthodoxen 

Kirchen wurden wieder als Schwesterkirchen anerkannt. In der Entfremdung zwischen 

Ost und West liegen nicht Glaubensunterschiede, sondern eine Verschiedenheit der 

Mentalität und der Lebensverhältnisse (vgl. UR Nr. 14). Das Schreiben "Dominus Iesus" 



der Kongregation für die Glaubenslehre hat das im Jahr 2000 bekräftigt (vgl. Nr. 17): Die 

Orthodoxen Kirchen sind echte Teilkirchen wie jedes katholische Bistum, auch wenn sie 

den Primat des römischen Papstes in seiner modernen Form der Ausübung nicht 

anerkennen. 

 

(Nikolaus Wyrwoll, vgl. A. Melloni (Hg.), Vatican II in Moscow (1959-1965), Leuven 

1997; A 1, 366-368.) 

5.10.1962 (Heute vor 50 Jahren) 

Einweihung des Pressebüros 

Die Konzilsankündigung 1959 war öffentlich, und so war es nicht verwunderlich, dass in 

den Medien darüber berichtet wurde und die Vorbereitungen wachsam beobachtet 

wurden. In der Vorbereitungszeit wurde gelegentlich beklagt, dass (trotz der 

Geheimhaltungspflicht – siehe Blog-Eintrag vom 15.9.2012) in der Presse vertrauliche 

Interna verhandelt wurden. Nicht von ungefähr drängten manche Bischöfe schon seit 

1961 darauf, dass ein offizielles Pressebüro eingerichtet wird. Bischof Michael Keller von 

Münster schrieb am 15. April 1961 an Julius Kardinal Döpfner: «Es besteht zur Zeit eine 

vielleicht einmalige Chance, die öffentliche Weltmeinung durch gezielte Informationen 

positiv zu beeinflussen und zu steuern. Solange man selbst nichts unternimmt, darf man 

sich nicht darüber beklagen, dass die Berichterstattung über die Vorbereitung des Konzils 

so kümmerlich und z.T. auch abwegig ist» (Dö 141; vgl. 145.159). Im Mai 1962 

versprach Papst Johannes XXIII. Journalisten «herzliche Aufnahme», bat um ihre 

Unterstützung, damit das Konzil auf alle Menschen guten Willens Einfluss nehmen könne, 

und sprach sich selbst für eine offene Informationspolitik aus. Andere Stellen im Vatikan, 

einschl. des Pressedienstes des Vatikan, fürchteten unzuständige Einmischungen und 

verhielten sich eher restriktiv. 

Das Pressebüro des Konzils wurde am 2. Oktober 1962 eröffnet und am 5. Oktober 1962 

eingeweiht. Die Medien waren zuhöchst interessiert und überdies dem Konzil gegenüber 

positiv eingestellt. Bis zum 2. Oktober waren bereits 600 Pressekarten an Journalisten 

ausgegeben worden. Nicht zuletzt unter Einfluss der Wünsche deutscher Publizisten 

waren im Pressebüro Abteilungen für die einzelnen Sprachgruppen eingerichtet worden. 

Während der ersten Konzilswochen verbesserten sich die anfänglich noch dürftigen 

Informationsflüsse, da abwechselnd je zwei Leiter der Sprachgruppen, für die 

deutschsprachige Abteilung Prälat Gerhard Fittkau, an den Generalkongregationen 

teilnehmen durften. Die grossherzigere Informationspolitik entsprach dem Anliegen Papst 

Johannes‘ XXIII., die Kirche in Dialog mit der Welt zu sehen und dem Frieden zu dienen. 

(emf; vgl. A 1,519-537) 

 

 

6.10.2012 (Weiteres) 

Reisen, Essen und Bett: Die  Schweizer Bischöfe in Rom 

 

Wie reisten, wo lebten die Schweizer Bischöfe in Rom während den Konzilssessionen? 

Solche Fragen sind nicht einfach zu beantworten, weil entsprechende Unterlagen oft 

fehlen. So ist etwa, was Reise und Unterkunft des St. Galler Bischofs Joseph Hasler 

betrifft, nichts dokumentiert. 

Besser sieht es beim Basler Bischof Franziskus von Streng aus. Der Basler Bischof flog 

mit der Schweizer Fluggesellschaft Swissair, die es sich nicht nehmen liess, bei den 

Konzilsvätern in lateinischer Sprache Werbung für die Schweizer Fluggesellschaft zu 

machen. Die Swissair führte beim Vatikan sogar in der Person von Moritz A. Maggi einen 



eigenen Vertreter. 

Franziskus von Streng wohnte während der ersten Konzilssession in der Casa Palotti, 

dem heutigen Hotel Ponte Sisto, wo ihm zwei Zimmer zur Verfügung standen. Die Lage 

dieser Unterkunft war ideal, in Tibernähe, nicht weit entfernt vom Vatikan. 

Im Gegensatz zu andern Konzilsvätern hatte Bischof von Streng keinen ständigen 

theologischen Berater. Er lud zu den jeweiligen Sessionen verschiedene Geistliche ein, 

sozusagen als Auszeichnung für verdiente Priester seines Bistums. Ob das zweite Zimmer 

in der Casa Palotti diesem Begleiter zur Verfügung stand oder der Basler Bischof beide 

Zimmer belegte, ist nicht eruierbar. Und die Namen der Begleiter von Franziskus von 

Streng sind leider nur für die vierte Sitzungsperiode überliefert. 

Der Basler Bischof kehrte während jeder Konzilssession mindestens einmal in sein Bistum 

zurück, um anstehende Bistumsarbeiten zu erledigen. 

(Urban Fink-Wagner; mit bestem Dank an die bischöflichen Archivare Rolf Fäs und 

Stephan Kemmler) 

 

 

7.10.2012 

Von Jungfrauenweihe bis Kirchenlehrerin:  

Die Konzilserwartungen Marianna Schraders OSB 

Das Konzil hat auch Sr. Marianna Schrader OSB (1882-1970), Benediktinerin in Eibingen 

und Hildegardforscherin, bewegt. Von 1961 an hat sie, fast schon achtzigjährig, ihre 

Reformvorschläge dem Erzabt der Beuroner Kongregation vorgetragen. Später zählten 

auch verschiedene Bischöfe zu ihren Korrespondenzpartnern, darunter der Kölner 

Weihbischof Augustinus Frotz, dessen Bischofsweihe sich heute zum fünfzigsten Mal 

jährt. In ihren Briefen plädierte Marianna Schrader zunächst dafür, die Jungfrauenweihe 

und die Weihe von Diakonissinnen wieder in das neu zu erarbeitende Kirchenrecht 

aufzunehmen. 

«Die Reformbestrebungen des Konzils, die wir eifrigst verfolgen», haben nach ihrem 

Zeugnis auf sie als «einfache Nonne abgefärbt». In «heiliger Freiheit» nennt sie später 

mit Gitter und Klausur weitere Reformanliegen: Benedikt habe «kein Gitter 

vorgeschrieben, ebenso wenig strenge Klausur». Horizont all ihrer Überlegungen ist «die 

Frage, ob wir Benediktinerinnen der Beuroner Kongregation bei diesem Aufbruch 

mitgehen, ob wir das Überlebte des Mittelalters abstreifen, aber ohne von der 

Verwirklichung des monastischen Ideals abzuweichen». 

Eine Begleiterscheinung der Konzilszeit waren neue Allianzen zwischen Ordensfrauen und 

Laienkatholikinnen – und Sr. Marianna fand in Dr. Gertrud Ehrle vom Katholischen 

Deutschen Frauenbund eine Verbündete in der Diakoninnenfrage: «Es war mir schon als 

Laienauditorin in Rom klar, dass zu diesem Thema eine besondere nachkonziliare Arbeit 

in Betracht kommt», schrieb Ehrle im April 1966 an Sr. Marianna und publizierte in der 

Verbandszeitschrift Christliche Frau deren Aufsatz «Die Diakonissin – Ihre Weihe, ihr 

Dienst». 

Als schliesslich 1967 publik wurde, dass Katharina von Siena und Teresa von Avila zu 

Kirchenlehrerinnen erhoben werden sollen, sah Marianna Schrader auch Hildegard von 

Bingen an der Seite dieser heiligen Frauen und richtete an den Limburger Bischof 

Wilhelm Kempf die «kühne Anfrage, ob Sie dieser Angelegenheit Ihre Aufmerksamkeit 

zuwenden würden» (25.10.1967). Am heutigen 7. Oktober 2012 geht dieser Wunsch 

Marianna Schraders in Erfüllung: Hildegard wird zur Kirchenlehrerin erhoben. 

(Regina Heyder; Quellen: Nachlass Marianna Schrader OSB, Archiv Abtei St. Hildegard 

Eibingen) 



 

 

8.10.2012 

Sitz- und Kleiderordnung des Konzils 

«Bei den öffentlichen Sitzungen erscheinen alle Mitglieder in liturgischer Kleidung; die 

Kardinäle im Ornat ihres Ordo, die Bischöfe mit Pluviale und weisser Mitra; bei den 

Generalkongregationen tragen sie ihre feierliche Amtskleidung. Die Mozzetta, das 

Abzeichen der residierenden Bischöfe innerhalb ihrer Diözese, wird beim Konzil den 

Kardinälen und Patriarchen vorbehalten. Für die Präsenz wird folgende Reihenfolge 

bestimmt: Kardinäle, Patriarchen, Primaten, Erzbischöfe, Bischöfe, Äbte und Prälaten 

nullius, Abtprimas des Benediktinerordens, Präsidierende Äbte der Mönchsorden, 

Generalobere der exemten Priesterorden und -kongregationen. Die Prokuratoren nehmen 

gesondert, aber gemäss der Präzedenz der von ihnen Vertretenen Platz. Eigene Plätze 

erhalten auch die Experten des Konzils». Wie heikel die Festlegung dieser Sitzordnung 

ist, wird sich bald zeigen! 

(Herderkorrespondenz 17 [1962/1963] 56; Sabine Demel) 

 

 

9.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Sorge um den Raum für die Orthodoxen Kirchen 

In den Tagen vor der Eröffnung des Konzils statten einige der Konzilsväter der aufwändig 

vorbereiteten Konzilsaula einen Besuch ab. Darunter ist auch der melkitische Patriarch 

von Antiochien, Maximos IV. Er muss am 9. Oktober 1962 feststellen, dass die 

orientalischen Patriarchen Plätze erhalten haben, die den Kardinälen nachgeordnet sind. 

Demgegenüber erhebt er am Folgetag Einspruch und fordert, dass die Plätze der 

Patriarchen vor denen der Kardinäle rangieren müssen. Patriarch Maximos IV. «sah 

hinter der Frage der Platzierung der Patriarchen das Problem … jener orthodoxen und 

nichtchalkedonensischen Kirchen, die ihre Beobachter schicken würden, um den Verlauf 

des Konzils zu verfolgen. Welcherart war das Angebot, das Rom den Orientalen für eine 

Einheit der Christen machte? Auch von der Platzierung der Patriarchen her schien es, 

dass der Heilige Stuhl keinen anderen Weg sah als den der reinen Absorbierung in seine 

eigenen Kirchenstrukturen» (Riccardi, Eröffnung 8f). Indem er aus Protest nicht an der 

Eröffnungsfeier teilnimmt, will Patriarch Maximos IV. aus ökumenischen Gründen ein rein 

«römisches» Denken durchbrechen, um die Strukturen der römisch-katholischen Kirche 

zu weiten und einen Raum für die Orthodoxen Kirchen anzubahnen und freizuhalten. 

(emf; vgl. Andrea Riccardi: Die turbulente Eröffnung der Arbeiten. In: A 2, 1-81, 7-10; 

Lu 109) 

 

 

10.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Praktisch oder symbolisch? 

Am 10. Oktober 1962 trafen sich nachmittags um 16h30 die melkitischen Bischöfe. Das 

Treffen war geprägt von organisatorischen Fragen. So vereinbarten die Bischöfe etwa, zu 

anderen Konzilsteilnehmern Kontakt aufzunehmen. Wie Erzbischof Neophytos Edelby 

(1920-1995) in seinem Tagebuch berichtet, schenkten die Bischöfe besondere 

Aufmerksamkeit der Frage der liturgischen Kleidung während der Eröffnungsfeier. 

Während viele Bischöfe zunächst in voller Amtskleidung teilzunehmen wünschten, setzte 

sich in der Diskussion die Meinung durch, dass dies angesichts der zu erwartenden 

fünfstündigen Dauer der Zeremonie wenig praktisch sei. Die Bischöfe einigten sich 



schliesslich darauf, auf das Tragen der Krone zu verzichten (Edelby, Souvenirs du Concile 

Vatican II, 53). Fragen dieser Art sind, wie im Vorfeld des Treffens vom 10. Oktober die 

vorbereitenden Aktivitäten der Melkiten um Patriarch Maximos IV. Sayegh zeigen, 

ekklesiologischer Natur und betreffen die Theologie und Praxis des Bischofsamtes der 

katholischen Ostkirchen in ihrem Verhältnis zu den römisch-katholischen, aber auch 

orthodoxen Bischöfen. Eine ähnliche Verbindung von praktischer und symbolischer 

Dimension beinhaltete u.a. auch die Frage der Sitzordnung der Patriarchen und der 

Kardinäle (vgl Blog-Eintrag von gestern) bzw. der Verhandlungssprache (vgl. Blog-

Eintrag vom 29.9.2012). 

(Michael Quisinsky; vgl. Andrea Riccardi: Die turbulente Eröffnung der Arbeiten. In: A 2, 

1-81, 7f.58f) 

 

 

11.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Gaudet Mater Ecclesia 

«Heute freut sich die Kirche, unsere Mutter, denn durch die besondere Gnade der 

göttlichen Vorsehung ist der langersehnte Tag angebrochen, an dem das Zweite 

Ökumenische Vatikanische Konzil feierlich hier am Grab des heiligen Petrus unter dem 

Schutz der jungfräulichen Gottesmutter, deren Würde wir heute feiern, beginnt. […] Wir 

vertrauen unerschütterlich darauf, dass die Kirche durch dieses Konzil inspiriert an 

geistlichem Reichtum wachsen und so mit neuer Kraft gestärkt mutig in die Zukunft 

blicken wird. Es ist unsere feste Zuversicht: Durch ein angemessenes Aggiornamento und 

durch eine kluge Organisation der gegenseitigen Zusammenarbeit wird die Kirche 

erreichen, dass die einzelnen Menschen, die Familien und die Völker mit grösserer 

Aufmerksamkeit die himmlischen Dinge betrachten. […] In der täglichen Ausübung 

unseres Hirtenamtes verletzt es uns, wenn wir manchmal Vorhaltungen von Leuten 

anhören müssen, die zwar voll Eifer, aber nicht gerade mit einem sehr grossen Sinn für 

Differenzierung und Takt begabt sind. In der jüngsten Vergangenheit bis zur Gegenwart 

nehmen sie nur Missstände und Fehlentwicklungen zur Kenntnis. Sie sagen, dass unsere 

Zeit sich im Vergleich zur Vergangenheit nur zum Schlechteren hin entwickle. Sie tun so, 

als ob sie nichts aus der Geschichte gelernt hätten, die doch eine Lehrmeisterin des 

Lebens ist, und als ob bei den vorausgegangenen Ökumenischen Konzilien Sinn und Geist 

des Christentums, gelebter Glaube und eine gerechte Anwendung der Freiheit der 

Religion sich in allem hätten durchsetzen können. Wir müssen diesen Unglückspropheten 

widersprechen, die immer nur Unheil voraussagen, als ob der Untergang der Welt 

unmittelbar bevorstehen würde. […] 

Der springende Punkt für dieses Konzil ist es also nicht, den einen oder den andern der 

grundlegende Glaubensartikel zu diskutieren, wobei die Lehrmeinungen der Kirchenväter, 

der klassischen und zeitgenössischen Theologen ausführlich dargelegt würden. Es wird 

vorausgesetzt, dass all dies hier wohl bekannt und vertraut ist. Aber von einer 

wiedergewonnenen und gelassenen Zustimmung zur umfassenden Lehrtradition der 

Kirche, wie sie in der Gesamttendenz und in ihren Akzentsetzungen in den Akten des 

Trienter Konzils und auch des Ersten Vatikanischen Konzils erkennbar ist, erwarten jene, 

die sich auf der ganzen Welt zum christlichen, katholischen und apostolischen Glauben 

bekennen, einen Sprung nach vorwärts, der einem vertieften Glaubensverständnis und 

der Gewissensbildung zugute kommt. Dies soll zu je grösserer Übereinstimmung mit dem 

authentischen Glaubensgut führen, indem es mit wissenschaftlichen Methoden erforscht 

und mit den sprachlichen Ausdrucksformen des modernen Denkens dargelegt wird. Denn 

eines ist die Substanz der tradierten Lehre, d.h. des depositum fidei; etwas anderes ist 



die Formulierung, in der sie dargelegt wird. Darauf ist – allenfalls braucht es Geduld – 

grosses Gewicht zu legen, indem alles im Rahmen und mit den Mitteln eines Lehramtes 

von vorrangig pastoralem Charakter geprüft wird. […] Heutzutage zieht es die Braut 

Christi vor, eher das Heilmittel der Barmherzigkeit zu gebrauchen als das der Strenge. 

Sie ist davon überzeugt, dass es dem jetzt Geforderten besser entspricht, wenn sie die 

Triftigkeit ihrer Lehre nachweist, als wenn sie eine Verurteilung ausspricht» (Papst 

Johannes XXIII.: «Gaudet Mater Ecclesia» zur Eröffnung des Konzils. In: Ludwig 

Kaufmann; Nikolaus Klein: Johannes XXIII. Prophetie im Vermächtnis. Fribourg: Exodus, 

1990, 107-150, 116.123-125.134-136.138). 

 

 

12.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

NZZ 12. Oktober 1962: «Eröffnung des Konzils in Rom» 

Die NZZ berichtet detailliert über den ersten Konzilstag mit dem Einzug der Konzilsväter, 

wo der Vorrang der Patriarchen, auf den die orthodoxen Kirchen so viel Wert legen, nicht 

berücksichtigt wird. 

«Die eigentliche Eröffnungssitzung beginnt damit, dass das Evangelienbuch vom 

Generalsekretär des Konzils, Erzbischof Felici, vor den Vätern auf den Altar gelegt wird. 

Darauf empfängt Johannes XXIII. […] die Obedienz der Kardinäle, Patriarchen, zweier 

Erzbischöfe, Bischöfe und Ordensobern. […] Es folgt das Glaubensbekenntnis […]. 

 

Ansprache des Papstes 

Die Feier schliesst mit einer lateinischen Ansprache des Papstes, welche den Tag 

willkommen heisst, an dem das Konzil seinen Anfang nehmen kann. Die Kontinuität der 

kirchlichen Lehre soll betont, ihre Bewährung in der Gegenwart soll gesucht werden. Die 

Masse der Vergangenheit müssen gültig, aber auch anwendbar bleiben. Das apostolische 

Amt hat von seiner Grösse und Notwendigkeit nichts verloren. Entscheidend ist, dass das 

heutige Leben sich nach den heiligen Normen der christlichen Ethik ordnet: […]. 

 

Glockengeläute in der Schweiz 

Bern, 10. Okt. Ag Auf Anordnung des Landesepiskopats läuteten am Mittwochabend, dem 

Vorabend des Konzilsbeginns, während zehn Minuten die Glocken aller römisch-

katholischen Kirchen der Schweiz. Zugleich wurden feierliche Abendmessen mit Predigten 

gehalten, in denen die Gläubigen, wie schon in den vorangegangenenen Novenen und 

anderen Bittgottesdiensten, gemäss dem päpstlichen Rundschreiben ‹poenitentiam 

facere› für das Konzil und seine Bemühungen um die Erneuerung des christlichen Lebens 

beteten.» 

(NZZ 12. Oktober 1962: Bericht aus Rom: Hanno Helbling; ufw) 

 

 

13.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Anfang mit spektakulärer Unterbrechung 

Die erste Entscheidung, die das Konzil zu treffen hatte, war die Zusammensetzung der 

Konzilskommissionen. Die Wahl der jeweils 16 Mitglieder der zehn Konzilskommissionen 

war für die erste Generalkongregation am 13. Oktober 1962 vorgesehen. Dazu erhielten 

die Konzilsväter am 12. Oktober zehn Zettel mit jeweils 16 Zeilen für das Eintragen der 

zu wählenden Personen sowie eine Liste jener Bischöfe, die bereits Mitglieder der 

Vorbereitungskommissionen gewesen waren. 

So war vorprogrammiert, dass die vorkonziliaren Kommissionen fast unverändert 



weitergeführt würden. Dem Vernehmen nach – so hört es Henri de Lubac (vgl. Lu 1,117) 

– hatte Alfredo Kardinal Ottaviani zudem darauf spekuliert, dass die meisten Bischöfe 

nicht daran denken würden, dass auch die Kardinäle (die dann automatisch 

Vizepräsidenten der Kommissionen sein würden) wählbar wären. Vor allem für die 

Theologische Kommission wäre dann ein Triumvirat des Heiligen Offiziums (Ottaviani, 

Parente und Tromp) absehbar gewesen. 

Als die Konzilsväter sich gerade über ihre Stimmzettel beugen, erhebt sich Achille 

Kardinal Liénart, Erzbischof von Lille. Er hatte zuvor vergeblich darum gebeten, dass ihm 

das Wort erteilt wird. So ergreift er von seinem Platz im Präsidium aus ohne Erlaubnis 

das Wort. Er gibt zu bedenken, dass die Konzilsväter sich noch nicht informieren und 

einander noch nicht kennenlernen konnten. Darum verlangt er einen Aufschub der Wahl. 

Er erhält Beifall. Josef Kardinal Frings schliesst sich im Namen der deutschen und 

österreichischen Kardinäle seinem Votum an. Der Vorschlag wird angenommen, die 

Generalkongregation nach weniger als fünfzig Minuten geschlossen. 

Gleichwohl ist für das Konzil Entscheidendes geschehen: Die Konzilsväter haben 

wahrnehmen können, wie der Freimut einzelner eine Wende herbeiführt. Sie machen die 

Erfahrung, selbst Verantwortung für den Konzilsverlauf übernehmen zu können. 

Liénart erfährt nach eigenem Bekunden Zustimmung durch Papst Johannes XXIII., der 

gesagt haben soll: «Sie haben gut daran getan, ganz laut zu sagen, was Sie denken, 

denn dazu habe ich die Bischöfe zum Konzil einberufen» (zit. in A 2,38). 

(emf; vgl. Andrea Riccardi: Die turbulente Eröffnung der Arbeiten. In: A 2, 1-81, 31-38) 

 

 

14.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Geburtsstunde bischöflicher Kollegialität 

Die Intervention der Kardinäle Liénart und Frings (siehe Blog-Eintrag von gestern) ist 

nicht eine blosse Erklärung des Protestes, sondern nimmt die Bischöfe in Pflicht. Sie 

müssen nun Verantwortung übernehmen. Drei Tage haben sie Zeit, um sich zu beraten – 

und sie tun es. Selbstverständlich ist dies keineswegs. Erst in 43 Ländern sind die 

Bischöfe bereits in Konferenzen oder ähnlichen Strukturen organisiert, so in Deutschland 

seit 1848, in Österreich seit 1849, in der Schweiz seit 1863. Papst Pius XII. hatte die 

Bischofskonferenzen gefördert und einige lateinamerikanische Bischofskonferenzen mit 

approbierten Statuten versehen. Hingegen kommen die italienischen Bischöfe am 14. 

Oktober 1962 zum ersten Mal in der Geschichte zusammen. (Siehe zu den afrikanischen 

Bischöfen den Eintrag am 18.10.2012). 

Erzbischof Joseph-M. Martin von Rouen bemerkt Yves Congar gegenüber, die 

Begegnungen der strukturierten Episkopate liessen sich sehr vielversprechend an. Die 

französischen Bischöfe planen regelmässige Zusammenkünfte. Dies veranlasst Congar 

am 15. Oktober 1962 zu dem zuversichtlichen Eintrag in sein Tagebuch: «Eines der 

Ergebnisse des Konzils könnte die Geburt einer bischöflichen Kollegialität sein, die 

weltweit, gegliedert und strukturiert ist» (Co 1,118; im Original hervorgehoben). 

(emf; vgl. Andrea Riccardi: Die turbulente Eröffnung der Arbeiten. In: A 2, 1-81, 38-43) 

 

 

15.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Gérard Philips – ein Diplomat 

Schon bevor die Diskussionen in der Konzilsaula beginnen, ist absehbar, dass die 

vorbereiteten Konzilstexte den Erwartungen der Bischöfe nicht genügen werden. Julius 

Kardinal Döpfner notiert in seinem Tagebuch sogar, dass Staatssekretär Amleto Giovanni 



Kardinal Cicognani ihn aufgemuntert habe, «nicht zu grosse Scheu vor Verwerfung oder 

totalen Änderung von Schemata zu haben» (Dö 5). In ähnlicher Stossrichtung gibt 

Cicognani dem belgischen Kardinal Léon-Joseph Suenens eine Anregung, aufgrund derer 

Suenens am 15. Oktober 1962 Mgr. Gérard Philips damit beauftragt, ein neues Schema 

über die Kirche vorzubereiten. Als im Dezember 1962 tatsächlich negative Voten der 

Bischöfe über das vorbereitete Schema De Ecclesia laut werden, ist der Weg für 

alternative Vorschläge frei. Als Untersekretär der Theologischen Kommission wird Gérard 

Philips, Dogmatikprofessor der Katholischen Universität Louvain, für die Konstitution 

Lumen gentium massgebliche Bedeutung erhalten. 

Im Rückblick schreibt Suenens, er habe Philips für diese Aufgabe ausgewählt, weil er in 

seiner Person eine Art via media inkarniert habe, die weder Alfredo Kardinal Ottaviani 

noch P. Sebastian Tromp Angst eingeflösst habe. Zudem sei er Mitglied des belgischen 

Senats und mit einem Sinn für parlamentarische Diskussion und einem beachtlichen 

diplomatischen Talent begabt gewesen. 

«Die Mitglieder der Theologischen Kommission erinnern sich noch an die berühmte 

Antwort, die Mgr. Philips einem Bischof gab, dessen Beitrag sehr gelehrt, aber konfus 

gewesen war (für die Neugierigen: der künftige Kardinal Volk): ‹Ich habe nicht sehr gut 

verstanden, was Sie gesagt haben … aber seien Sie gewiss, dass wir es auf das 

Genaueste berücksichtigen werden!›» (Su 114; Punkte im Original). 

(emf) 

 

 

16.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Das Sekretariat extra ordinem in freimütiger Begegnung mit dem Papst 

Die Leitung des Konzils ist zu Beginn einerseits einem Präsidialrat, andererseits einem 

Sekretariat für ausserordentliche Angelegenheiten anvertraut. Am 16. Oktober 1962 

findet die erste Sitzung des Sekretariates extra ordinem in Anwesenheit von Papst 

Johannes XXIII. statt. Einleitend macht der Papst den Unterschied zwischen dem I. und 

dem II. Vatikanischen Konzil an der Repräsentanz offizieller Persönlichkeiten und damit 

dem Wohlwollen der Welt gegenüber dem Konzil fest. Dann erinnert er das pastorale 

sowie das ökumenische Anliegen des Konzils. Darauf äussern die Mitglieder des 

Sekretariates freimütig ihre Sorgen und Vorstellungen. Suenens plädiert für 

Konzentration auf ein zentrales Thema. Auch macht er sich zum Sprachrohr einiger 

Bischöfe, welche mit dem Autobus zur Konzilsaula kommen müssen und deswegen bei 

den Sitzungen des Konzils lieber auf die Prälatengewänder verzichten möchten. Dies 

lehnt Johannes XXIII. ab: Das Konzil sei eine liturgische Versammlung, die mit der 

Eucharistie beginnt, und ausserdem komme ein Konzil nicht alle Tage vor. 

Suenens hebt rückblickend die Einfachheit und den Freimut des Papstes hervor. Auf die 

Frage, warum er die Präfekten der römischen Kongregationen an die Spitze der 

Konzilskommissionen gesetzt habe, womit die Freiheit der Arbeit und der Diskussion 

beeinträchtigt sei, habe der Papst lachend geantwortet: «Ha ragione lei, ma mi ha 

mancato il coraggio» («Sie haben Recht, aber mir hat der Mut gefehlt») (Su 60). 

(emf) 

 

 

17.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Inständige Bitte um kritische Anregungen 

Am 17. Oktober 1962 druckt der Osservatore Romano die Rede ab, mit der Augustin 

Kardinal Bea bei einem Empfang die nichtkatholischen Beobachter und Gäste begrüsst 



hatte. Diese waren am 13. Oktober 1962 von Papst Johannes XXIII. empfangen worden 

– eine Begegnung, die Bea mit Worten kommentierte, die rasch die Runde machten: «Es 

ist ein Wunder». Zwei Tage später findet ein Empfang durch das Sekretariat für die 

Einheit der Christen statt. 

Bei dieser Gelegenheit spricht Bea die Taufe als Band der Einheit an, das die Christen 

verschiedener Konfessionen vereint und stärker ist als das, was trennt. Er wirbt um 

Vertrauen und Offenheit: «Ich bitte Sie, uns Ihr volles Vertrauen zu schenken und uns 

ganz freimütig, besonders während der vom Sekretariat eigens für Sie veranstalteten 

Zusammenkünfte, alles zu sagen, was Ihnen missfällt, uns Ihre kritischen Feststellungen, 

Ihre Anregungen und Ihre Wünsche mitzuteilen. Selbstverständlich kann ich Ihnen nicht 

versprechen, dass ich für jedes Problem eine Lösung finde. Doch versichere ich Ihnen, 

dass wir Ihnen für Ihr Vertrauen Dank wissen und dass wir uns anstrengen werden, alles 

ehrlich in Christus zu erwägen und nach Kräften alles zu tun, was jetzt oder in Zukunft 

möglich ist» (Schm 573f). 

(emf) 

 

 

18.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Panafrikanische Kollegialität 

Sieht man von der Bedeutung der nordafrikanischen Kirche in der Antike ab, war es das 

II. Vatikanische Konzil, welches der afrikanischen Kirche den Weg in gesamtkirchliche 

Verantwortung bahnte. Am I. Vatikanum hatte kein einziger afrikanischer oder 

asiatischer Bischof teilgenommen! Für die Wahlen in die Konzilskommissionen reichen 

nur die madegassischen und nigerianischen Bischöfe eigene Listen ein. Jedoch entsteht 

aus den kollegialen Erfahrungen der ersten Tage des Konzils bereits am 18. Oktober 

1962 das Secrétariat Panafricaine Episcopale, in dem die Fäden der afrikanischen 

Bischöfe zusammenlaufen. Es ermöglicht Absprachen und Koordination von Initiativen 

und verleiht den Interventionen von Bischöfen im Namen dieser Gruppe in der 

Konzilsaula einiges Gewicht. 

Eigenartigerweise wird es seine Bedeutung jedoch bald wieder verlieren: «Ohne 

juridischen Status und ohne irgendeine Ermutigung zu erhalten, geht dem Secrétariat 

Panafricaine Episcopale der Atem aus, und es verschwindet noch vor dem Ende des 

Konzils im Schatten der nationalen Konferenzen». 

(emf; Zitat von Edoh Bedjra: Die Kirchen Afrikas auf den Wegen des Konzils. In: Peter 

Hünermann [Hrsg.]: Das Zweite Vatikanische Konzil und die Zeichen der Zeit heute. 

Freiburg i.Br.: Herder, 2006, 529-549, 532). 

 

 

19.10.2012 

«Es lebe die deutsch-französische Freundschaft!» 

Am 19. Oktober 1962 organisierte der Mainzer Bischof Hermann Volk in der Villa Mater 

Dei in Rom ein Treffen zwischen vornehmlich deutschen und französischen 

Konzilsbischöfen und –theologen, darunter die Bischöfe Josef Maria Reuss (Weihbischof in 

Mainz), Alfred Bengsch (Berlin), Paul-Joseph Schmitt (Metz), Gabriel Garrone (Toulouse), 

Ancel Ancel (Weihbischof in Lyon), Jean-Julien Weber (Strassburg) und dessen Koadjutor 

Elchinger sowie die Theologen Karl Rahner, Yves Congar, Marie-Dominique Chenu, Henri 

de Lubac, Jean Daniélou, Alois Grillmeier, Joseph Ratzinger und Hans Küng. Die 

Diskussion «führte zu dem Beschluss, Texte zu schreiben, die vielleicht die offiziellen 

Schemata ersetzen könnten. Trotz dieser gemeinsamen Schlussfolgerung waren die 



Strategien verschieden und sollten es bleiben» (A 2,97) – und dies bis hin zu den 

Diskussionen um Gaudium et spes gegen Ende des Konzils. Den Dialog, der 

nichtsdestotrotz bei diesem ersten Treffen initiiert wurde, personifizierte in gewisser 

Weise der Elsässer Léon-Arthur Elchinger (s. Konzilsblog vom 27. September 2012). 

Die Anwesenheit des Schweizers Johannes Feiner und des Belgiers Gérard Philips zeigt 

zwar, dass es sich nicht um ein rein deutsch-französisches Treffen handelte. Allerdings ist 

dessen deutsch-französischer Kern angesichts der Erfahrung zweier Weltkriege durchaus 

bemerkenswert: Im selben Jahr 1962 feierten der Präsident der französischen Republik, 

Charles de Gaulle und Bundeskanzler Konrad Adenauer am 8. Juli  auf dem Weg der 

Versöhnung beider Völker eine hl. Messe in der Kathedrale von Reims mit, der Erzbischof 

François Marty vorstand. Bei seinem Gegenbesuch in Deutschland rief de Gaulle im 

September in Bonn aus: «Es lebe die deutsch-französische Freundschaft»; am 22. Januar 

1963 unterzeichneten beide Staatsmänner im Elysée-Palast den deutsch-französischen 

Freundschaftsvertrag. Dieser zeitgeschichtliche Kontext ist durchaus aufschlussreich für 

den auf dem II. Vaticanum sich rapide erweiternden internationalen Horizont 

theologischen Denkens. 

(Michael Quisinsky) 

 

 

20.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Wem gilt die Sorge der Konzilsväter? 

Die Dritte Generalkongregation fand am 20. Oktober 1962 unter dem Vorsitz von 

Kardinal Achille Liénart aus Lille statt. Bei dieser Sitzung wurde u.a. auch kurz eine 

Botschaft des Konzils diskutiert, deren Entwurf auf die beiden französischen 

Dominikaner-Patres Marie-Dominique Chenu und Yves Congar zurückgeht und das 

Konzilsprogramm von Johannes XXIII. aufnimmt. 

In der auf dieser Sitzung verabschiedeten «Botschaft der Konzilsväter an die Welt» heisst 

es: 

«An alle Menschen und an alle Nationen möchten wir die Botschaft des Heiles, der Liebe 

und des Friedens senden, die Jesus Christus, der Sohn des lebendigen Gottes, der Welt 

gebracht und der Kirche anvertraut hat. Aus diesem Grund haben wir uns auf den 

Wunsch des Heiligen Vaters, Papst Johannes' XXIII., hier versammelt […]. Bei dieser 

Versammlung wollen wir unter der Führung des Heiligen Geistes Wege suchen, uns selber 

zu erneuern, ‹um dem Evangelium Jesu Christi immer treuer zu entsprechen›. Wir wollen 

uns bemühen, den Menschen unserer Zeit die Wahrheit Gottes in ihrer Fülle und Reinheit 

so zu verkünden, dass sie von ihnen verstanden und bereitwillig angenommen werde […] 

Aus allen Völkern unter der Sonne vereint, tragen wir in unseren Herzen die Nöte der uns 

anvertrauten Völker, die Ängste des Leibes und der Seele, die Schmerzen, die 

Sehnsüchte und Hoffnungen. Alle Lebensangst, die die Menschen quält, brennt uns auf 

der Seele. Unsere erste Sorge eilt deshalb zu den Schlichten, zu den Armen und 

Schwachen. In der Nachfolge Christi erbarmen wir uns über die vielen, die von Hunger, 

Elend und Unwissenheit geplagt sind. Wir fühlen uns mit allen jenen solidarisch, die noch 

kein menschenwürdiges Leben führen können, weil es ihnen an der rechten Hilfe fehlt 

[…]». 

(Giancarlo Collet) 

 

Nachtrag zum Blog-Artikel vom 29.9.2012: Latein als Konzilssprache 

Bei der Diskussion um die «Botschaft des Konzils an die Welt» melden sich die beiden 

Melkiten Bischof Joseph Maalouf und Patriarch Maximos IV. Saigh zu Wort – und beide 



sprechen französisch. Patriarch Maximos begrüsst die Konzilsbotschaft als «excellent» 

und plädiert dafür, dass sie, wie sie ist, angenommen wird. Statt 

Veränderungsvorschläge für die Konzilsbotschaft formuliert er einen Dank an den Papst: 

«Si j’ai quelque chose à dire, c’est de porter une motion à Sa Sainteté le Pape pour le 

remercier de cet esprit nouveau qu’il a semé dans l’Eglise catholique, l’esprit d’unité, 

esprit de charité, esprit d’amour, qui, à la fin, peut arriver à unir les deux Eglises 

ensemble, et c’est la fin pour laquelle nous devons tous travailler. Dixi.» 

(emf; Zitat aus AS 1/1,247) 

 

 

21.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Initiative ergreifen 

Immer wieder sind es beherzte Initiativen einzelner Personen, die weichenstellende 

Entwicklungen herbeiführen. So am 21. Oktober 1962. Beim Mittagessen äussert M.-

Dominique Chenu OP gegenüber Yves Congar OP seinen Kummer darüber, dass kein 

Orientale in die Kommission für Lehrfragen gewählt worden war. Gemäss seinem eigenen 

Tagebucheintrag hatte Chenu bereits einen Brief an Léon-Joseph Kardinal Suenens 

geschrieben. Doch wird beschlossen, den Kardinal sogleich auch noch persönlich 

aufzusuchen, da die Zeit drängt: Der Papst wird für alle Kommissionen neben den 

Gewählten noch acht Mitglieder persönlich ernennen, und es gilt, ihm den Hinweis auf 

das Fehlen der orientalischen Tradition noch rechtzeitig zukommen zu lassen. Kardinal 

Suenens ist abwesend. Man trifft statt seiner Mgr. De Smedt, der das Anliegen 

unterstützt und dazu rät, sogleich Augustin Kardinal Bea aufzusuchen. Dies geschieht, 

Bea macht sich das Anliegen zu eigen und wird es Kardinalstaatssekretär Cicognani 

anvertrauen. Es stellt sich heraus, dass die Maroniten auch selbst interveniert haben. 

Am 29. Oktober notiert Chenu, unter den durch den Papst ernannten Mitgliedern für die 

Theologische Kommission sei auch ein Orientale. Es handelt sich um den maronitischen 

Bischof Michel Doumith aus dem Libanon. 

(emf; vgl. Ch 79f.82.84; Co 1,134f.137) 

 

 

22.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Der beste Text ... 

Die inhaltliche Arbeit der Generalversammlungen begann am 22. Oktober mit der 

Debatte über das Schema De sacra Liturgia. Es ist bemerkenswert, wie viele Konzilsväter 

dem vorgelegten Schema positiv gegenüber standen. Kardinal Döpfner (München) 

bezeichnete das Schema sogar als den besten Text, den die Väter erhalten hätten. Die 

Kardinäle Montini (Mailand) und Henriquez (Santiago de Chile) lobten beispielsweise den 

pastoralen Charakter des Schemas und seine Ausgewogenheit. «Das Schema steckte 

einen gut gewählten mittleren Weg ab zwischen einer Erneuerung nach persönlichem 

Dafürhalten und ohne Rücksicht auf die Tradition auf der einen Seite und einem 

unveränderlichen Charakter der Riten auf der anderen Seite» (A 2,136), so der Tenor 

vieler Rückmeldungen. Von den Vätern aus der Dritten Welt wurde besonders gelobt, 

dass die nicht-westlichen Kulturen die Möglichkeit erhalten sollten, auf ihre Weise die 

Liturgie zu feiern. Kardinal Rugambwa (Tansania) sei hell begeistert von der Aussicht, so 

vermerken die Akten, dass die Bischofskonferenzen in Abstimmung mit der Tradition der 

verschiedenen Völker Änderungen in der Liturgie vornehmen können sollten. Auch wurde 

die biblische Orientierung des Schemas positiv hervorgehoben und die Bedeutung der 

Überlegungen zur Liturgie für die Förderung der aktiven Teilnahme an der Liturgie. 



Dieser breiten Befürwortung des Schemas standen jedoch auch kritische Stimmen 

gegenüber, die z.B. einen Mangel an theologischer Fundierung vermissten. Kardinal 

Lercaro versuchte dem zu begegnen, indem er herausstellte, dass man keinen 

scholastischen Traktat über die Liturgie erwarten solle, sondern «ein festes Fundament 

für die Erneuerung und Verbesserung der Liturgie» (A 2,137). 

(Birgit Jeggle-Merz) 

 

 

23.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

NZZ 23.10.1962: Beginn der Arbeitssitzungen am Vatikanischen Konzil – Tadel 

gegen die Journalisten 

Hg. [Hanno Helbling]. Rom, 22. Oktober 

Das Presseamt des Konzils hat es für geboten erachtet, im Rahmen der Kongregation 

einen Tadel gegen die Journalisten vorbringen zu lassen, welche sich über die möglichen 

Hintergründe und die Bedeutung der Kommissionswahlen und überhaupt der 

Gruppenbildung unter den Bischöfen ihre Gedanken machen. Man erkennt, dass die 

Würde der Versammlung darunter leidet, wenn ihr interne Verschwörungen und Intrigen 

zugetraut werden. Dass diesem Uebel allein eine offene Information abhelfen könnte, 

erkennt man nicht. 

(ufw/Hanno Helbling, NZZ 23.10.1963) 

 

 

24.10.2012 

Liturgie und Politik – Risikothemen? 

Der belgische Dominikaner Bernard Olivier (1920-2010) lehrte während des Konzils als 

Professor für Moraltheologie an der Universität Lovanium in Kinshasa und war zugleich 

als Seelsorger in Livulu tätig. Nachdem die kongolesischen Bischöfe ihn baten, als ihr 

Berater zu fungieren, wurde er in der zweiten Sitzungsperiode auch zum Peritus ernannt. 

Seine Eindrücke schrieb er in einem Tagebuch nieder, in dem er rückblickend auch die 

erste Sitzungsperiode resümiert. In diesem Zusammenhang kommentiert er die 

Entscheidung, wegen der vermeintlich geringeren Risiken die Konzilsdebatten nicht mit 

der Frage nach der Offenbarung oder der Kirche, sondern mit dem Schema über die 

Liturgie zu beginnen: «Es ist verrückt, zu denken, dass es sich bei der Liturgie um ein 

harmloses Thema handelt! Meiner bescheidenen Erfahrung nach gibt es bei den 

Katholiken zwei Risikothemen: die Politik und die Liturgie». 

(Michael Quisinsky; Zitat in: Bernard Olivier: Chroniques congolaises. De Léopoldville à 

Vatican II. Paris 2000, 183 Anm. 3) 

 

 

25.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Aufruf Johannes’ XXIII. zum Frieden 

In den ersten Konzilswochen 1962 verdüsterten sich mit der Kubakrise alle Hoffnungen 

auf Entspannung im Kalten Krieg. Ein Jahr nach dem Bau der Berliner Mauer (August 

1961) stand die Welt am Abgrund eines nuklearen Krieges. Amerikanische 

Aufklärungsflugzeuge enthüllten, dass die Sowjetunion Stützpunkte für 

Mittelstreckenraketen in Kuba – in Reichweite der USA – errichtete und zu diesem Zweck 

Atomraketen auf die Karibikinsel verschiffte. Das nuklearstrategische Gleichgewicht 

geriet ins Wanken. Die westliche Supermacht rüstete zum Präventivschlag, ordnete eine 

Blockade Kubas an und drohte, alle mit Kriegsmaterial beladenen Schiffe vor Erreichen 



Kubas notfalls mit Gewalt stoppen. Auf dem Höhepunkt der Kubakrise zwischen dem 22. 

und 28. Oktober 1962 signalisierten sowohl der katholische Präsident der USA John F. 

Kennedy (1917-1963) als auch der sowjetische Ministerpräsident Nikita Chruschtschow 

(1894-1971) ihr Interesse an einer vermittelnden diplomatischen Intervention des 

Papstes. 

In dieser hoch explosiven Situation, deren Gefährlichkeit heute erst wieder in Erinnerung 

gerufen werden muss, sandte Papst Johannes XXIII. am 24. Oktober 1962 eine 

entsprechende Botschaft an die beiden Supermächte und am 25. Oktober richtete er in 

einer Radioansprache einen eindringlichen Friedensappell an alle Staatsoberhäupter der 

Welt, «vor dem Schrei der Menschheit nach Frieden nicht taub zu bleiben», die 

«Verhandlungen wiederaufzunehmen» und «der Welt die Schrecken eines Kriegs [zu] 

ersparen, dessen mögliche furchtbare Folgen niemand absehen kann». Am 26. Oktober 

veröffentlichten die «Prawda», die offizielle Zeitung der Kommunistischen Partei, den 

päpstlichen Friedensappell; am gleichen Tag druckte ihn auch die «New York Times» ab. 

Ob die päpstliche Intervention das Verhalten Kennedys und Chruschtschows beeinflusst 

hat, ist nicht auszumachen. Doch ordnete Chruschtschow zwei Tage später nach 

inzwischen erfolgtem beiderseitigen Einlenken und nach Zusage von Gegenleistungen der 

USA den Abbau der auf Kuba stationierten Raketenbasen an und signalisierte seine 

Bereitschaft, über die UNO weiterführende Gespräche über Entspannung und Abrüstung 

zu führen. Auch kam es in der Folge zu weiteren Kontakten zwischen dem Heiligen Stuhl 

und der Sowjetunion, die unter anderem im Februar 1963 nach 18jähriger 

Gefangenschaft und Verbannung zur Freilassung des ukrainischen Metropoliten Josyf 

Slipy (1892-1984) und am 8. März 1963 zur Privataudienz für die Tochter und den 

Schwiegersohn Chruschtschows führten, ein Treffen, das dem Papst viel Kritik 

eingetragen hat. 

(Franz Xaver Bischof) 

 

 

26.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Gruppe «Kirche der Armen» 

Die Gruppendynamik des Konzils prägten verschiedene informelle Gruppen. Hier – 

parallel zur offiziellen Konzilsarbeit – wurde es möglich, Positionen zu erarbeiten, 

Mehrheiten zu schmieden und Minderheitsvoten Raum und Gehör zu geben. 

Eine Gruppe prägte das Konzil und vor allem seine spätere Rezeption in besonderer 

Weise: die Gruppe «Die Kirche der Armen». 

Sie entstand in der Folge der Radiobotschaft von Papst Johannes XXIII. vom 11. 

September 1962 (Hyperlink: http://www.kath.ch/nucleus/konzilsblog.php?itemid=6505). 

Darin stellte der Papst insbesondere den Menschen in den ‹unterentwickelten› Ländern 

die Kirche «als die Kirche aller, besonders aber als die Kirche der Armen» vor Augen. 

Ermutigt durch diese klaren Worte des Papstes fanden Bischöfe und Theologen 

zueinander, die unter anderem durch die Arbeiterpriesterbewegung und durch 

Erfahrungen in den Ländern der sog. Dritten Welt geprägt waren. Das Anliegen der 

Gruppe wurde auch von Konzilsvätern aus Ländern des Ostblocks mitgetragen, die nach 

einem Gegenentwurf zum kommunistischen Vorwurf suchten, nach der die Kirche vor 

allem Verbündete des Kapitalismus sei und damit als Gegnerin der Armen auftrete. 

Schon vor der Konzilseröffnung lag mit dem Manifest «Les pauvres, Jésus et l’Église» 

(Die Armen, Jesus und die Kirche) aus der Feder des Theologen Paul Gauthier, das den 

späteren Konzilsvätern zugestellt wurde, ein Versuch vor, das Konzil in die Richtung des 

päpstlichen Impulses zu lenken. Die Kirche der Armen sollte, so die Hoffnung, das 



Leitmotiv der Konzilsarbeit werden. 

Am 26. Oktober 1962 kam es zu einem ersten formellen Treffen der Gruppe. Man traf 

sich im Belgischen Kolleg unter dem Vorsitz von Pierre-Marie Kardinal Gerlier, dem 

Erzbischof von Lyon. Wichtige Exponenten der Gruppe wurden im weiteren Verlauf: 

Giacomo Kardinal Lercaro (Bologna), Mons. Hélder Câmara (Rio de Janeiro, später 

Olinda/Recife) und Mons. Georges Mercier (Laghouat, Algerien). 

Man wird von dieser Gruppe noch hören. 

(ab; vgl. A 2, 237-239) 

 

 

 

 

27.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Neuerer oder Erneuerer? 

Nach der «Eintretensdebatte» zum Schema über die Liturgie findet ab dem 23. Oktober 

1962 die Diskussion der einzelnen Kapitel statt. 

Es melden sich dabei zahlreiche Stimmen aus nichteuropäischen Ländern zu Wort. Mit 

einem denkbar kurzen Votum von drei Sätzen plädiert der japanische Kardinal Peter 

Tatsuo Doi für eine bessere Anpassung der Liturgie an das Denken und Empfinden der 

Völker des Fernen Ostens (AS 1/1,323). Valerian Kardinal Gracias von Bombay erinnert 

daran, dass die Missionsländer schon seit langem eine Anpassung der Liturgie forderten – 

bislang wie einsame Stimmen in der Wüste (AS 1/1,401). Sein Landsmann Erzbischof 

Eugene Louis D’Souza, Nagpur, weist – wie mehrere andere Bischöfe – am 27. Oktober 

1962 auf einen Widerspruch im Text hin: Die Vollmachten, die den Bischofskonferenzen 

in einem Artikel zugestanden würden, würden ihnen im nächsten Artikel schon wieder 

entzogen. Die Zentralisierung liturgischer Fragen bei der Ritenkongregation sei indes 

misslich. Lösungen auf anstehende Fragen sollten besser die Bischöfe vor Ort mit ihren 

Beratern suchen (AS 1/1,497f). Weihbischof Marcos Gregorio McGrath von Panama 

möchte die Gründe für den Gebrauch der Muttersprache in der Liturgie klarer erklärt 

sehen, damit dies nicht nur als zu tolerierende Ausnahme erscheine (AS 1/1,516). 

Zudem erhebt McGrath in aller Deutlichkeit Einspruch gegen die Bezeichnung derer, die 

sich für den Gebrauch der Landessprachen einsetzen, als «novatores» (diesen Begriff 

hatte Pietro Parente, Assessor des Hl. Offiziums, verwendet: AS 1/1,425). Diese 

Benennung, mit der in der Sprache der Konzilien Häretiker bezeichnet würden, sei eine 



Beleidigung. «Es ist die Erneuerung, die wir suchen, wie uns der Summus Pontifex selbst 

aufgetragen hat» (AS 1/1,517). 

(emf) 

 

 

28.10.2012 (Weiteres) 

«Angenehm war die Eröffnung für mich nicht …» 

In der Diskussion um das Schema De sacra Liturgia meldet sich das Bemühen um die 

Erneuerung der Liturgie, welche bereits vor dem Konzil durch die Liturgische Bewegung 

angebahnt war. In diesem Zusammenhang ist aufschlussreich, wie die zur Eröffnung des 

Konzils gefeierte Liturgie von den in der Liturgischen Bewegung engagierten Personen 

wahrgenommen wird. 

Die annähernd 2500 Konzilsväter nahmen am Eröffnungstag im Petersdom Platz und 

«wohnten der Messe von Kardinal Tisserant bei». Diese Formulierung gibt das seinerzeit 

gängige Verständnis der Liturgie wider, wonach der Zelebrant das Messopfer im Namen 

der Kirche darbrachte, wohingegen die versammelten Gläubigen – in diesem Fall die 

Kardinäle, Patriarchen, Bischöfe und Periti – durch Gebet und Gesang einen Anschluss an 

das Geschehen am Altar suchten. Nach der Messe, für die die Votivmesse «De Spiritu 

Sancto» gewählt worden war, wurde das Evangelienbuch feierlich inthronisiert, so wie es 

von nun an bei jeder Konzilsversammlung geschehen sollte. Es folgte der Ritus der 

Oboedienz, der Gehorsamsleistung, bei der jeder Vater vor dem auf seinem Thron 

sitzenden Papst das Knie beugte. Der Papst sprach anschliessend das 

Glaubensbekenntnis und die Eidesformel. 

Andrea Riccardi bemerkt zum Prozedere: «Das Befremden der Liturgiefachleute ist 

spürbar» (A 2, 14). Hier eine erste Einschätzung zur Eröffnungsliturgie vom Innsbrucker 

Liturgiewissenschaftler Josef Andreas Jungmann SJ, der als Peritus am Konzil teilnahm: 

«Angenehm war die Eröffnung für mich nicht: […] Als liturgischer Akt zwar sauber 

durchgeführt: gute Kirchenmusik, vorzügliche akustische Einrichtungen; aber als 

Gesamtkonzeption: Stil Leo XIII. Von der statio orbis in München hat man nichts gelernt. 

Also Hochamt ohne Kommunionspendung. Anstatt die Eröffnungsakte einzubauen 

(mehrsprachiges Evangelium, Papstansprache, professio fidei, Fürbitten …), kamen alle 

diese als Anhängsel ohne Ordnung. Ein Flectamus genua folgte nach der Litanei! Das an 

den Heiligen Geist gerichtete unschöne Gebet Adsumus […] wurde wenigstens nicht von 

allen zusammen, sondern von einem einzelnen gebetet. – Aber den meisten wird es ja 

gefallen haben. Vielleicht sollte so der terminus a quo der liturgischen Dinge anschaulich 

gemacht werden» (A 2,14). 

(Birgit Jeggle-Merz) 

 

 

29.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Liturgiesprache Latein? 

Auf das Thema der Liturgiesprache gehen zahlreiche Konzilsväter ein. Für die einen ist 

die Verwendung des Lateins in der Liturgie eine Sache der menschlichen und mehr als 

nur menschlichen Weisheit (James Louis Kardinal McIntyre von Los Angeles, vgl. AS 

1/1,369). Es ist die Sprache der Kirche, die Sprache der Einheit; umgekehrt wird gegen 

die Landessprachen eingewandt, dass die Protestanten sich ihrer bedienen (vgl. AS 

1/1,370 oder 595). 

Auf der anderen Seite stehen Bischöfe, die aus pastoralen und auch theologischen 

Gründen für die Verwendung der Landessprachen eintreten. Eugène Kardinal Tisserant 



liefert gar eine historische Abhandlung über die Verwendung von Landessprachen in der 

Liturgie durch die Jahrhunderte hindurch (vgl. AS 1/1,399f). 

Wiederum auf Französisch relativiert der melkitische Patriarch Maximos IV. aus der Sicht 

der orientalischen Kirchen die Bedeutung der lateinischen Sprache und weist darauf hin, 

dass Jesus das Abendmahl wohl auf aramäisch begangen haben dürfte. Selbst in Rom sei 

die erste Liturgiesprache griechisch gewesen (vgl. AS 1/1,377f). Auch Bischof Jorge 

Kemerer von Posadas (Argentinien) erinnert an die Orientalen, um den Anspruch, dass 

das Latein Band der Einheit sei, zurückzuweisen. Die Quelle der Einheit sei der Heilige 

Geist, der das Trennende nicht durch eine einzige Sprache, sondern durch die 

Erleuchtung des Verstandes und des Herzens überwinde (vgl. AS 1/1,521f). Pikant ist am 

29. Oktober 1962 der Hinweis des Bischofs Franz Simons, dass man auf internationalen 

Konferenzen und selbst in der Korrespondenz mit dem Heiligen Stuhl mehr und mehr die 

Landessprachen verwende. Statt die Einheit zu fördern, werde das Latein eher ein Faktor 

der Trennung zwischen Klerus und Volk, zwischen der lateinischen Kirche und den nicht-

lateinischen Christen (vgl. AS 1/1,586f). Am selben Tag meldet sich Bischof Franić von 

Split im damaligen Jugoslawien zu Wort. Er spreche für eine okzidentale Kirche, deren 

Liturgie auf altslawisch gefeiert werde, mit einem im Vatikan gedruckten Messbuch. Diese 

Praxis möge doch bitte nicht in Frage gestellt werden – gerade in einer Zeit, in der diese 

Kirche so sehr in Bedrängnis sei (AS 1/1,568f). 

(emf) 

 

 

30.10.2012 

Unmut gegen Kardinal Ottaviani 

Am 30. Oktober 1962 ergreift Alfredo Kardinal Ottaviani in der Debatte um das zweite 

Kapitel des Schemas über die Liturgie das Wort. Nach 15 Minuten – die vorgesehene 

Maximaldauer der Beiträge ist 10 Minuten – entzieht ihm der an diesem Tag amtierende 

Präsident Bernard Jan Kardinal Alfrink das Wort. Ottaviani antwortet: «Ego iam finivi, iam 

finivi, iam finivi» («ich habe ja schon geendet»: AS 1/2,20). Auch andere Redner 

mussten sich schon an die Redezeit erinnern lassen, doch hier handelt es sich um den 

Präfekten des Heiligen Offiziums! Zudem entsteht eine brenzlige Situation, weil in der 

Konzilsaula Beifall ertönt – Congar bewertet sie in seinem Tagebuch als feindlich 

gegenüber Ottaviani (vgl. Co 1,165). Schillebeeckx schreibt: «schmerzlich» (Sch 15). 

Die Folge ist, dass Ottaviani vorerst nicht mehr an die Sitzungen kommt. Man hört, er 

habe erklärt, «er werde keinen Schritt mehr in die Aula tun, bevor ihm Genugtuung 

geschieht» (zit. bei Ch 88). Der Vorfall wird zum Gesprächsthema. Henri de Lubac 

erfährt, dass Alfrink sich geweigert habe, sich dafür zu entschuldigen, dass er Ottaviani 

unterbrochen habe (vgl. Lu 1,246f). Edward Schillebeeckx OP zufolge habe Alfrink 

gesagt: «Was sollte ich tun?». Am 10. November 1962 geben mit Nachdruck 

vorgetragene Worte Ernesto Kardinal Ruffinis, mit denen er Respekt gegenüber der Kurie 

einschärft, zu reden. Man hört sie auf die Causa Ottaviani hin, doch kommt diese Art der 

Selbstimmunisierung auch bei Bischöfen nicht gut an (vgl. Co 1,199; Lu 1,248). Am 11. 

November gibt die Angelegenheit sogar schon in den Zeitungen zu reden (vgl. Co 1,205). 

P. Otto Semmelroth SJ schreibt dazu: «Ottaviani ist wegen seiner Auffassungen sehr 

unbeliebt. Das hat sich in dieser Affaire Luft gemacht» (zit. bei Ch 88). Ähnlich sieht es 

Congar: «Offenkundig ein kleines Zeichen einer Spannung und eines Unbehagens, die 

ziemlich tief sind» (Co 1,205). 

Am 13. November 1962 schreibt Lubac: «Kardinal Ottaviani ist heute Morgen zum Konzil 

zurückgekehrt» (Lu 1,273). 



(emf) 

 

 

31.10.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Die jungen Menschen: Liebhaber der Aufrichtigkeit 

In der Debatte zum zweiten Kapitel des Schemas über die Liturgie, in der es meist um 

Fragen der Konzelebration, um die Kommunion in beiderlei Gestalten, die Bedeutung der 

Homilie usw. geht, lenkt Léon Arthur Elchinger, Bischofs-Koadjutor von Strasbourg und 

einer der jüngsten Konzilsbischöfe, am 31. Oktober 1962 den Blick auf die Jugend. 

Die jungen Leute, so hält er vor Augen, werden von jenen Argumenten, welche die 

Tradition ewiger Wahrheit und die Tradition früherer Generationen miteinander 

verwechseln, nicht angezogen. Diese Vermischung, dieser enge Konservativismus führe 

eher zur Verwerfung des ganzen geschichtlichen Erbes. «Die jungen Menschen streben 

nach dem Leben, das lebendig ist, nicht nach toten Formeln. Sie sind Liebhaber der 

Aufrichtigkeit und Einfachheit und verwerfen deswegen alles, was nach Formalismus und 

Altertümelei riecht. Aus diesem Grund haben sie eine Abneigung gegen unverständliche 

Riten und Zeremonien» (AS 1/2,81). Die jungen Menschen, so Elchinger, wollen Gott in 

Geist und Wahrheit, und nicht mechanisch loben und anbeten. «Wir berauben uns selbst 

und, in sehr gefährlicher Weise, wir berauben unsere jungen Leute des Zeugnisses und 

der Kraft des Mysteriums des inkarnierten Wortes, wenn wir die Liturgie in veraltete 

Formen und in nicht verständliche Worte einschliessen. Das ist nicht nur eine Frage der 

Sprache. Es ist eine Frage der Gestalt der Messe und ihrer Verstehbarkeit» (AS 1/2,81). 

Elchinger schliesst sein Votum mit einem Blick auf junge Menschen und Erwachsene, die 

erst noch den Weg zum Glauben finden müssen, und beklagt: «Die Liturgie der Messe, 

wie die Mutter Kirche sie ihnen gegenwärtig darbietet, ist ihnen nicht nur keine Hilfe zum 

Glauben, sondern im Gegenteil – proh dolor [o Schmerz] – ein Hindernis. Dixi» (AS 

1/2,82). 

(emf) 

 

 

1.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Der Traum von einem anderen Bischofsbild 

In seinem Rundbrief vom 1. November 1962 berichtet Helder Càmara von der Lektüre 

des Buches der beiden Dominikanerpatres Yves Congar und Bernard Dupuy: «L'Episcopat 

et l'Église Universelle» (Das Bischofsamt und die Weltkirche), in dem Congar über die 

Stellung und den Dienst des Bischofs, die Kollegialität u.a. schreibt. Câmara fügt als 

seinen ‹persönlichen Kommentar› hinzu: 

«Wie gut wäre es, wenn mit einem Mal endlich Schluss wäre mit der Kaste der Bischöfe-

Fürsten und sich für immer das Bild des Hirten, des Dieners, des Vaters durchsetzen 

würde! 

Wie gut wäre es, wenn das grösste und wichtigste Anliegen eines jeden Bischofs die 

Bildung eines Teams mit seinen Priestern und den Laien wäre, um so besser Gott und 

dem Nächsten dienen zu können! 

Wie gut wäre es, wenn der Traum von der armen Kirche (angefangen bei Papst und 

Bischöfen) das Komplott einer kleinen Gruppe übersteigen- und übergreifen würde auf 

das gesamte Bischofskollegium!» 

(Giancarlo Collet) 

 

 



2.11.2012 (Weiteres) 

Die Erneuerung der Liturgie ist unausweichlich 

Die Konzilskommission für die Liturgie traf sich in der ersten Session zwischen dem 21. 

Oktober und 7. Dezember 1962 jeden Werktag um 17 Uhr zu einer Kommissionssitzung. 

Überraschend gab der Vorsitzende Kardinal Larraona in der ersten Sitzung vom 21. 

Oktober den Wechsel des Sekretärs der Kommission bekannt. Während in den meisten 

Kommissionen der Sekretär der vorbereitenden Kommission bestätigt worden war, 

übertrug Kardinal Larraona die Aufgabe der Koordination der Kommission nicht dem als 

progressiv geltenden Annibale Bugnini, sondern dem Franziskaner Ferdinando Antonelli. 

Dass der neu ernannte Sekretär jedoch auch die Notwendigkeit einer grundlegenden 

Reform der Liturgie sah, zeigte bereits seine erste Intervention auf der Sitzung vom 22. 

Oktober: Eine Konstitution über die Liturgie müsse Gegenstand der Konzilsverhandlungen 

sein, weil die pastoralen Erfordernisse der Zeitumstände dies nahelegten und es 

unbestreitbar die Notwendigkeit der Verbesserung und Anpassung der liturgischen 

Bücher gebe. Durch eine «Rückkehr zu den Quellen der Gnade, die deutlich gegenwärtig 

seien in der Liturgie, verwurzelt in einer aktiven und persönlichen Teilnahme» (A 2,131), 

würde die Erneuerung des christlichen Lebens voranschreiten können. Das Bemühen, die 

Gläubigen wieder zu aktiven Teilnahme an der Liturgie zu führen, durchziehe deshalb das 

ganze Schema. Für die Realisierung der Erneuerung stellte Antonelli fünf Prinzipien auf: 

(1) Bei den neu zu entwickelnden Riten müsse auf Klarheit geachtet werden. 

(2) Tradition und Fortschritt müssten Hand in Hand gehen. 

(3) Eine Anpassung an die Bedürfnisse der Zeit sei unvermeidlich. 

(4) Die erneuerten Riten müssten die pastoralen und katechetischen Dimensionen der 

Liturgie zum Aufscheinen bringen. 

(5) Die aktive Teilnahme aller Gläubigen solle um des hierarchischen und 

gemeinschaftlichen Charakters der Liturgie willen gefördert werden. 

(Birgit Jeggle-Merz; Quelle: A 2,130-133; vgl. AS 1/1,307-309) 

 

 

3.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

«Wahrlich, der Ultramontanismus existiert» 

Am 3. November 1962 erhält P. Yves Congar OP Besuch von Abbé François Houtart, der 

in Brüssel ein Zentrum sozioreligiöser Studien leitet. Dieser berichtet ihm vom 

Misstrauen, das dem CELAM, dem Lateinamerikanischen Bischofsrat von Seiten des 

Vatikan, genauerhin des Staatssekretariates, entgegengebracht wird, und dies obwohl 

dieser Rat eine Schöpfung Pius‘ XII. sei. Congar listet sodann mancherlei Schwierigkeiten 

der lateinamerikanischen Bischöfe mit ihren Nuntien auf. Selbst in Rom auf dem Konzil 

sei man bestrebt, die Zusammenkunft der Lateinamerikanischen Bischöfe zu verhindern. 

Yves Congar sieht darin seine Intuition hinsichtlich der Geschichte der Ekklesiologie 

bestätigt. Es gebe eine Spannung zwischen dem Pol «Papa/Papst» und dem Pol 

«Ecclesia/Kirche». «Diese Spannung macht sich auf dem Konzil unterschwellig 

bemerkbar, und es ist wahrscheinlich, dass sie eines Tages ans Licht kommt» (Co 1,180). 

Die Kurie sei Vertreterin einer vereinfachenden und falschen Ekklesiologie, in der alles 

vom Papst abgeleitet wird. «Sie sehen die Kirche nur als eine grosse zentralisierte 

Verwaltungsbehörde, deren Zentrum sie einnehmen. […] Wahrlich, der Ultramontanismus 

existiert» (Co 1,180). 

(emf) 

 

 



4.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein Exzess an Pomp 

Helder Câmara schildert am 4.11. Eindrücke von einem Pontifikalamt, das im 

ambrosianischen Ritus gehalten wurde und zu Ehren des Papstes, der seinen vierten 

Jahrestag der Krönung begeht. 

«Ich war offenen Herzens hingegangen, denn Johannes XXIII. ist ein Mensch, von der 

Vorsehung gesandt. Doch dann ging ich betrübt wieder nach Hause, so wie nach dem 

Pontifikalamt bei der Eröffnung. 

Vom Gesichtspunkt der Einheit der Kirchen und des Eindrucks auf die nichtkatholischen 

Beobachter aus ist die Wirkung (ich vermute nicht nur: ich habe zu ihnen Kontakt) völlig 

negativ: ein Exzess an Pomp und fehlende gemeinschaftliche Liturgie. Es beengt mein 

Herz, das Volk (inklusive Pilger, die von weit her kommen) draussen auf dem Sankt-

Peter-Platz stehen zu sehen: die Bischöfe treten ein und die Tore schliessen sich. Drinnen 

(durch spezielle Eingangstüren und durch sehr erlesene Eintrittskarten) nur das 

diplomatische Korps und das römische Patriarchat. Die drei päpstlichen Wächter in 

grosser Uniform (lächerlich, beispielsweise, wenn sie sich beim Segen mit dem rechten 

Knie niederknien, während sie mit der linken Hand salutieren, weil sie mit der rechten die 

Lanze halten müssen). Dann stehen sie da, stolz auf ihre Komturkreuze und 

Verdienstorden, die Ordensritter, Offiziere und Kreuzträger des Hl. Silvester, des Hl. 

Grabes und des Hl. Gregor des Grossen (ohne vom Malteserorden zu sprechen). Dann 

kommt der Papst auf der Sedia gestatoria (dem Thronsessel, von vier Männern auf den 

Schultern getragen), mit einer dreifachen Krone – der Tiara – auf dem Kopf und einer 

perfekten Renaissance-Szenerie drum herum. Niemand sagte etwas, niemand sang, es 

sei denn die Monsignori an den Altarstufen und eine Sängerschola. 

… 

Bitte verzeiht mir, wenn ich so rede. Ich möchte mich auf keinen Fall, nicht einmal 

schattenhaft, von der Liebe und dem Geist des Konzils entfernen. Aber es ist die Liebe 

(zu Gott und zum Nächsten und zum Konzil), die mich bewegt, so zu sprechen.» 

(Giancarlo Collet; Ca 22, Übersetzung: Conrad Berning)  

 

 

5.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Verzeiht mir meine Träume!  

Am 5. November 1962 versammelt sich die Gruppe «Kirche der Armen» ein zweites Mal. 

Mehr als 50 Bischöfe nehmen teil. Im Sinne dieser Gruppe schreibt Helder Câmara in 

seinen Rundbriefen in der Konzilszeit auch über seine Träume von der Kirche: 

«Monsignore Mercier (Algerien) wünscht sich eine symbolische Geste seitens der 

Konzilsväter: alle würden ihre Brustkreuze abgeben und stattdessen mit Holzkreuzen 

heimkehren. 

Wir bereiten das Komplott vor. Mercier (mit Hilfe des Opus Angeli) verfasst den Text und 

ich trage ihn vor. 

Zusammen gehen wir dann zum Kardinal Feltin (als Verfasser der Rede vor dem 

Kongress von Pax Christi hat er die Pflicht, uns anzuhören und zu unterstützen). Ich 

werde versuchen, die Kardinäle Montini und Suenens zu gewinnen. Am Freitag werden 

wir eine Versammlung mit den französischen Bischöfen haben. Sie alle, unter der 

Präsidentschaft von Kardinal Gerlier, sind reif für diese Idee … 

Als Allererstes werden wir die unterentwickelte Welt auf unserer Seite haben: 

Lateinamerika, Asien und Afrika. Aber ich hoffe, durch europäische Bischöfe, die in Afrika 

und Asien leben und wirken, auch einen Grossteil Europas mitreissen zu können. Wir 



werden die befreundeten Kardinäle mobilisieren. Wir werden Vorträge halten, 

Begegnungen, Anbetungsstunden, Bussakte organisieren, sowie gemeinsame 

Abendessen. 

Ob das das Spektakel auf dem Petersplatz sein wird?  

Der Hl. Franz von Assisi – um an das grosse Vorbild zu denken – hat auf den ersten Blick 

auch nur das Wort Jesu über seine hilfsbedürftige Kirche wörtlich genommen; und er 

erneuerte die Kirche von Sankt Damiano. 

Und Eu (gemeint ist der enge Freund von Câmara: Bischof José Vicente Távora), war in 

unserem Namen in Assisi, um den Segen von Franziskus zu bitten. 

Verzeiht mir meine Träume. Die Intention ist so selbstlos und reinen Herzens; die Liebe 

zur Kirche so gross. Ich sehe in meinem Traum diese Kirche in vorderster Front, ganz 

vorne im Kampf für die Niedrigen und die Armen! 

Helft alle mit, so viel ihr könnt. Ohne Opfer und ohne Gebet geht nichts. 

Segen vom Bruder Franziskus» 

(Giancarlo Collet; Ca 12, Übersetzung: Conrad Berning) 

 

 

6.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Wie lange sollen die Debatten dauern? 

Die Debatte über das Liturgieschema – und damit die erste inhaltliche Diskussion der 

Konzilsväter – begann am 22. Oktober und endete mit dem 13. November 1962. In den 

ersten der insgesamt 15 Generalversammlungen wurden die Kapitel I (Allgemeine 

Grundsätze) und II (Die Eucharistie) des Schemas De sacra liturgia ausführlich 

behandelt. Wortmeldungen auf Wortmeldungen wurden verzeichnet. Die Statistik wird 

am Ende dieser ersten Liturgiedebatte 328 mündliche Interventionen von 253 

Konzilsvätern und 297 schriftliche Interventionen notieren. Zu viel für nicht wenige 

Konzilsväter. Immer deutlicher zeigte sich, dass es verschiedene Väter vorzogen, sich in 

den Kaffeestationen auszutauschen, als den ermüdenden Diskussionen mit den sich 

wiederholenden Argumenten zu folgen. Es wurde immer deutlicher, dass das Konzil nicht 

so viel Zeit auf ein Dokument verwenden konnte. Am 6. November 1962 erteilte 

Johannes XXIII. dem Präsidium die Vollmacht, der Generalversammlung vorzuschlagen, 

eine Diskussion zu Ende zu bringen, wenn es die Angelegenheit für genügend behandelt 

sah (AS 1/2,159-161). Dieses Signal des Papstes wirkte wie ein Ventil: Die Mitteilung des 

Papstes traf um 10 Uhr ein und die Debatte über die Eucharistie wurde umgehend 

beendet (A 2,157). Für die Diskussion über das relativ lange Kapitel III (Sakramente und 

Sakramentalien) waren nur der 6. und 7. November notwendig, ohne dass das Präsidium 

eine Beendigung vorschlagen musste (A 2,134). 

(Birgit Jeggle-Merz) 

 

 

7.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Kaum Aufregung über Kap. III 

Am 6. und 7. November 1962 debattierten die Konzilsväter über das dritte Kapitel des 

Liturgieschemas. Die Artikel zu den Sakramenten und Sakramentalien verursachten 

kaum Aufregung, nur zum Firmritus und zur Krankensalbung gab es 

Meinungsverschiedenheiten. 

Einige Konzilsväter forderten die Heraufsetzung des Firmalters, damit gewährleistet sei, 

dass die das Sakrament empfangende Person auch seine Verantwortung als Christ 

übernehmen könne. Andere jedoch plädierten im Blick auf das Beispiel der Ostkirche 



dafür, das Sakrament der Firmung in Einheit mit den Sakramenten der Taufe und der 

Ersteucharistie zu spenden. Uneins waren die Konzilsväter auch hinsichtlich der Frage, ob 

die Firmung innerhalb der Eucharistie zu spenden sei oder nicht. Erwogen wurde bei einer 

grossen Anzahl von Personen sogar die «Möglichkeit einer kollektiven 

Sakramentenspendung» (A 2,163). 

Zur Krankensalbung behandelten die Konzilsväter die Frage, ob man an der «Letzten 

Ölung» festhalten solle oder in Treue zur Tradition der Schrift und der frühen Kirche zur 

Krankensalbung zurückkehren solle. Auch die Frage ob eine wiederholte Spendung der 

Krankensalbung möglich sein solle, nahm breiten Raum in der Konzilsaula ein. 

Im Ganzen aber dauerte die Debatte über die Sakramente und Sakramentalien kaum 

zwei Tage. 

(Birgit Jeggle-Merz) 

 

 

8.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Congar und die nichtkatholischen Beobachter 

Am 8. November 1962 ist P. Yves Congar OP bei den Brüdern von Taizé zu Gast. Sie 

bewohnen eine Appartement in der via del Plebiscito gegenüber dem Palazzo di Venezia. 

Wie Congar bemerkt, haben sie dort die ihnen eigentümliche Atmosphäre geschaffen. Sie 

haben bei fast allen Mahlzeiten Gäste, Bischöfe und Theologen. Congar sieht darin ein 

«Konzil» des informellen Austauschs und der Freundschaften, welches das Klima für das 

eigentliche Konzil stiftet. Die Taizébrüder bekennen sich dazu, sie wollten «MIT dem 

Papst und Kardinal Bea das Risiko tragen, dass diese mutig auf sich genommen haben, 

indem sie das Konzil derart für die Beobachter geöffnet haben» (Co 1,196). 

Congar hatte noch am 23. Oktober 1962 für sich selbst beklagt, dass er ausserhalb der 

Zusammenkünfte zu wenig Kontakt mit den Beobachtern habe. Er hält das Angelicum, 

wo er seine Unterkunft hat, für ungeeignet, sie dorthin einzuladen. «Man lädt hierher nur 

Kleriker ein, im Rahmen von ziemlich strengen Regeln und Gewohnheiten» (Co 1,143). In 

der Folge finden sich aber immer wieder Zeugnisse von Kontakten zu den Beobachtern. 

Am 7. November 1962 geht Congar mit Edmund Schlink und seinem Assistenten 

Reinhard Slenczka sowie Lukas Vischer bei deutschen Diakonissen zum Mittagessen. Man 

trifft sich zudem an der «Konzilsbar», wo sich Congar mit Oscar Cullmann über die 

eigenen theologischen Projekte austauscht. Congar ist ohnehin einer derjenigen, die alles 

tun, um die Beobachter zu hören und ins Gespräch zu bringen. Als er zu Konzilsbeginn 

ihm bekannte Beobachter einigen Bischöfen vorstellt, singt er – so bezeichnet er es 

selbst – wieder und wieder seine «Antiphon: es ist wichtig, den Beobachtern zu 

begegnen, sie zu ermutigen, mit ihnen zu sprechen» (Co 1,112). Er selbst ist sehr 

bewegt, dass sie da sind: «Sie sind in Rom, empfangen durch einen Kardinal und bei 

einem Organ, das dem Dialog gewidmet ist – und das 25 Jahre nach Erscheinen von 

‹Chrétiens désunis› [Congars Buch: ‹Getrennte Christen›]» (Co 1,118). 

(emf) 

 

 

9.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein wichtiger Beitrag Johannes Feiners 

Angesichts der bevorstehenden Debatte über die Offenbarung und ihre Quellen De 

fontibus treffen sich die Angehörigen des Sekretariates für die Förderung der Einheit der 

Christen am 9. und 16. November 1962 im Hotel Columbus. Das Sekretariat, gegründet 

gewissermassen als Anwalt des ökumenischen Anliegens, war am 19. Oktober anderen 



Konzilskommissionen gleichgestellt worden – ein wichtiger Schritt für die aktive Arbeit 

des Sekretariates, weil es dadurch die Kompetenz zur Prüfung und Bearbeitung von 

Vorlagen erhielt. 

Bereits in der Sitzung am 9. November hält Augustin Kardinal Bea fest, dass die Vorlage 

nicht den am 11. Oktober 1962 formulierten Anliegen des Papstes entspreche. Zudem ist 

allen klar, dass die darin vertretene Theologie einer ökumenischen Sensibilität entbehrt. 

Eine entscheidende Rolle bei der Vorbereitung entsprechender Voten spielt Johannes 

Feiner, Dogmatiker in Chur und seit 1960 Konsultor des Einheits-Sekretariates. Er fasst 

die Hauptkritikpunkte zusammen: 

Die Fixierung auf die zwei Quellen Schrift und Tradition lässt eine Grundlegung in einer 

Theologie der Offenbarung vermissen. Die nachtridentinische Zwei-Quellen-Theorie 

entfernt sich vom Konzil von Trient. Die einzigartige Rolle der Heiligen Schrift wird 

verkannt. Nirgends wird gesagt, dass das Volk Gottes im ganzen Träger der aktiven 

Tradition ist. Die Souveränität des Wortes Gottes auch gegenüber dem Lehramt wird 

ausgeblendet. 

Giuseppe Ruggieri bezeichnet den Bericht Feiners als «eine regelrechte Kriegserklärung», 

die deswegen bedeutungsvoll war, weil sie «Ausdruck der Einstellung des Sekretariates 

für die Einheit [war], das gerade in diesem Augenblick als eine Konzilskommission 

gleicher Würde wie die anderer Kommissionen anerkannt worden war» (A 2,285). 

(emf; vgl. Giuseppe Ruggieri: Der erste Konflikt in Fragen der Lehre. In: A 2,273-314). 

 

 

10.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Das Konzil und der heilige Josef 

Am 10. November 1962 berichtet Yves Congar eher resigniert von den Reden in der 

Konzilsaula. Dem Konzil fehle es an Methode. «Es hätte nicht nur durch Kommissionen in 

Rom vorbereitet werden dürfen, sondern DURCH DIE BISCHÖFE, die in Konferenzen 

hätten zusammenkommen müssen. Mangels solcher Vorbereitungen steht man nun vor 

2400 Personen, die bei null anfangen und ihre Lehrlingszeit und ihre Versuche 

durchmachen müssen, um den Preis von kostbaren Wochen» (Co 1,201). Bereits Ende. 

Oktober hatte Congar geschrieben: «Die Bar ist übervoll. Auf allen Lippen nur ein Wort: 

das geht zu lang» (Co 1,173). 

Am Ende der Sitzung vom 10. November kann man das wenigstens noch humorvoll 

sehen. Der italienische Bischof Antonio Tedde spricht lang und breit über die Verehrung 

des heiligen Josef. Diesmal ist es der Tagesvorsitzende Ernesto Kardinal Ruffini, der 

interveniert: Alle Bischöfe seien gewohnt zu predigen, und den Predigern sollten besser 

keine Predigten gehalten werden (vgl. AS 1/2,483). Nicht in den Konzilsakten vermerkt 

ist, was Congar registriert: Ruffini habe am Ende der Sitzung an die üblichen Gebete – 

mit einer Prise Humor – noch eine Anrufung des heiligen Josef angefügt. 

Wenige Tage später kommt der heilige Josef nochmals zum Zuge. Sein Name wird kraft 

einer Entscheidung Johannes‘ XXIII. ab dem 8. Dezember in den Messkanon eingefügt. 

Congar registriert konsternierte Reaktionen bei den Beobachtern, weniger wegen der 

Sache als wegen des Vorgehens. Es wird als misslich empfunden, dass der Papst mitten 

auf dem Konzil und während der Debatte über die Liturgie allein mit seiner Autorität am 

Konzil vorbei etwas entscheidet, dessen Opportunität zudem noch zweifelhaft ist (vgl. Co 

1,207). 

(emf) 

 

 



11.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Konzilstext und/oder theologischer Traktat? 

«Am 11. November (1962) erfahren wir, dass Karl Rahner (und die deutschen Bischöfe) 

ein neues Schema über die Offenbarung ‹herausgebracht› haben. Man sagt, der Papst 

habe es gelesen. Aber die ganze Frage ist, wie dieses Schema in die Tagesordnung des 

Konzils eingebracht werden könnte. Es ist ein sehr schönes Schema, sehr (zu sehr?) 

rahnerisch […]». Mit diesen Worten kommentierte Henri Denis, während des II. 

Vaticanums theologischer Berater des Erzbischofs von Lyon, Pierre-Marie Kardinal 

Gerlier, das später so genannte «Rahner-Ratzinger-Schema» (dazu auch A 2,104-106). 

Es handelte sich dabei um einen der Alternativtexte, die insbesondere nach dem deutsch-

französischen Treffen vom 19. Oktober 1962 erstellt wurden, um die von Konzilsvätern 

und –theologen kritisierten vorbereiteten Schemata zu ersetzen. Es spricht aus diesem 

Kommentar des französischen Theologen einerseits eine gewisse Bewunderung für die 

Theologie des deutschen Jesuiten – konkret verweist Denis auf den von Rahner 

herausgearbeiteten Zusammenhang von Selbstoffenbarung Gottes und Offenbarwerden 

der Berufung des Menschen. Andererseits macht sich in der eingefügten Frage («zu 

sehr?»), deren Inhalt übrigens auch von Yves Congar geteilt wird («das Rahner-

Ratzinger-Schema […] ist zu persönlich» [Co 1,201]) auch die Sensibilität für ein 

methodisches und hermeneutisches Grundproblem bemerkbar: wie muss ein Konzilstext 

in seinem Werdegang und seiner Endfassung beschaffen sein, um nicht nur Ausdruck 

einer bestimmten Theologie bzw. der Theologie eines Theologen zu sein, sondern 

lehramtlicher Ausdruck des Glaubens der Kirche? 

(Michael Quisinsky; Zitat von Henri Denis aus: Henri Denis: Église qu’as-tu fait de ton 

Concile? Paris 1985, 42) 

 

 

12.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

«Teuerste Beobachter» 

Am Eingang zur Konzilsaula wird vor Beginn der Sitzungen die Gelegenheit zu Kontakten 

genutzt. So trifft P. Henri de Lubac SJ am 12. November 1962 einige nichtkatholische 

Beobachter. Der Lutheraner Oscar Cullmann, der wegen seiner Verdienste um die 

Ökumene von katholischer Seite direkt eingeladen worden war, sagt ihm verschmitzt, 

dass er, wenn die Redner etwas langweilig seien, wenigstens von einer Lektion in Latein 

profitieren könne (vgl. Lu 1,258). Lubac erfährt, dass dem Sekretariat für die Einheit 

eigens zwei Sekretäre beigeordnet worden seien, um den Kontakt mit den Beobachtern 

zu suchen. Diese halten regelmässig untereinander Zusammenkünfte und treffen sich 

jeweils am Montag- und Freitagmorgen zum Gebet für das Konzil. Neben den offiziellen 

Empfängen (zur Papstaudienz, beim Einheitssekretariat und beim Staatssekretariat) sind 

sie in zahlreichen Gesprächskontexten präsent. So erzählen die Taizé-Brüder Roger 

Schutz und Max Thurian von einer Konferenz mit Bischöfen des CELAM. Sie berichten, sie 

hätten sich ein wenig vor dem präsidierenden Kardinal Silva Henriquez gefürchtet – doch 

dieser habe vor Bewegtheit geweint (vgl. Lu 1,246). 

Dass die Präsenz der nichtkatholischen Beobachter die Konzilsväter und -theologen 

bewegt, zeigt sich auch in der Konzilsaula selbst, obwohl die Beobachter dort nicht 

sprechen dürfen. Einige Konzilsväter richten sich in ihrer Anrede nicht nur an den 

Vorsitzenden und mit «venerabiles Patres» an die Konzilsväter, sondern auch an die 

Beobachter: «Carissimi Observatores» («Teuerste Beobachter»: AS 1/2,83; vgl. AS 

1/2,301.311). Wenngleich Henri de Lubac, als Bischof Joseph Khoury diese Anrede wählt, 

um sich herum Achselzucken wahrnimmt (vgl. Lu 1,205), wird andererseits von Applaus 



berichtet, wenn in der Konzilsaula die anwesenden Beobachter erwähnt werden (vgl. A 

2,218). Sogar Ernesto Kardinal Ruffini findet als Vorsitzender gelegentlich freundliche 

Worte für sie (vgl. AS 1/2,435). 

(emf) 

 

 

13.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Leidenschaftliche Diskussionen 

Der 13. November 1962 bildet die Ouvertüre zu einer der folgenreichsten und 

dramatischsten Entscheidungen der vierjährigen Konzilsgeschichte. Zur Frage steht die 

grundlegende theologische Orientierung, die das Konzil nehmen soll. Am folgenden Tag, 

am 14. November soll die erste Abstimmung über das Liturgieschema stattfinden. Im 

Anschluss daran soll die Diskussion um das vorbereitete Schema De fontibus revelationis 

(Über die Quellen der Offenbarung) beginnen. 

Das Schema war im September an die Konzilsväter versandt worden. In der Zwischenzeit 

war bereits eine heftige Diskussion um dieses Schema entbrannt. Von Theologen wie 

Schillebeeckx, Philips, Martelet und Möller sowie Rahner und Ratzinger waren kritische 

Anmerkungen, Gutachten und ein Gegenentwurf erarbeitet worden. 

Am 13. November 1962 findet von 15.00 – 17.00 Uhr eine Sitzung der Theologischen 

Kommission unter Vorsitz von Kardinal Ottaviani in der Villa Santa Marta im Vatikan 

statt. Vor Ottaviani liegt auf dem Tisch ein englisches Exemplar der Anmerkungen von 

Schillebeeckx. Nach einer 20minütigen Einleitung der Sitzung durch Ottaviani referiert 

Pater Sebastian Tromp SJ, Sekretär der Theologischen Kommission, eine 

Dreiviertelstunde lang über die 160 Voten, die von den Bischöfen zu dem vorbereiteten 

Schema eingereicht worden sind. In seinem ausführlichen Einführungsteil spricht er von 

den Prinzipien seiner Kritik an den eingereichten Vorschlägen: Er werde sie «aus dem 

Geist der alten Theologischen Kommission» beurteilen. Msgr Parente verschärft den Ton 

nochmals, indem er von häretischen Positionen spricht. Sein Statement dauert rund 

zwanzig Minuten. 

In der verbleibenden halben Stunde entbrennt eine heftige Diskussion. Kardinal Ottaviani 

ist der Auffassung, dass die von den Konzilsvätern gewählte Theologische Kommission 

das vorbereitete Schema der theologischen Vorbereitungskommission zu vertreten hätte. 

Damit hätten die anwesenden neuen Mitglieder der Theologischen Konzilskommission 

nicht das Recht, frei dagegen zu opponieren. Kardinal Léger erklärt in höchster Erregung, 

dass er unter solchen Bedingungen sofort unter Protest als Kommissionsmitglied 

zurücktreten würde. Die Debatte erstreckt sich – neben kritischen Anmerkungen zum 

vorbereiteten Schema – sofort auch auf das Recht der Konzilsväter, neue Entwürfe 

einzubringen, das grundsätzliche Recht der Konzilsväter auf Kritik an vorbereiteten 

Schemata und an neuen Entwürfen. Bischof Garonne erklärt ausdrücklich, dass er den 

Bericht, den er am nächsten Tag an der Stelle Ottavianis über das vorbereitete Schema 

vortragen soll – Ottavianis Augenlicht war getrübt – nicht unterschreibe, weil er dieses 

Schema ablehne. Das Durcheinander ist so gross, dass Bischof Peruzzo erklärt, er fühle 

sich wie in einem «Irrenhaus». 

Die scharfen, ja leidenschaftlichen Diskussionen am 13. November 1962 haben den Weg 

für die Erarbeitung der Offenbarungskonstitution Dei Verbum eröffnet. Dieses Dokument 

bietet die theologische Grundlegung der ganzen Konzilsarbeit. Solche Durchbrüche durch 

theologische und kirchliche Verkrustungen gelingen nur in einem freien – Konflikte 

wagenden – Ringen von Bischöfen und Theologen um die Wahrheit der Glaubenslehre, 

und zwar bis in die Einzelheiten hinein. 



(Peter Hünermann; vgl. Elmar Klinger/Klaus Wittstadt [Hrsg.]: Glaube im Prozess. 

Christsein nach dem II. Vatikanum. Freiburg i.Br.: Herder, 1983, 67; Co 1,208; A 

2,278.288-290). 

 

 

14.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

«Dies ist nicht die Stimme des guten Hirten.» 

Um nicht weniger als die Grundlage von Glaube und Kirche überhaupt ging es in der 19. 

Generalkongregation, die am 14. November 1962 begann. Es ging um die Diskussion 

über das Schema «Die Quellen der Offenbarung». Darin spiegelt sich wie in einem 

Brennglas das Ringen des gesamten Konzils, den Glauben unter den Bedingungen der 

Gegenwart neu zur Sprache zu bringen. 

Stand die erste Vorlage, die bereits 1961 entstand, noch ganz im Zeichen traditioneller 

Paradigmen (gegenreformatorisch, antiökumenisch, neuscholastisch-abstrakt, 

unbiblisch), so rang sich das Konzil in einem langen Prozess der Auseinandersetzung 

während der nächsten vier Jahre – viele glaubten gar nicht mehr an ein Ergebnis – zu 

einer neuen Sicht der Offenbarung durch: Die Kirche entsteht durch das Hören auf das 

Wort Gottes. Gott hat seinen Heilswillen durch Wort und Tat in Jesus Christus kundgetan. 

Über diese Sicht war sogar der greise protestantische Theologe Karl Barth als 

Konzilsbeobachter begeistert. 

Die Debatte begann damit, dass Kardinal Ottaviani, der Chef des «Heiligen Offiziums» 

(der späteren Glaubenskongregation) das Schema persönlich vorstellte. Einmal mehr 

wurde deutlich: Ottaviani dachte als Jurist. Er sah die Kirche im sicheren Besitz der 

Wahrheit. Der konziliare Stil sei «durch die Praxis der Jahrhunderte» geprägt (AS 

1/3,27), deren Hauch zu spüren sein müsse. Ottaviani wusste, dass längst 

Alternativtexte – in seiner Sicht «private» Entwürfe ohne jede Relevanz – im Umlauf 

waren. Er wehrte sich strikt gegen solche in seinen Augen subversive Papiere. Diese 

seien nicht Gegenstand der Diskussion, sondern allein das vorliegende Schema. 

Am 14. November kamen 15 Konzilsväter zu Wort, unter ihnen die Kardinäle Líénart, 

Frings, Léger, König, Alfrink, Suenens, Ritter und Bea. Die Genannten äusserten alle 

mehr oder weniger deutlich ihre Bedenken gegen den Text. Am deutlichsten wurde 

Kardinal Frings aus Köln: «Dies ist nicht die Stimme des guten Hirten» (AS 1/3,34). Wie 

zu erwarten war, wurde das Schema von den Kardinälen Ruffini und Siri engagiert 

verteidigt. So eröffnete die erste Befassung mit dem Text «Über die Quellen der 

Offenbarung» bereits ein grosses Spektrum der Probleme, mit denen das Konzil zu ringen 

hatte. 

(Hanjo Sauer) 

 

 

15.11.1962 (Heute vor 50 Jahren) 

«Über die Offenbarung Gottes und des Menschen in Jesus Christus» 

Eine Schlüsselfrage zum Verständnis des II. Vatikanischen Konzils lautet: Wie kam es im 

Prozess der Auseinandersetzung mit den vorliegenden Textentwürfen, die doch weithin 

im traditionellen Stil verfasst waren, zu Innovationen? Eine entscheidende Rolle kam 

dabei den Konzilstheologen zu, die in einem ständigen Austausch mit den Konzilsvätern 

diese behutsam an neuere theologische Sichtweisen heranführten, so dass manche 

Konzilsteilnehmer unverblümt bekannten, sie hätten während des Konzils einen 

exzellenten Nachhilfekurs in Theologie absolviert. 

Die grosse Unzufriedenheit über die vorgelegten Entwürfe der Vorbereitungskommission 



führte insbesondere bei den französisch- und deutschsprachigen Konzilstheologen dazu, 

zur Feder zu greifen und eigene Textvorlagen zu verfassen. Als ausgezeichnetes Beispiel 

eines solchen Entwurfs sei auf den Text «Über die Offenbarung Gottes und des Menschen 

in Jesus Christus» verwiesen, den Karl Rahner in Verbindung mit Joseph Ratzinger im 

November 1962 verfasste und an die deutschsprachigen Konzilsväter austeilen liess. 

Allein der Titel macht die neue Perspektive deutlich: Die Offenbarung Gottes ist keine 

Einbahnstrasse, sondern in höchstem Mass ein wechselseitiges Geschehen. Darum hat 

der im Zusammenhang mit dem Konzil so häufig benutze Begriff des «Dialogs» keine 

modische Attitüde, sondern einen sehr präzisen und unersetzbaren Sinn. Nur im Dialog 

geschieht Offenbarung und erschliesst sich die Wahrheit des Glaubens. Im Menschen 

Jesus von Nazareth wird deutlich, wer Gott ist und wie er handelt und im Blick auf Gott 

erschliesst sich das Geheimnis des Menschen. Es heisst in diesem Text: Der Mensch ist 

derjenige, der «die Liebe Gottes, mit der er uns zuerst geliebt hat (1 Joh 4,19), 

empfängt, dass er mit Gott eins wird und dass die Welt durch ihn auf Gott zurückgeführt 

wird, so dass gilt: ‹Gott alles in allem› (1 Kor 15,28)» (RDh I 2). 

(Hanjo Sauer. Der lateinische Originaltext und eine deutsche Übersetzung finden sich in: 

E. Klinger / K. Wittstadt (Hrsg.): Glaube im Prozess, Freiburg/Br.: Herder, 1984, 33ff.) 

 

 

16.11.1962 (Heute vor 50 Jahren) 

«Ein Stein statt Brot» 

In der 20. Generalversammlung vom 16. November 1962 wurde die Debatte über «Die 

Quellen der Offenbarung» fortgesetzt. 21 Konzilsväter meldeten sich zu Wort. 

 

Für das Schema sprachen sich u.a. aus: die Kardinäle Tisserant (Kurie), Goncalves 

Cerejeira (Lissabon), de Barros Câmara (Rio de Janeiro), McIntyre (Los Angeles), 

Caggiano (Buenos Aires), Santos (Manila), und Urbani (Venedig). Als Beispiel für die 

Argumentation der Befürworter die Stellungnahme von Mc Intyre: Er meinte, das 

vorliegende Schema biete «eine umfassende und klare Bestätigung der katholischen 

Lehre» und zeigte sich skeptisch gegenüber der Einforderung eines pastoralen 

Grundkonzepts des Konzils: «Zuviel ist gesagt worden über die Pastoral dieses Konzils. 

Aber das hauptsächliche pastorale Erfordernis besteht in der Tat darin, dass unseren 

Gläubigen und hauptsächlich der Jugend klar und zweifelsfrei die katholische Lehre 

vorgelegt werde» (AS 1/3,70). 

 

Ganz anders die Sicht der Kritiker des Schemas. Zu Wort meldeten sich unter ihnen die 

Kardinäle Lefebvre (Bourges), und Silva Henriquez (Santiago de Chile), die Erzbischöfe 

Bengsch (Berlin) und Guerry (Cambrai), die Bischöfe Gargitter (Brixen) und Alba Palacios 

(Tehuantepec, Mexiko), Weihbischof Reuss (Mainz) und der englische Abtpräses Butler. 

Am deutlichsten wurde der Berliner Erzbischof Alfred Bengsch. Er formulierte seine Kritik 

in drei Punkten:  

1. Entgegen der vom Papst Johannes XXIII. gewünschten Ausdrucksweise spreche das 

Schema Verurteilungen und Zurückweisungen aus. Es lasse nicht die Stimme der Kirche 

«als Mutter und Lehrerin» erkennen.  

2. Das in den früheren Konzilien Gesagte werde nur wiederholt, zudem in einer sehr 

restriktiven Weise.  

3. Angesichts des theoretischen und praktischen atheistischen Materialismus würden die 

Gläubigen Hilfe, Stärkung und Trost erwarten. 

Bengsch nahm kein Blatt vor den Mund, wenn er sagte: «Ich darf schliessen mit einem 



Wort, das aus meinem Herzen kommt – habt Verständnis für mich, verehrungswürdige 

Väter: ich kann nicht zu meinen Gläubigen zurückkehren, von denen einige, auch junge 

Menschen, wahrhafte Bekenner sind, mit einem Stein statt mit Brot in der Hand. Deshalb 

bei aller Ehrfurcht und aufrichtigen Wertschätzung gegenüber den untadeligen und 

verdienten Männern, die dieses Schema gestaltet haben, aus meinem Gewissen heraus 

muss ich sagen: Non placet. (Es entspricht nicht)» (AS 1/3,87ff). 

(Hanjo Sauer) 

 

 

17.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Anwalt der orientalischen Tradition 

Am 15. November 1962 kam es zu einer «begeisternden Unterhaltung» (Ch 107) 

zwischen Marie-Dominique Chenu (1895-1990) und dem melkitischen Erzbischof Georges 

Hakim (1908-2001). Im Anschluss daran bittet der Bischof den Dominikaner, für die 

Debatte um das Schema De fontibus Revelationis eine Intervention zu schreiben. Am 17. 

November 1962 trug Hakim den Text in der Konzilsaula – in französischer Sprache – vor: 

«[…] Ich will lediglich eine Stimme des Orients und seiner patristischen Tradition zu 

Gehör bringen und sagen, dass die gegenwärtig behandelten dogmatischen Schemata 

dieser verehrungswürdigen und authentischen Tradition fremd sind, und zwar sowohl 

hinsichtlich ihrer Redaktion, als auch ihrer Struktur, ihrer Perspektive und ihrer 

Konzeptualisation. Die Schemata beinhalten gewiss Reichtümer und Werte der 

lateinischen Theologie, und es gefällt uns, dem wunderbaren ‹intellectus fidei› unsere 

Ehre zu erweisen, den diese Theologie der Kirche bereitgestellt hat; aber wir bedauern, 

dass die Redaktoren, in völliger Unkenntnis der orientalischen Katechese und Tradition, 

[…] in ihrem Projekt den universalen Glauben scheinbar monopolisiert haben zugunsten 

einer partikularen Theologie, und dass sie als exklusive konziliare Lehre errichten wollen, 

was ein zwar gültiger, aber lokaler und partieller Ausdruck der Offenbarung Gottes ist […] 

In der orientalischen Theologie – in der die Liturgie der wirksame Ort der Weitergabe des 

Glaubens ist, in der die Initiation sich innerhalb des sakramentalen Mysteriums vollzieht 

und nicht in einer abstrakten Unterweisung ohne symbolisches Band –, ist das Mysterium 

Christi direkt als eine ‹oeconomia› vorgestellt, die sich in der Geschichte abspielt, und die 

im Alten Bund vorbereitet, in Christus vollendet und in der Zeit der Kirche realisiert ist 

[…] Die vorbereiteten Schemata sind in exklusiver Weise eine Frucht der Scholastik – die 

sicherlich eine schöne und wahre Frucht ist –, die aber nur aus einigen Elementen der 

Tradition besteht. Der ökumenische Charakter des Konzils lädt uns ein, das Wort Gottes 

nicht in spezielle Kategorien einzuschliessen und einen anderen ‹intellectus fidei› durch 

Auslassung zu eliminieren» (AS 1/3, 152f). 

(Michael Quisinsky; s. auch Michael Quisinsky: «Heilsökonomie» bei Marie-Dominique 

Chenu. Kreative Rezeption ostkirchlicher Theologie im Vorfeld und Verlauf des Zweiten 

Vatikanischen Konzils. In: Cath[M] 59 [2005], 128-153, 146f) 

 

 

18.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Suche nach Wegen aus der Sackgasse 

Am 18. November 1962, auch vor 50 Jahren ein Sonntag, findet auf Einladung von 

Bischof Hermann Volk ein Treffen einiger deutschsprachiger und französischer Bischöfe 

sowie belgischer, deutscher, französischer und holländischer Theologen statt. Bischof 

Volk unterstreicht den privaten Charakter der Zusammenkunft, die dazu dienen soll, nach 

Lösungen aus der Sackgasse zu suchen, in der das Konzil sich befindet. Volk macht dafür 



vor allem drei Missverständnisse verantwortlich (vgl. Lu 1,322f): 

1. Der Begriff «pastoral» zur Bezeichnung des Anliegens des Konzils vermindere nicht die 

lehrmässige Reichweite des Konzils. 

2. Kritik an den Konzilsvorlagen als zu «scholastisch» greife nicht die Scholastik als 

solche an, doch müssten in die Konzilsvorlagen manche Elemente des Glaubens 

eingebracht werden, die nicht in die theologische Schulsprache der Scholastik 

übersetzbar seien und trotzdem notwendig in die Lehre aufgenommen werden müssten. 

3. Beim ökumenischen Anliegen gehe es nicht darum, die Lehre zu verdünnen, um sie für 

andere Konfessionen akzeptabel zu machen. Vielmehr sei das Ziel der ökumenischen 

Ausrichtung die Ganzheit des Katholischen, von dem die getrennten Brüder wichtige 

Elemente aufbewahren. 

In der sich entspinnenden Diskussion wird auch über die Interventionen des Heiligen 

Offiziums gesprochen. Es habe in Texte eingegriffen und Veränderungen eliminiert, damit 

aber die Hierarchie der Autoritäten verletzt: Das Heilige Offizium ist dem Konzil 

untergeordnet und nicht umgekehrt (vgl. Lu 1,324). 

P. Yves Congar OP, der zwar bei der Versammlung nicht anwesend ist, aber am Abend 

desselben Tages mit zwei der Teilnehmenden, Bischof Léon Arthur Elchinger und P. Henri 

de Lubac SJ, zusammentrifft, fasst das Problem so zusammen: «Der Anspruch des 

Heiligen Offiziums ist es, das Konzil zu kontrollieren und zu beurteilen. Doch die Ordnung 

muss gerade umgekehrt sein. Es ist unvermeidlich, dass der Konflikt eines Tages auf 

dem Konzil ausbricht» (Co 1,235). 

(emf) 

 

 

19.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Ökumenizität: einander verstehen lernen 

Die Rede von Bischof Émile-Joseph De Smedt (Brügge) am 19. November 1962 (AS 

1/3,184-187) gehört zu den weichenstellenden Konzilsvoten. Er spricht im Namen des 

Sekretariates zur Förderung der Einheit der Christen, damit im Blick auf die 

Konzilsvorlage über die Quellen der Offenbarung besser entschieden werden kann, was 

dabei ökumenisch auf dem Spiel steht. Es geht bei der Ökumenizität um die Frage, wie 

Lehre und Stil eines Schemas geartet sein müssen, um einem besseren Dialog zwischen 

Katholiken und Nicht-Katholiken zu dienen. Dabei ist vorauszusetzen, dass alle, die sich 

Christen nennen, sich zu Jesus Christus bekennen, aber uneins darüber sind, auf welche 

Weise wir Zugang zu Jesus Christus erhalten können. In dieser Sache hat man über 

Jahrhunderte aneinander vorbeigeredet, weil man in den je eigenen Terminologien 

verblieben ist, ohne sich darum zu kümmern, ob die andere Seite es auch richtig 

verstehen würde. Deswegen gilt es, nach einer neuen Methode zu suchen. Die eigene 

Lehre muss so vorgelegt werden, dass sie von den anderen richtig verstanden werden 

kann – und dieses Desiderat gilt auch für die Konzilstexte. Darum müssen verschiedene 

Fragen beachtet werden, von denen De Smedt vier aufzählt: 

1. Welches ist heute die Lehre der Orthodoxen und der Protestanten? 

2. Welche Vorstellung haben sie von unserer Lehre, in welchen Punkten verstehen sie sie 

richtig oder gerade nicht richtig? 

3. Was wird gemäss den Nicht-Katholiken in unserer Lehre (zu Unrecht) weggelassen 

oder nicht genug beleuchtet? 

4. Welche Sprachformen und Formulierungen verwenden wir, welche die Nicht-Katholiken 

nur schwer verstehen? 

Von diesen Gesichtspunkten aus hält De Smedt das vorliegende Schema für ungeeignet. 



Er legt den Finger auch auf einen Schwachpunkt in der Entstehungsgeschichte: Das 

Sekretariat habe der Theologischen Kommission Hilfe angeboten, doch sei es 

zurückgewiesen worden. Sprich: man hat nicht alles dafür getan, einen möglichst 

ausgereiften Text vorzulegen … 

Congar schreibt in seinem Tagebuch, er habe ebenso Tränen in den Augen gehabt wie 

Bischof McGrath es ihm eingesteht; diesem hat Kardinal Silva y Henriquez anvertraut, er 

habe geweint (Co 1,241). 

(emf) 

 

 

20.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Eine völlig verfahrene Situation 

In der 23. Generalversammlung vom 20. November 1962 wurde die Debatte über das 

Schema «Die Quellen der Offenbarung» fortgesetzt. Wieder meldeten sich 16 

Konzilsväter zu Wort. Nach den ersten fünf Rednern hielt das Präsidium des Konzils eine 

Grundsatzabstimmung für angebracht, ob das Schema «Über die Quellen der 

Offenbarung» weiter die Diskussionsgrundlage sein solle oder nicht. Der Deutlichkeit 

halber geschah die Ansage der Abstimmung ausser in lateinischer Sprache in fünf 

weiteren Sprachen. Gegen Ende der Generalkongregation wurde das 

Abstimmungsergebnis bekannt gemacht: von 2.209 anwesenden Väter hatten 1368 mit 

«Placet» gestimmt, was paradoxerweise bedeutete, sich gegen das Schema als weitere 

Diskussionsgrundlage zu entscheiden. 822 Väter wollten das Schema als 

Diskussionsgrundlage behalten. (19 enthielten sich der Stimme bzw. stimmten ungültig.) 

Damit war eine verfahrene Situation eingetreten. Um ein Schema als Ganzes zu 

verwerfen wäre nach der Geschäftsordnung eine Zweidrittel-Mehrheit erforderlich 

gewesen. Diese aber war knapp verfehlt, so dass sich die höchst unbefriedigende 

Situation ergab, dass die Väter weiter über einen Text diskutieren sollten, den die 

überwiegende Mehrheit ablehnte. 

In seinem Votum vom 17. November hatte Kardinal Döpfner in Vorwegnahme des 

weiteren Vorgehens bereits darauf hingewiesen, dass es nach dem Willen des Papstes 

ganz die Sache der Konzilsväter sei, ein Schema, das ihnen nicht gefalle, als Ganzes 

zurückzuweisen und von der Theologischen Kommission von Grund auf neu überarbeiten 

zu lassen. Kardinal Ottaviani hatte mit Verweis auf das kirchliche Gesetzbuch CIC Kanon 

222,§2 (das Leitungsrecht des Papstes bei einem Konzil) scharf widersprochen, worauf 

Kardinal Gilroy (Sydney) die Geschäftsordnung des Konzils zitierte, dass jeder 

Konzilsvater das Recht habe, ein Schema als Ganzes abzulehnen, folglich auch die 

Gesamtheit der Konzilsväter. 

Wie sollte es weitergehen? Um einen Weg aus der Sackgasse zu finden, griff Papst 

Johannes XXIII. ein. Am 21.11.1962 verkündete der Konzilssekretär Felici den Entschluss 

des Papstes, das Schema «Über die Quellen der Offenbarung» von der Tagesordnung zu 

nehmen und völlig neu überarbeiten zu lassen. 

(Hanjo Sauer) 

 

 

21.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Laien auf dem Konzil 

In der Vorbereitungszeit des Konzils wirken lediglich sieben Laien im Administrativ-

Sekretariat sowie ein Laie in der Kommission für das Studium und die Seminare mit. Kein 

einziger Laie gehört jener Kommission an, die über das Apostolat der Laien berät. Julius 



Kardinal Döpfner notiert im April 1961 als Vorbereitung auf eine Audienz bei Papst 

Johannes XXIII.: «Bisher sind keine Laien in die einzelnen Kommissionen berufen 

worden. Doch scheint es ratsam zu sein, wenn vor dem Zusammentritt des Konzils für 

einzelne Fragen (z.B. Grenzfragen zwischen Theologie und Naturwissenschaft, 

Laienapostolat, moderne Publikationsmittel) fachkundige Laien zur Begutachtung 

herangezogen werden. Dieses Vorgehen, das nicht der hierarchischen Struktur der Kirche 

und dem Begriff eines ökumenischen Konzils widerspricht, würde einen sehr positiven 

Widerhall in- und ausserhalb der Kirche finden» (Dö 149; vgl. Dö 155.156f.167). Das 

Drängen auf die Berufung von Laien als Experten bleibt zunächst erfolglos. Zur zweiten 

Konzilssession jedoch wird eine Gruppe von 13 Laien als Beobachter eingeladen. In der 

dritten Sitzungsperiode werden Frauen dabei sein. 

Bereits ab dem 21. November 1962 nimmt der Franzose Jean Guitton an den 

Konzilssitzungen teil. Er hat seinen Platz unter den nichtkatholischen Beobachtern: «eine 

etwas anomale Situation für einen katholischen Christen, wenn sie auch dazu dienen 

konnte, die ekklesiologische Qualität jener nicht vollberechtigten Mitglieder des II. 

Vatikanums deutlich sichtbar zu machen» (Melloni, in: A 3,33). 

Diese Platzierung wird sich in der zweiten Konzilssession verändern, und drei 

Laienauditoren werden sogar in der Konzilsaula sprechen. 

(emf) 

 

 

22.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Stellvertreterkonflikt 

Dass sich die historisch-kritische Methode in der katholischen Exegese seit Beginn des 

20. Jahrhunderts nach und nach durchsetzte, erfolgte keineswegs ohne Widerstände und 

in z.T. heftigen Debatten. Kurz vor dem Konzil etwa kam es diesbezüglich zu einem 

symbolträchtigen Konflikt zwischen dem dem Pontificium Institutum Biblicum und der 

Pontificia Universitas Lateranensis. In einer nicht zuletzt durch die Kritik am 

vorbereiteten Schema De fontibus Revelationis spannungsgeladenen Situation nahmen 

Zeitgenossen deshalb die Doktordisputation des Alttestamentlers Norbert Lohfink am 22. 

November 1962, «in Anwesenheit von 16 Kardinälen und mehreren Hunderten von 

Bischöfen» als eine «Demonstration des von Jesuiten geleiteten Päpstlichen Bibelinstituts 

in Rom gegen die kurialen Angriffe auf die moderne Bibelwissenschaft, die am Institut 

gepflegt wird» wahr (Manfred Plate: Weltereignis Konzil. Darstellung – Sinn – Ergebnis. 

Freiburg 1966, 37). Für die Öffnung des Päpstlichen Bibelinstituts für die modernen 

exegetischen Möglichkeiten steht übrigens der Name seines von 1930-1949 Rektors: 

Augustin Bea SJ. 1959 erhob ihn Johannes XXIII. zum Kardinal und betraute ihn 1960 

mit der Leitung des neugegründeten Sekretariats zur Förderung der Einheit der Christen. 

Bereits während der Konzilsvorbereitungen und erst recht mit Beginn des Konzils wurde 

Bea eine Symbolfigur für Perspektivenöffnungen in zentralen Fragen der Offenbarung und 

Exegese, Kirche und Ökumene. So erklärt sich, dass Yves Congar, der ebenfalls bei der 

Disputation Lohfinks anwesend war, im Anschluss daran in sein Tagebuch schreibt: «Dies 

ist ein erneuter Sieg Kardinal Beas. Das Konzil ist das Konzil Kardinal Beas!» (Co 1,254). 

(Michael Quisinsky; vgl. K. Schelkens, A. Dupont, Katholische Exegese vor dem Zweiten 

Vatikanischen Konzil [1960-1961]. In: Zeitschrift für Katholische Theologie 132 [2010] 1-

24) 

 

 

23.11.2012 (Weiteres) 



Das Ringen um das Offenbarungsverständnis 

Bischof Helder Câmara gibt Einblicke in die Dynamik des Konzils. In seinen Rundbriefen 

im November 1962 benennt er die verschiedenen offenen Baustellen und Einzelprojekte 

der kirchlichen Mammutversammlung: Liturgie, Kirche, Offenbarung. Überall werde 

gerungen – die Situation scheint zuweilen chaotisch. Insbesondere die römische Vorlage 

über die Offenbarung sei nicht akzeptabel, nicht vom Geist des Konzils geprägt, voller 

Verurteilungen, zu negativ, zu engstirnig und ohne eine Perspektive für die Erneuerung 

der Kirche. 

Obwohl eine Mehrheit der Bischöfe ein unwohles Gefühl gegenüber dem 

Offenbarungsschema teile, sei es dennoch schwierig, die Bischöfe auf der Ebene ihrer 

Konferenzen zu mobilisieren. Câmara, der mehrere Anläufe zu internationalen 

Vernetzungen unternimmt, berichtet auch vom Scheitern einiger solcher Versuche. 

Aber es gibt auch Erfahrungen von produktiver Solidarität: 

«So Gott will, werden am nächsten Dienstag Australien, Spanien und Italien dazu 

kommen. Belgien und Holland sind bereits bei uns in brüderlicher Arbeit. Am Dienstag 

werden wir das neue Schema über die Quellen der Offenbarung vorlegen und 

durchgehen, ausgearbeitet von der Gruppe ‹Opus Angeli› unter der Schirmherrschaft von 

Kardinal Suenens, der Kardinäle von Frankreich, Deutschland und Holland. Der Text 

wurde auf Druckfehler durchgeschaut, weil er während der ganzen letzten Nacht vom 

Sekretariat der Deutschen vervielfältigt wurde unter der persönlichen Aufsicht von 

Kardinal Frings». 

(ab; CaLe 1,115) 

 

 

24.11.1962 (Heute vor 50 Jahren) 

Über die modernen Kommunikationsmittel 

Am 23., 24. und 26. November 1962 wird in der Konzilsaula die Textvorlage über die 

modernen sozialen Kommunikationsmittel behandelt. Ohne die Bedeutung des Themas zu 

schmälern, vermerkt Bischof Renatus Stourm in seiner Einführung, die Diskussion über 

die Vorlage werden den Konzilsvätern nun zur Erholung (relaxatio) gewährt (AS 

1/3,418). Das Schema findet insgesamt eine gute Aufnahme, wenngleich es für zu lang 

gehalten wird. Mehrfach moniert wird, dass der Text zu viel von den Rechten der Kirche 

spreche, während es über die Pflichten der Kirche schweige (so der spanische Bischof 

Santos Moro Briz: AS 1/3,508). Bischof Eugène d‘Souza von Nagpur macht zudem die 

Rechte anderer Institutionen geltend. «Es genügt nicht, dass die Kirche sie nicht leugnet; 

es ist notwendig, sie positiv anzuerkennen, weil es wirkliche Rechte sind» (AS 1/3,441). 

Der indische Bischof Francis Simons erinnert an den Vorwurf, die Kirche reklamiere 

überall Rechte für sich, verwehre aber anderen diese Rechte, wenn sie selbst das Sagen 

habe. Deswegen hält er es für angezeigt, im Schema eine Aussage über die Freiheit der 

Meinungsäusserung, die jedem Menschen kraft seiner persönlichen Freiheit und aufgrund 

seiner Verpflichtung, sogar dem irrigen Gewissen zu folgen, zukommt (AS 1/3,523). 

(emf) 

 

 

25.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Geburtstag Papst Johannes XXIII. 

Am 25. November 1962 wird Papst Johannes XXIII. 81 Jahre alt. Wenige Wochen vor 

seinem Tod wird er sagen: «Jeder Tag ist ein guter Tag, geboren zu werden. Und jeder 

Tag ist ein guter Tag zu sterben» (Su 100). 



Nur wenige Tage nach dem Geburtstag, am 29. November 1962, hört P. Yves Congar OP 

von Kardinal Léger, dass der Papst einen Tumor hat. Ende November 1962 verbreiten 

sich die alarmierenden Nachrichten über die Schwere der Krankheit des Papstes unter 

den Konzilsteilnehmern. 

(emf) 

 

 

26.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Arbeitsreiche Abstimmung 

Am 26. November 1962 treffen sich die melkitischen Bischöfe, um ihre Konzilsreden zum 

Schema De Ecclesiae unitate aufeinander abzustimmen. Mehrere Bischöfe sollen 

demnach das Wort ergreifen: Patriarch Maximos IV Sayegh will grundsätzlich die 

Bedeutung der Frage der Einheit der Kirche thematisieren, Erzbischof Philippe Naaba 

(Beirut) einige praktische Aspekte einer entsprechenden Haltung benennen, Erzbischof 

Elias Zoghby (Antiochia) die Komplementarität der orientalischen und okzidentalischen 

Kirchen aufzeigen (Ed 139). Bereits im Vorfeld erfolgte während der wöchentlichen 

Treffen der melkitischen Bischöfe die Aufteilung und Redaktion der verschiedenen Reden, 

die sie am 27. November halten wollten. Für Erzbischof Neophytos Edelby, der im 

Hintergrund eine koordinierende Funktion einnimmt, sind diese Tage von einem vollen 

Terminkalender und viel Arbeit, aber auch menschlichen Sorgen geprägt: am 24. 

November, dem ersten Tag, an dem er aufgrund des Arbeitsaufkommens nicht an der 

Generalkongregation in der Konzilsaula teilnehmen konnte, fand nicht nur eine 

Arbeitssitzung der melkitischen Bischöfe statt, sondern auch eine Audienz mit Johannes 

XXIII. – der dieser durch seine Herzlichkeit eine «evangeliumsgemässe Note» (Ed 138) 

gab. Am späten Abend schliesslich erhielt er die Nachricht, dass Bischof Athanassios Ach-

Chaer (Paneas) starke Schmerzen habe. Gemeinsam mit Bischof Naaba versucht Edelby, 

einen Arzt zu finden und kümmert sich um seinen Amtsbruder. Am 25. November 

verbringen er selbst sowie einige andere Bischöfe nach dem Gottesdienst etwas Zeit mit 

Ach-Chaer, «damit dieser sich nicht langweilt» (ebd.), bevor er sich wieder an die Arbeit 

macht. Da es sich um einen Sonntag handelt, stehen allerdings nicht nur ein 

gemeinsamen Arbeitsessen der melkitischen Bischöfe mit Yves Congar auf dem 

Programm, sondern auch der Besuch eines Konzerts in Begleitung von Bischof Naaba. 

(Michael Quisinsky) 

 

 

27.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

«Der Tag der Melkiten» und die Einheit der Kirche(n) 

Am 27. November 1962 notierte Erzbischof Neophytos Edelby in seinem Tagebuch, dass 

dies «der Tag der Melkiten» gewesen sei (Ed 142). In den Tagen zuvor erfuhr das 

Schema der Ostkirchenkommission De Ecclesiae unitate, das der Einheit zwischen der 

Kirche des Westens und des Ostens gewidmet war, heftige Kritik durch die Melkiten. Als 

unierte Kirche fühlten sie sich von dem Schema nicht nur mitbetroffen, sondern v.a. auch 

in ihrer Geschichte und Gestalt falsch verstanden. In Anlehnung an die orthodoxe 

Ekklesiologie stellten sie deshalb ihre grundsätzliche Position dar, die sie in mehreren 

aufeinander abgestimmten Redebeiträgen entfalteten. Patriarch Maximos IV Sayegh kam 

es zu, die grundsätzlichen Bemerkungen vorzutragen, übrigens in französischer Sprache. 

U.a. bezeichnete er die orientalische Kirche als «in ihren konstitutiven Elementen voll und 

ganz apostolische, von der Latinität verschiedene Kirche. Es ist eine aus Christus und den 

Aposteln erstgeborene Kirche. Ihre geschichtliche Entwicklung und Organisation sind das 



exklusive Werk der Väter, unserer griechischen und orientalischen Väter. Sie verdankt 

das, was sie ist, dem Apostelkollegium, das im Episkopat in Kollegialität weiterlebt, mit 

Petrus und seinen besonderen Verantwortungen und Rechten im Zentrum. Historisch 

verdankt diese Kirche dem römischen Sitz weder ihren Ursprung, noch ihre Riten, noch 

ihre Organisation, noch irgendetwas von dem, was sie konkret ausmacht […] Kann man 

die Heiligen Basilius, Gregor, Kyrill, Chrysostomus u.a. als Katholiken zweiten Ranges 

bezeichnen, weil sie nicht römisch sind […]?» (AS 1/3, 617). Mit der so grundgelegten 

Argumentation stellte Maximos, gefolgt von den Erzbischöfen Naaba, Edelby und Zoghby 

ein ganzes Bündel tiefgreifender ekklesiologischer Fragen in den Raum. Diese Fragen 

betreffen u.a. die Rolle der unierten Kirchen und die Frage nach dem Amt der Bischöfe 

und dem des Papstes, aber auch das Verhältnis zwischen orthodoxer und katholischer 

Kirche. Erzbischof Zoghby, der die Begriffe «Quellkirche» (Église source) und 

«Schwesterkirche» (Église sœur) in die Debatte einbringt (AS 1/3, 641), erörtert diese im 

Horizont der Trinität und plädiert für «Kirchen, die voneinander unterschieden bleiben, 

aber in der Kirche vereint sind» (AS 1/3, 642; vgl. auch A 2, 373-385). 

(Michael Quisinsky) 

 

 

28.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

«Misericordia, Kyrie eleison» 

In Fortführung der Debatte über das Schema der Ostkirchenkommission De Ecclesiae 

unitate spricht am 28. November 1962 der melkitische Patriarchalvikar in Damaskus, 

Erzbischof Joseph Tawil. Er lädt dazu ein, die orientalisch-katholischen Kirchen nicht in 

sich zu betrachten, sondern als das, was sie repräsentieren, nämlich die orthodoxen 

Kirchen, die noch nicht mit der römisch-katholischen Kirche vereint sind. Die orientalisch-

orthodoxen Kirchen seien wie ein Spiegel, in dem die Orthodoxen spüren und sehen 

können, welcher Status ihnen zukommen würde, wenn die Einheit sich realisieren würde. 

Erzbischof Tawil möchte den Konzilsvätern nahebringen, dass die faktische Situation der 

unierten Kirchen keineswegs ein geeignetes Modell für die erhoffte Einheit mit den 

Orthodoxen ist. Darum fügt er noch ein Beispiel an: Wenn die Orthodoxen wahrnehmen 

würden, dass die katholischen Patriarchen im neuen Codex hinter den Kardinälen, den 

Apostolischen Delegaten und sogar hinter dem lateinischen Bischof ihrer Diözese 

rangieren würden, könne die Antwort nur mit schmerzerfüllter Stimme lauten: 

«Misercordia, Kyrie eleison!» (AS 1/3,661). 

(emf) 

 

 

29.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Fahrplan für die letzten Tage 

Am 28. November 1962 wirft Kardinal Ottaviani die Frage auf, welchem Thema sich das 

Konzil während der letzten Tage der ersten Session widmen solle. Es sei lächerlich, sich 

noch an das umfassende Schema De Ecclesia zu machen. Darum solle man zum Schema 

De beata Maria virgine übergehen, um dieses dann am 8. Dezember 1962 proklamieren 

zu können (vgl. AS 1/3,657f). Damit nimmt er einen bereits abgewiesenen Vorschlag 

nochmals auf. 

Am 29. November hört P. Henri de Lubac von Erzbischof Paul Dalmais (Tschad), dass 

dieser zusammen mit Bischof Jean-Baptiste Zoa (Kamerun) dem Präsidialrat einen 

Gegenvorschlag unterbreiten wird (vgl. Lu 1,410f). Kardinal Tisserand soll sich sogar 

schockiert über das ungenierte Vorgehen von Ottaviani gezeigt haben. Es spricht sich 



bald herum, dass der Präsidialrat bei der Entscheidung bleibt, die restlichen Tage des 

Konzils dem Schema De Ecclesia zu widmen. Man will die Meinung der Konzilsväter über 

die allgemeinen Prinzipien hören, was für eine Neubearbeitung des Schemas hilfreich sein 

würde. 

(emf) 

 

 

30.11.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Congar unter Verdacht 

Am 30. November 1962 kommt die Diskussion über das Schema De Ecclesiae unitate 

zum Ende. P. Yves Congar OP verlässt die Konzilsaula bereits gegen Mittag, weil er ein 

«Rendez-vous» mit Kardinal Ottaviani beim Heiligen Offizium hat. Er wird beschuldigt, in 

seinen Schriften einige Irrtümer zu vertreten, und hört Vorwürfe, seine Kritik an den 

Schemata sei zu negativ. Dabei werden ihm allerdings auch kritische Äusserungen 

vorgehalten, die er gar nicht vertreten hat. Ottaviani sagt ihm, da er nun einmal 

überwacht und verdächtigt werde, müsse er umso aufmerksamer sein und sich auf das 

authentische Lehramt beziehen. Während Ottaviani meint, Congar könne immerhin in der 

Theologischen Kommission frei sprechen, macht Congar eher die Erfahrung, dass seine 

theologische Kompetenz nicht gefragt wird. Zwischen Resignation und Bereitschaft 

formuliert er im Tagebuch: «Ich sehe, dass ich ein für alle mal und auf immer unter 

Verdacht stehe. Das wird mich nicht daran hindern zu arbeiten. Meine Arbeit missfällt 

ihnen, weil sie spüren, dass ihr Sinn darin besteht, Ideen wieder in den Austausch zu 

bringen, die sie seit 400 Jahren und vor allem seit 100 Jahren auszuschliessen 

versuchen. Aber das ist meine Berufung und mein Dienst, im Namen des Evangeliums 

und der Tradition» (Co 1,280). 

(emf) 

 

 

1.12.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein schwerer Start für das Kirchenschema 

Bald nach der Konzilsankündigung zeichnete es sich ab, dass eine eingehende Reflexion 

dem Selbstverständnis der Kirche gewidmet sein müsse. Die Wendungen, welche die 

Bearbeitung des Themas auf dem Weg von der Vorbereitung über die ersten Debatten bis 

zur Schlussabstimmung zur Konstitution Lumen Gentium am 21. November 1964 nahm, 

stehen beispielhaft für die wechselvollen konziliaren Prozesse. Die Arbeit am Entwurf 

begann im Jahr 1960 und gestaltete sich als Suche nach Ausgleich ganz unterschiedlicher 

Interessen. Die Theologische Kommission wünschte einen Text in Kontinuität zur 

Enzyklika Mystici Corporis vom 29. Juni 1943, welche den mystischen Leib Christi mit der 

katholischen Kirche identifizierte und ihre Einzigartigkeit herausstellte. Das 

Einheitssekretariat auf der anderen Seite suchte den Blick über die eigenen Grenzen 

hinaus zu richten. Am 23. November 1962 wurde das Schema De ecclesia verteilt. 

Kardinal Léon Suenens sorgte sich um eine einseitige Akzentsetzung und ersuchte schon 

vor der Publikation des Entwurfes den Löwener Theologen Gérard Philips, eine 

Überarbeitung an die Hand zu nehmen. Noch im Oktober führte dieser im Angelikum eine 

erste Aussprache zum Thema, an der mehrere der später einflussreichen Theologen 

teilnahmen: Yves Congar, Giuseppe Colombo, Karl Rahner, Joseph Ratzinger, Otto 

Semmelroth, Joseph Lécuyer und Marco Mc Grath. Als Kardinal Alfred Ottaviani am 1. 

Dezember 1962 in der 31. Generalkongregation das Kirchenschema vorstellte, war es 

durch die begonnenen Revisionsarbeiten faktisch bereits überholt. Der Kommissions-



sprecher versuchte gar nicht erst, diese Tatsache zu verschleiern. Vielmehr gab er offen 

bekannt, es sei bereits vor der Publikation des offiziellen Schemas die Arbeit an einer 

Konkurrenzvariante aufgenommen worden. Mit einiger Selbstironie – wie Yves Congar in 

seinem Tagebuch festhielt – bekannte er sich zur absehbaren Erfolglosigkeit des 

offiziellen Entwurfs: «Schon stehen jene zum Kampf bereit, die gewöhnlich rufen: 

Hinweg, hinweg damit, ersetzen!» («tolle! tolle! substitue illud!»). Dies sei nun der Fall, 

obwohl der Text sorgfältig vorbereitet und auch vom Papst approbiert worden sei. Mit 

Hinweisen, die in bemerkenswerter Weise die akzeptierten Ideale der frühen 

Konzilsarbeit erkennen lassen, suchte er dennoch das offizielle Schema in ein günstiges 

Licht zu rücken. Immerhin habe man sich, so erklärte Ottaviani, um einen Text bemüht, 

der nicht scholastisch, sondern möglichst pastoral, biblisch und allgemein verständlich 

argumentiere. Er sage dies, weil er durchaus in der Lage sei, die üblichen Litaneien der 

Konzilsväter zu antizipieren, nämlich: «non est oecumenicum, est scholasticum, non est 

pastorale, est negativum et alia huiusmodi» [«es ist nicht ökumenisch, es ist 

scholastisch, es ist nicht pastoral, es ist negativ und dergleichen»]. – Mit seiner 

Einschätzung sollte der Kommissionspräsident Recht behalten: Das Kirchenschema erfuhr 

zwischen den ersten beiden Konzilsperioden eine grundlegende Überarbeitung. 

(Markus Ries) 

 

 

2.12.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Concilium 

Am Sonntag, 2. Dezember 1962, stehen zwar noch einige Debatten über die 

Konzilsvorlage zum Thema Kirche aus, doch das Ende der ersten Konzilssession steht 

schon unmittelbar vor Augen. In Tagebuchnotizen verschiedener Schreiber ist 

Erschöpfung spürbar. Edward Schillebeeckx bemerkt, es sei auch für die Bischöfe Zeit, 

dass es zu einer Unterbrechung und Pause komme. Es sei auch – für ihn als Theologe – 

schwierig, die Vortragstätigkeit auf Konferenzen immer mit dem gleichen Enthusiasmus 

durchzuhalten. Die Bischöfe selbst aber hätten eingestanden, dass es für sie eine Zeit 

auch der theologischen Neuorientierung gewesen sei. In diesem Kontext deutet 

Schillebeeckx das Projekt einer neuen Zeitschrift an: «Das Ergebnis von all dem ist, dass 

eine internationale theologische Zeitschrift in Vorbereitung ist, mit Artikeln aus Tijdschrift 

voor Theologie, Zeitschrift für ‹katholische› Theologie … Sie soll in Englisch, 

Portugiesisch, Spanisch und Französisch erscheinen, und vier grössere Verlage haben 

zugestimmt, die finanzielle Last zu schultern» (Sch 30). 

Der Plan einer internationalen Zeitschrift war bereits vor dem Konzil durch den 

niederländischen Verleger Paul Brand an Schillebeeckx und Karl Rahner herangetragen 

worden. Eine konstituierende Sitzung fand im Juli 1963 statt. In Yves Congars Tagebuch 

erscheint der erste Eintrag diesbezüglich am 19. Oktober 1963 anlässlich einer 

Zusammenkunft des Gremiums, das die neue Zeitschrift vorbereitet (vgl. Co 1,485). Der 

erste Jahrgang der Zeitschrift «Concilium», die schliesslich durch Edward Schillebeeckx 

zusammen mit Yves-Marie Congar, Hans Küng, Johann Baptist Metz und Karl Rahner in 

Zusammenarbeit mit Antoine van den Boogaard und Paul Brand jr gegründet würde, 

erschien 1965. 

(emf; vgl. Herbert Vorgrimler: Karl Rahner. Gotteserfahrung in Leben und Denken. 

Darmstadt: WBG, 2004, 88) 

 

 

3.12.2012 (Heute vor 50 Jahren) 



Erneuerung der Kirche «auch wenn es weh tut» 

Mit Beginn der Diskussion um das Kirchenschema biegt die erste Sessio am 1. Dezember 

1962 in die Zielgerade ein. Bis zum 3. Dezember haben sich die Fronten geklärt, wenn 

sie – wie Kardinal Ottaviani süffisant unterstellt hatte – nicht schon vorher klar gewesen 

waren. Zugleich tut sich ein in zweifacher Hinsicht neuer Horizont auf: Man blickt in die 

Zukunft des Konzils und stellt die Frage: Wie kann dieses Konzil das Profil, das es sich 

beiden vergangenen Monaten gegeben hat, über die Intersessio hinweg erhalten? Dabei 

ahnt man, dass der Diskussion um das Kirchenschema so etwas wie eine 

Grundsatzentscheidung zukommt. Zugleich hat man deutlich im Blick, dass für das, was 

in Rom gesagt und beschlossen wird, zuhause Rechenschaft abzulegen ist. 

Mit den Kardinälen Léger und Döpfner schalten sich am 3. Dezember zwei 

Schwergewichte in die Diskussion ein. In einer prägnant kurzen Rede mahnt Léger die 

Verpflichtung des Konzils vor der Geschichte und der ganzen Welt an, die Kirche zu 

erneuern, «auch wenn es weh tut»: «etsi aliquando dolorosa». Dazu hätten die 

versammelten Väter im Sinne der Eröffnungsrede Johannes’ XXIII. die Richtung 

vorgegeben; diese Richtung gelte es auch in den Arbeiten während der Intersessio im 

Blick zu behalten. Dafür formuliert Döpfner eine konkrete Agenda: Ein neues Kirchen-

Schema solle erarbeitet werden, denn dem jetzigen ermangele es trotz seiner 

Weitschweifigkeit an einer tragfähigen Grundidee. Die von ihm vorgelegte Kritik 

rekurriert im Weiteren en gros wie en detail auf die von Karl Rahner vorab erarbeiteten 

Animadversationes (vgl. A 2,366ff). Für die so differenten Mentalitäten der Konzilsväter 

stehen indes zwei andere Redner des Tages Pate: Während Bischof Musto von Aquino mit 

Berufung auf 2 Tim 3,14 selbst in der Peterskirche auf Ketzerjagd geht und allen 

Neuerern mit der Rache Gottes droht, bekennt sich Bischof Huyghe von Arras zur Schuld 

der Kirche, die die Menschen von Christus mitunter eher forttreibe statt sie zu ihm zu 

führen. Noch in Jahrhunderten werde die Kirche sich an den Sätzen messen lassen 

müssen, die hier und heute ausgearbeitet werden; dem Schema aber fehle es an 

wahrhaft katholischem Geist; der sei nämlich offen, missionarisch, demütig und dienend. 

(Johanna Rahner) 

 

 

4.12.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Suenensplan vom 4. Dezember 1962 – ein Gesamtplan für das Konzil: Mission 

der Kirche ad intra und ad extra 

Heute war der grosse Tag von Kardinal Suenens, des Erzbischofs von Mecheln-Brüssel 

und späteren Konzilsmoderators. Bereits im April 1962 hatte er mit Papst Johannes 

Kontakt aufgenommen und ihm einen Gesamtplan für das Konzil unterbreitet. Die 

Arbeiten sollten sich um das Thema Kirche zentrieren: Ecclesia, quid dicis de teipsa? Das 

Konzil sollte dabei entlang des Missionsauftrags Jesu in Mt 28,19-20 in zwei Richtungen 

blicken: «Auf dem Konzil muss […] eine doppelte Reihe von Fragen bearbeitet werden. 

Eine erste Serie, die sich auf die Kirche ad extra bezieht, das heisst auf die Kirche im 

Angesicht der Welt von heute. Und eine zweite Serie, die sich auf die Kirche ad intra 

bezieht, das heisst auf die Kirche als solche – und zwar mit Blick auf das, was ihr dabei 

hilft, ihrer Mission in die Welt besser gerecht zu werden». Papst Johannes XXIII. machte 

sich diese Perspektive zueigen und griff in seiner Radioansprache vom 11. September 

nicht nur Suenens’ Unterscheidung ad intra und ad extra auf, sondern auch das genannte 

Schriftzitat. 

Mit ausdrücklicher päpstlicher Billigung brachte Kardinal Suenens schliesslich am 4. 

Dezember 1962 seinen Plan in der Konzilsaula ein – ein Tag, an dem auch die Kardinäle 



Montini und Frings wichtige Reden hielten – und eröffnete dem Zweiten Vatikanum damit 

eine generelle Perspektive, deren konzilstheologische Weiterentwicklung schliesslich in 

der Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute ihren Höhepunkt finden 

sollte: «Es geht darum, […] die ganze Kirche in einen Zustand der Mission zu versetzen». 

Hans-Joachim Sander deutet diesen Begriff, den M.-Dominique Chenu bereits 1946 

geprägt hatte, im Rahmen des Suenensplans: «Die Kirche […] wendet sich dem 

Grundvollzug zu, der sie davor konstituierte: der Mission […]. […] Mit der 

Epochenschwelle in die nachkonstantinische Ära ist […] ein grundlegender 

Perspektivenwechsel verbunden[…]. Wurde zuvor das Aussen vom Innen her beurteilt, so 

wird das Innen nun vom Aussen her erneuert. […] Statt für Kreuzzüge gegen innere und 

äussere Feinde entscheidet die Kirche sich für Solidarität […] mit jenen Menschen, die vor 

den Toren der Kirche lagern». 

(Christian Bauer) 

 

 

5.12.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein Votum von Kardinal Montini 

Giovanni Battista Kardinal Montini wird in der ersten Konzilsession nicht nur als ein 

Vertreter der reformoffenen moderaten Mitte und Konzilsmajorität bekannt, sondern auch 

als Papabile, der deswegen aufmerksam beobachtet wird. Am 6. November 1962 notiert 

P. Henri de Lubac, Kardinal Montini habe bisher eine eher zurückhaltende Rolle gespielt. 

Jemand habe ihm gesagt: «Er ist papabile, er darf sich nicht kompromittieren» (Lu 

1,220; vgl. Lu 1,247). Am 29. November trägt Lubac ein: «Man bemerkt das Schweigen 

Kardinal Montinis. Man weiss, dass er der einzige der Kardinäle ist, den der Papst 

eingeladen hat, im Vatikan zu logieren. Man weiss (oder wenigstens sagt man), dass 

Johannes XXIII. ihn so nahe bei sich haben wollte, um allem von nahem folgen und ihn 

vertrauensvoll informieren zu können» (Lu 1,410; vgl. Co 1,297). 

Umso wacher wird wahrgenommen, dass Kardinal Montini sich am 5. Dezember 1962 in 

der Debatte über das Schema «De Ecclesia» zu Wort meldet. Sein Urteil dazu fällt nach 

der bisherigen Zurückhaltung unerwartet deutlich aus: «Ich kann nicht verschweigen, 

dass es nicht zufriedenstellend ist» (AS 1/4,292). Montini drängt auf eine angemessene 

Verhältnisbestimmung von Jesus Christus und Kirche, in der der Vorrang Jesu Christi 

gewahrt ist, und für eine weniger juridische Redeweise über die Bischöfe. Vor allem wird 

seine Rede als Unterstützung für die Anliegen von Kardinal Suenens wahrgenommen. 

Edward Schillebeeckx notiert: «Überraschung des Tages: zum ersten Mal bezieht Montini 

zu einem theologischen Schema Stellung: gegen das Schema de ecclesia!» (Sch 32). 

(emf) 

 

 

6.12.2012 (heute vor 50) 

«Die Armen fühlen sich in der Kirche nicht zuhause, ... 

... es wäre besser, man würde den Laden schliessen». Mit so harten Worten habe ein 

Bischof, dessen Namen M.-Dominique Chenu uns nicht verrät, auf dem Konzil 

gesprochen. Einen anderen Bischof nennt Chenu beim Namen: Giacomo Kardinal Lercaro 

(Bologna). Am 6. Dezember 1962 wurde Lercaro zum Sprachrohr der Gruppe «Kirche der 

Armen». Am Ende der Diskussion über das Kirchenschema, das in der vorliegenden Form 

längst als überwunden gelten konnte, brachte er eine ganz neue Perspektive ein. Das 

Kirchenverständnis, ja alles, was das Konzil formuliere, müsse vom Gedanken der 

Gegenwart Christi in den Armen her bestimmt werden: „Wir werden unserer Aufgabe 



nicht wirklich gerecht, wenn wir das Geheimnis Christi in den Armen und die 

Evangelisierung der Armen nicht zum Zentrum, zur Seele der doktrinalen und 

gesetzgebenden Arbeit dieses Konzils machen. Es darf nicht ein Thema des Konzils unter 

anderen sein, sondern muss die zentrale Frage werden. Thema dieses Konzils ist die 

Kirche, insbesondere insofern sie eine Kirche der Armen ist.» (zit. in Chenu 1977, 233) 

Lercaro betonte den fundamentalen «Zusammenhang zwischen der Gegenwart Christi in 

den Armen und den beiden anderen tiefgegründeten Wirklichkeiten des Mysteriums 

Christi in der Kirche: der Eucharistie und der Hierarchie.» (A 2, 405f). Mit seiner später 

als prophetisch bezeichneten Rede (A 2, 406) drückte Lercaro das Unbehagen einer 

während des Konzils anwachsenden Zahl an Bischöfen aus. Diese störten sich daran, 

dass das Konzil zwar die grossen Fragen der Welt benannte – Armut, Hunger, Elend, 

Krieg ... –, aber dass diese Themen nicht zum Ausgangspunkt für ein tieferes 

Nachdenken über die Struktur und das Selbstverständnis der Kirche selbst wurden.  

Auch wenn die Rede von Lercaro nicht dazu führte, dass das Konzil seine Denkrichtung 

ganz auf die Armen ausrichtete, so findet sich sein Impuls doch später in vielen 

Dokumenten des Konzils wieder, genannt seien hier nur GS 1 und GS 8. 

(ab; Chenu, in: Conc (D) 13 (1977) 232 – 235). 

 

 

7.12.2012 heute vor 50 

Zurück auf Feld eins mit dem Kirchenschema 

Letzter Verhandlungstag der ersten Konzilsperiode: Gerade einmal ein kleiner Anteil 

eines Dekretes wurde durch Abstimmung endgültig verabschiedet – das Vorwort und das 

erste Kapitel der Liturgiekonstitution. Noch schmaler war das Ergebnis der Debatte zur 

Ekklesiologie, die Anfang Dezember begonnen hatte.  

Als letzter Redner kam Hermann Volk zu Wort, ein erfahrener Theologe aus Münster, der 

1938 an der Universität Fribourg promoviert worden war. Erst gut ein halbes Jahr vor 

Konzilsbeginn vom Mainzer Domkapitel zum Bischof gewählt, sollte er nach 1965 in der 

Umsetzung der Beschlüsse wichtige Aufgaben wahrnehmen. Als Dogmatiker vertrat er 

eine konsequent biblische Grundlegung der Glaubenslehre und engagierte sich seit der 

Gründung im Jahr 1946 im «Jaeger-Stählin-Kreis», der berühmten Paderborner 

Gesprächsgruppe zur Ökumene. 

Diesem Hintergrund entsprach Volks Stellungnahme zum Kirchenschema. Energisch 

strich er heraus, dass in biblisch fundierter Redeweise es bei weitem nicht ausreiche, die 

Kirche als mystischen Leib Christi zu verstehen. Wesentlich erhellender sei das Bild vom 

Volk Gottes, welches das entscheidend Gemeinsame von Gläubigen und Amtsträgern 

zeige: die Erlösung durch die Gnade Christi. In dieser Sicht präsentiert sich die Kirche 

nicht nur als hierarchische verfasstes Mittel zum Heil, sondern ebenso sehr als 

Gemeinschaft der Erlösten und damit als Frucht des Heiles. In  beeindruckender Offenheit 

hob Hermann Volk hervor, jede Argumentation sei vorläufig; denn es sei immer damit zu 

rechnen, dass künftige Zeiten sie noch überholen könnten. Insgesamt kam er zu einem 

radikalen Schluss: Es reicht nicht, da und dort am Kirchenschema etwas zu verbessern, 

sondern es gibt nur einen Weg: Das Ganze von Grund auf neu erarbeiten. Eine kühne 

Forderung zur richtigen Zeit – der spätere Prozess auf dem Weg zu Lumen Gentium sollte 

ihr Recht geben. 

(Markus Ries) 

 

 

8. Dezember 2012 (heute vor50 Jahren) 



«Den eingeschlagenen Weg mit Energie fortsetzen» (Johannes XXIII.) 

Die erste Tagungsperiode ging am 8. Dezember 1962 zu Ende, ohne dass das Konzil auch 

nur einen einzigen Text verabschiedet hatte. Johannes XXIII. war bei aller vielleicht auch 

empfundenen Enttäuschung darüber gelassen genug, das hinzunehmen. Er wusste, dass 

ein rascher Abschluss des Konzils nur die Bestätigung der vorbereiteten Texte gebracht 

und die von ihm angestrebte kirchliche Reform illusorisch gemacht hätte. Er liess deshalb 

eine weitere Tagungsperiode für den Herbst 1963 planen und bestand darauf, dass in den 

neun Monaten bis zur Fortsetzung des Konzils die Arbeit in den Konzilskommissionen 

weitergehen solle. 

Selber nannte der Papst die erste Tagungsperiode in seiner Schlussansprache am 8. 

Dezember 1962 «eine langsame und feierliche Einlaufphase». Er sprach davon, wie 

wichtig es war, «dass die Brüder, die von weit her angereist waren [zunächst] Kontakt 

aufnahmen und einander besser kennenlernten», damit das Konzil seine Identität finden 

konnte. Gleichzeitig rief Johannes XXIII. alle Konzilsväter auf, ihren Beitrag für die 

weitere Vorbereitung des Konzils zu leisten: «Die heutige Feier macht somit der Arbeit 

kein Ende – im Gegenteil: das, was uns alle erwartet, wird von grösster Bedeutung sein, 

wie es bei anderen Konzilien während der Unterbrechungen gewiss nicht der Fall war. 

[...] Unser Konzil wird also während der Zwischenpause den eingeschlagenen Weg mit 

Energie fortsetzen. Jeder Bischof wird trotz der Inanspruchnahme durch die Sorge des 

Hirtenamtes fortfahren, die ihm zur Verfügung stehenden Schemata und was ihm sonst 

noch zu gegebener Zeit zugesandt wird, zu studieren und zu vertiefen.» (dt. Übersetzung 

der Ansprache in: HerKorr 17, 1962/63, 191-193) 

Zweifellos wollte der Papst sicher stellen, dass Aufbruch und Dynamik der ersten beiden 

Konzilsmonate über die Zwischenzeit anhalten und das Konzil befähigt werde, bei seiner 

Fortsetzung auch zu konkreten Ergebnissen zu kommen. 

(Franz-Xaver Bischof) 

 

 

9.12.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Letzte Arbeitssitzung des Konzils und Sessionsschluss in St. Peter 

NZZ vom 9. Dezember 1962: «Letzte Arbeitssitzung des Konzils: H.E.T. Rom, 7. 

Dezember. Die letzte Arbeitssitzung der ersten Konzilssession nahm heute eine 

überraschende Wendung, als am Ende Papst Johannes XXIII. in der Peterskirche 

erschien, mit den Konzilsvätern den Angelus betete und ihnen in einer kurzen Ansprache 

seinen Gruss und Dank ausdrückte. Am Samstag will der Papst trotz seines schweren 

Leidens zum feierlichen Schlussgottesdienst erschienen. Die 36. Generalkongregation hat 

in einer Abstimmung das Vorwort und erste Kapitel des Liturgieschemas verabschiedet, 

das damit zu einem Drittel fertiggestellt ist. […] Zum Schema von der Kirche wurde 

wiederum eine vollständige Neubearbeitung vorgeschlagen, die in der einen oder andern 

Form in der Zwischenphase bis zur nächsten Session wohl auch vollzogen werden wird. 

[…] In der Diskussion wurde erklärt, die Liebe Christi müsse als grundlegendes 

Aufbauelement der Kirche deutlicher sichtbar werden; sie gebe dem Mystischen Leib des 

Herrn seine eigentliche Seele. Wenn alles dem geistlichen Ziel untergeordnet werde, 

dann löse sich die Spannung zwischen Rechtskirche und Liebeskirche. Die Mater müsse 

vor der Magistra stehen.» 

NZZ vom 10. Dezember 1962: «Sessionsschluss in St. Peter. Telephonischer Bericht 

unseres Korrespondenten. H.E.T. Rom, 9. Dezember: Die erste Session des Konzils ist 

am Fest der Unbefleckten Empfängnis Mariae offiziell abgeschlossen worden […]. In 

genau neun Monaten soll die Bischofsversammlung zu zweiten Session zusammentreten. 



Papst Johannes XXIII. wünscht, dass die Arbeiten bis zum 4. Dezember 1963, dem 400. 

Jahrestag des Konzils von Trient, vollständig zum Abschluss gebracht werden. Schon 

zirkuliert das vieldeutige Wort, das Vaticanum II habe das Ende der Gegenreformation 

gebracht …» 

(ufw) 

 

 

10.12.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Ökumenische Generalvikare 

Der 82-jährige Pierre-Marie Kardinal Gerlier, Erzbischof von Lyon, verfolgte die erste 

Sitzungsperiode des Konzils in Rom trotz zunehmender körperlicher Schwäche mit 

wachem Geist; unter anderem engagierte er sich für die Gruppe «Kirche der Armen», 

nachdem er bereits vor dem Konzil in Verbindung mit Dom Helder Camara stand. Zeit 

seines Lebens bewies der Primas Galliens, dass er unkonventionelle Wege zu gehen 

bereit ist. Erst mit 41 Jahren wurde der ausgebildete Rechtsanwalt zum Priester geweiht, 

bereits mit 49 Jahren war er Bischof von Tarbes et Lourdes, mit 57 Jahren war er 

Erzbischof von Lyon und wurde im gleichen Jahr Kardinal. Lyon wurde unter seiner 

ebenso entschlossenen wie dialogisch geprägten Amtsführung zu einem wichtigen 

Impulsgeber für den französischen Katholizismus, in der Nachkriegszeit war das blühende 

Leben der Diözese von zahlreichen Projekten u.a. zum Bau neuer Kirchen geprägt. Kurz 

vor dem Konzil erhielt Gerlier, dessen Kräfte nachliessen, in Jean Villot einen Koadjutor, 

der nur für kurze Zeit sein Nachfolger wurde, bevor er es in Rom bis zum 

Kardinalstaatssekretär gleich dreier Päpste brachte. Am 9. Dezember 1962 bestieg der 

gebrechlich gewordene Kardinal abends um 21 Uhr 55 den Zug in Rom. Am folgenden 

Morgen kam dieser in Turin an. Am dortigen Bahnhof trifft der Kardinal mit seinem 

Gefolge Roger Schutz und Max Thurian aus Taizé und führt gemeinsam mit diesen seine 

Reise fort. Gerliers Konzilstheologe Henri Denis schreibt: «Lange Unterhaltungen. Man 

bemerkt v.a. den Unterschied zwischen der Hin- und der Rückfahrt. Und am Bahnhof 

(Lyon-)Perrache steigt der Kardinal langsam aus dem Zug, wobei ihm zwei Brüder helfen, 

die man für seine Generalvikare halten könnte, Schutz und Thurian. Die Zeiten haben 

sich geändert». 

(Michael Quisinsky; für das Zitat s. Henri Denis: Église, qu’as-tu fait de ton Concile? Paris 

1985, 55; vgl. auch Étienne Fouilloux: Art. Gerlier, Pierre-Marie. In: Dictionnaires des 

Évêques de France au XXe siècle. Paris 2010, 294-296). 

 

 

11.12.2012 (heute vor 50 Jahren) 

Camaras Magnificat zum Abschluss der 1. Sitzungsperiode 

In seinem 53. Rundschreiben vom 8./9. Dezember 1962 an seine geliebte Familie von 

São Joaquim gibt Dom Helder Câmara seiner Freude über den bisherigen Verlauf des 

Konzils Ausdruck: 

«Wir stehen am Vorabend der Danksagung für die 1. Phase des Konzils. Ich werde nicht 

müde zu sagen, dass ich für das, was hier geschah, keine rein menschliche Erklärung 

habe. Welche Wegstrecke in diesen zwei Monaten! Vor Gott gehe ich die wichtigsten 

Motive für ein <i>Magnificat </i>durch: 

- die Idee des Papstes, ein Konzil einzuberufen ...(viele Protestanten dachten, nach 

dem Unfehlbarkeitsdogma würde niemals ein Papst mehr ein Konzil einberufen); 

- die Gegenwart von mehr als Zweitausend Bischöfen aus der ganzen Welt (und ich 

bin in Kontakt mit den Hierarchien von fünf Kontinenten – aller Rassen, aller Sprachen 



und aller Riten – es zeichnet sich bereits eine katholische Vision ab); 

- die Gegenwart nicht-katholischer Beobachter, mit der vollen Freiheit, alles zu 

sehen, alles zu hören, an allem teilzuhaben, und der Eindruck von Überraschung und 

Freude, mit der alle dabei sind; 

- die Gegenwart und der Auftritt katholischer Intelligenz (ohne die priesterlichen 

Fachleute: es fehlt der Einbezug der Laien!); 

- die Messen, welche die Plenarsitzungen eröffneten (Messen, die zunehmend 

gemeinschaftlicher wurden: welch Unterschied zum Beispiel zwischen der heutigen und 

jener bei der Eröffnung! … Messen aller Riten, inklusive einer <i>Missa Luba</i> in der 

vollen Petersbasilika); 

- der Sieg zu Beginn, indem die unmittelbare, unvorbereitete Wahl der 

Kommissionen zurückgewiesen wurde … 

- massiver Sieg des echten Konzilsgeistes … 

- die Versammlungen zur Armut … 

- das Opus Angeli, so echt, so ehrlich, so bescheiden; 

- die Ökumene, welche die Freude hatte, ein gutes Ferment und Vermittler 

zahlreicher Ideen zu sein, die der Heilige Vater guthiess;. 

- die Begegnung mit Kardinal Suenens; 

- der Kontakt mit den Armen Roms … 

- die Idee, die Vorlagen entsprechend der Kirche <i>ad intra</i> und der Kirche 

<i>ad extra</i> neu zu ordnen … 

- der Beginn des Dialogs zwischen der entwickelten und unterentwickelten Welt … 

- das brüderliche Klima zwischen den Bischöfen Brasiliens … 

Was wird zwischen der 1. und der 2. Phase geschehen? … Gott möge uns segnen und 

immer mehr vereinen! Vereinen bis zu jener Einheit, von der der Herr Jesus Christus 

träumte. Dass Gott aus der 2. Phase eine noch grössere Periode mache, mehr gesegnet 

als die 1. Phase.» 

(Giancarlo Collet; Ca 53) 

 

 

12.12.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Eine Studentin zur Zeit des Konzils 

Die Schweizer feministische Theologin und Alttestamentlerin Prof. Dr. Helen Schüngel-

Straumann zitiert aus einem ihrer Briefe aus der Studienzeit in Paris. In einem Brief vom 

12. Dezember 1962 schildert sie das Konzil als öffentliches und breit diskutiertes 

Ereignis: «Auch hier scheint man mit dem Konzil zufrieden zu sein. Am Montag kam 

Daniélou strahlend angetrabt, fing gleich mit seiner Vorlesung über Origenes an und 

machte vorher natürlich noch einige Bemerkungen über das Konzil. Er sagte, es seien 

alle gleich überrascht, und es sei mehr geschehen, als man erwartet hätte. Die falsche 

‹optique› und ‹perspective› in den vorbereiteten Schemata hätten die meisten Bischöfe 

sofort betroffen gemacht. Freitagabend hält nun Daniélou in Notre Dame eine 

Pressekonferenz für Studenten ab, man kann ihm Fragen stellen, die von ihm und zwei 

Dominikanern beantwortet werden, darauf gibt es noch ein Hochamt mit dem archevêque 

de Paris. Ebenso hält Daniélou am Montag einen Vortrag über die 1. Session des 

Konzils». 

(ab; zitiert nach: Helen Schüngel-Straumann: Meine Wege und Umwege. Eine 

feministische Theologin unterwegs, Paderborn 2011, 72) 

 

 



13.12.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Reanimation der Erklärung über die Juden 

Im Jahr 1960 bemüht sich der französische jüdische Historiker Jules Isaac, 84jährig, um 

eine Audienz bei Papst Johannes XXIII. und bittet ihn um eine kirchliche Klärung falscher 

und ungerechter Aussagen gegen Israel, damit von der Spitze der katholischen Kirche 

aus antisemitische Tendenzen eindeutig verurteilt würden. Ein Gespräch mit Kardinal Bea 

schliesst sich an. In der Folge erteilt Papst Johannes XXIII. dem Sekretariat für die 

Einheit den Auftrag, eine konziliare Erklärung über die Beziehungen der Kirche zum 

jüdischen Volk vorzubereiten. Doch führt der Widerstand arabischer Staaten dazu, dass 

die entsprechende Vorlage im Juni 1962 aus dem Programm des Konzils gestrichen wird. 

Kardinal Bea lässt indes nicht locker. Im Dezember 1962 legt er Papst Johannes XXIII. 

ein Memorandum vor, in dem er die Argumente für die Dringlichkeit einer Erklärung über 

die Juden darlegt. Schon nach wenigen Tagen, am 13. Dezember 1962 antwortet Papst 

Johannes XXIII. ihm eigenhändig. 

«Wir haben diesen Bericht von Kardinal Bea mit Aufmerksamkeit gelesen und teilen 

vollkommen dessen tiefen Ernst und die auf uns liegende Verantwortung, sich dafür 

einzusetzen» (zit. nach Schm 644). Sein Votum endet mit einer Bitte aus dem Te Deum 

– Zeichen dafür, «dass die ‹Judenerklärung› für ihn, den menschlichsten aller Päpste, 

nicht nur eine Herzensangelegenheit, nicht nur eine Sache der Menschlichkeit war, 

sondern darüber hinaus ein Akt des Glaubens und ein Werk der Frömmigkeit» (Johannes 

Oesterreicher in: LThK E 2,428). 

Mit diesem Brief setzte Papst Johannes XXIII. das Thema wieder auf die Tagesordnung 

des Konzils und wurde «dadurch zum zweiten Mal der wahre geistliche Vater des 

künftigen Konzilsdokuments» (Schm 645). In der zweiten Konzilsperiode wird Kardinal 

Bea die Vorlage über «Die Haltung der Katholiken zu den Nichtchristen und hauptsächlich 

zu den Juden» vorstellen – die Keimzelle der späteren Erklärung Nostra Aetate. 

(emf) 

 

 

14.12.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Das Konzil zwischen den Sitzungen 

Die Konzilsväter reisen nach Hause, doch das Konzil ist noch keineswegs beendet. In der 

vorletzten Konzilsversammlung wird den Konzilsvätern mitgeteilt, wie die Weiterarbeit 

während der Zwischenzeit (Intersessio) gewährleistet werden soll. Dafür bedeutsam ist 

die Arbeit der Konzilskommissionen, die die Voten der Bischöfe sichten sollen. Sie tragen 

eine hohe Verantwortung, denn sie sind es, die entscheiden, ob ein Vorschlag in den 

entstehenden Konzilsdokumenten berücksichtigt wird oder nicht. 

Zur Vernetzung der Arbeiten wird am 6. Dezember 1962 eine Koordinierungskommission 

angekündigt. Eine solche Kommission hatte z.B. Kardinal Léger am 3. Dezember 1962 in 

der Konzilsaula gefordert. Ihre Zusammensetzung wird am 14. Dezember 1962 bekannt 

gegeben. Als ihr Vorsitzender fungiert (als Vertreter des Papstes selbst) der 

Staatssekretär Kardinal Cicognani. Dass er verschiedene Ämter in seiner Person 

vereinigt, wird einige Schwierigkeiten bereiten. Kommissionsmitglieder sind die Kardinäle 

Liénart, Spellmann, Suenens, Döpfner, Confalonieri und Urbani. Jeder von ihnen 

übernimmt einige Schemata. Die Kommission wird die Aufgabe haben zu überprüfen und 

zu entscheiden, ob die Schemata aufgrund der Wünsche der Bischöfe hinreichend 

überarbeitet worden sind und ob sie an die Bischöfe versandt werden sollen. 

Die Kommission wird während der Intersessio 1962/63 sechsmal zusammentreten. Ihre 

Arbeit ist von einer grossen Spannung gekennzeichnet. Gibt es einerseits Bestrebungen, 



die auf die erste Konzilssession hin vorbereiteten Texte zu verteidigen, so wollen andere 

Mitglieder den in der Konzilsaula geäusserten Kritik an den vorbereiteten Texten gerecht 

werden und für tiefgreifende Überarbeitungen oder für neue Vorschlagstexte sorgen. 

(emf) 

 

 

15.12.2012 (Weiteres) 

In eigener Sache - Wir bleiben auf der Seite des Konzils 

Die Redaktion des Konzilsblogs ist in den letzten Tagen und Wochen vermehrt gefragt 

worden, ob trotz des Endes der ersten Session des Konzils vor 50 Jahren der Konzilsblog 

weiterhin täglich einen Beitrag zur Verfügung stellt. 

Wir beruhigen gerne und versichern alle Leserinnen und Leser, dass wir unser Bestes 

geben, um auch in den kommenden Monaten «auf der Seite des Konzils» zu stehen. 

Wenn während der ersten «Intersessio» (dem Zeitraum zwischen den grossen 

Konzilssessionen) die Kommunikation zwischen Konzilskommissionen und Bischöfen nicht 

immer ideal war, so soll 50 Jahre später der Informationsfluss nicht versiegen. 

Rückblicke auf das, was zwischen den Sessionen geschah, werden wir ergänzen durch 

Portraits wichtiger Personen, durch Ausblicke auf die Rezeption und verschiedene 

Wahrnehmungen des Konzils in älterer und jüngerer Literatur. 

 

An dieser Stelle sei allen LeserInnen, allen AutorInnen und allen KommentatorInnen, die 

den Blog gemeinsam über die Vorbereitungszeit und die erste Session des Konzils geführt 

haben, herzlich gedankt.  

Ein grosser Dank gilt auch dem Katholischen Mediendienst für die unkomplizierte und 

zuverlässige technische Betreuung des Konzilsblogs. 

Mehrere Hundert Menschen schauen täglich den Konzilsblog – und gerne können es noch 

viel mehr werden – auf der Seite des Konzils. 

Eva-Maria Faber 

Arnd Bünker 

Urban Fink-Wagner 

 

 

16.12.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Wir haben gehen gelernt 

Die erste Konzilssession ist beendet, doch Früchte lassen sich noch nicht ernten. War es 

eine vergebliche Zeit? Hat sich der Aufwand gelohnt – strenge Arbeit, Entbehrungen, 

Kosten? Ende Oktober 1962 zeigt sich Valerian Kardinal Gracias von Bombay bekümmert, 

dass die indischen Bischöfe in einer Zeit der Bedrohung ihres Landes durch China nicht in 

der Heimat sind (vgl. AS 1/2,13). Ein solches Votum erinnert schon während der 

Sessionen daran, dass ernsthafte und effektive Arbeit notwendig ist, wenn die lange 

Abwesenheit von den diözesanen Verpflichtungen gerechtfertigt sein soll. Derselbe 

indische Kardinal hält im Dezember die zurückliegende Sitzungsperiode aber keineswegs 

für vergeblich. Seine Einschätzung ist: «Wir haben gehen gelernt und uns 

zurechtgefunden» («We have been able to find our feet and get our bearing»: zit. nach A 

2,682). 

(emf) 

 

 

17.12.2012 (Heute vor 50 Jahren) 



Christus ist das Licht der Völker 

«Gleich nach Weihnachten werden Semmelroth usw. nach München kommen, wo wir 

dann (vielleicht auch mit Schmaus zusammen) über das Konzilsschema ‹De Ecclesia› 

brüten müssen für die deutschen Bischöfe, die dies bis Februar brauchen». Im 

Hintergrund dieser Zeilen, die Karl Rahner am 17.12.1962 aus Innsbruck an Herbert 

Vorgrimler richtete, standen die Vorbereitungen für das Treffen der deutschsprachigen 

Bischöfe im Februar 1963. Hinsichtlich des Kirchenschemas wurden die Vorbereitungen 

im Auftrag Kardinal Döpfners vom Mainzer Bischof Hermann Volk koordiniert. Am 

18.12.1962 schrieb dessen Konzilstheologe Otto Semmelroth in seinem Tagebuch: 

«Heute waren P. Grillmeier und ich den ganzen Tag in Mainz im Bischofshaus. 

Nachmittags kam auch P. Hirschmann noch, und wir skizzierten den Vorschlag für ein 

neues Schema De Ecclesia. In der Woche nach Weihnachten wollen wir in München mit 

Kardinal Döpfner, Bischof Volk, Prälat Schmaus, Prof. Ratzinger, Prof. Schnackenburg, P. 

Rahner, P. Grillmeier und ich die Sache drei Tage lang durchsprechen.» Das Treffen, das 

vom 28. bis 30. Dezember 1962 in der Katholischen Akademie Bayern stattfand, stellte 

eine wichtige Etappe auf dem Weg zum «deutschen Schema» dar, aus dem die spätere 

Konstitution über die Kirche nicht zuletzt die berühmten Anfangsworte – «Lumen gentium 

cum sit Christus» – übernahm. Bis zur endgültigen Fassung war freilich noch ein weiter 

Weg zurückzulegen. Insbesondere galt es, die Überlegungen von Bischöfen und 

Theologen aus verschiedenen Ländern zusammenzuführen, wofür in den diesbezüglich 

arbeitsintensiven Monaten Januar und Februar 1963 Namen wie Gérard Philipps, Yves 

Congar und Bischof Elchinger stehen. 

(Michael Quisinsky; Zitate aus: Herbert Vorgrimler: Karl Rahner verstehen. Eine 

Einführung. Kevelaer: Butzon & Bercker, 2002, 193; Günther Wassilowsky: Universales 

Heilssakrament Kirche. Karl Rahners Beitrag zur Ekklesiologie des II. Vatikanums. 

Innsbruck: Tyrolia, 2001, 281 Anm. 11 bzw. 282). 

 

 

18.12.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Nostalgie der Vorbereitungsschemata 

Im Dezember 1962 erhält P. Sebastian Tromp SJ, Sekretär der Theologischen 

Kommission, Besuch des Journalisten Joh. Winderaken. Tromp notiert am 9. Dezember 

1962 in sein Tagebuch: «Er möchte ein Interview über das Geschehen auf dem Konzil. 

Viele Journalisten meinen, bisher hätte es nur tendenziöse Information gegeben. Fast 

zwei Stunden dauerte das Gespräch, aber am Ende sagte ich, ich wolle doch lieber erst 

Eminenz Kardinal Präses fragen» (Tr 1,166). Am nächsten Tag hält Tromp fest, der 

Kardinal billige das Interview mit dem Journalisten. «Er möchte, dass ich klar über die 

Gründe spreche, warum die Atmosphäre nicht friedlich war, über die ein objektives Urteil 

sehr nötig sei, und auch über die Kritik ohne Möglichkeit einer Erwiderung» (Tr 1,166). 

Die Kritik, welche die Vorbereitungsschemata durch die Konzilsväter erfahren hat, ist 

keineswegs verwunden. Entsprechend versucht auch das veröffentlichte Interview, das 

am 18. Dezember 1962 in der Tageszeitung De Gelderlander erscheint, die 

Vorbereitungsschemata in helles Licht zu setzen (vgl. A 2,426). 

(emf) 

 

 

19.12.2012 (Weiteres) 

Die erste Konzilssession in Zahlen 

Zwischen dem 11. Oktober und dem 8. Dezember 1962 finden 36 Generalkongregationen 



mit 33 Abstimmungen statt. Rund 600 Konzilsväter ergreifen das Wort; über 500 äussern 

sich über schriftliche Eingaben. Teilnahmeberechtigt sind in der ersten Konzilsperiode 

2904 Patriarchen, Kardinäle, Bischöfe und Ordensobere. An der Eröffnungsfeier nehmen 

2540 davon teil; am 6. Dezember 1962 sind während der Generalkongregation noch 

2086 anwesend. Die Konzilsväter stammen aus 116 Staaten. Bischof Garrone sieht in der 

Versammlung der Bischöfe aus der ganzen Welt eine «physische Erfahrung» der 

Universalität der Kirche. 

(emf; vgl. A 2,205-209) 

 

 

20.12.2012 (Weiteres) 

Erinnerungen eines Platzanweisers 

Der emeritierte Münsteraner Bischof Reinhard Lettmann lebte als Student des 

Kirchenrechts in Rom. Er erinnert sich: 

«Die Vorbereitungen zum Konzil liefen schon im Frühjahr 1962 auf Hochtouren. Ich lebte 

damals im deutschen Priesterkolleg Santa Maria dell‘ Anima und auch bei uns wurde 

gefragt, wer bereit sei, als Stenograf im Konzil tätig zu werden. Mit einigen Freunden 

habe auch ich mich gemeldet. Bis zur Konzilseröffnung wurden wir intensiv geschult. 

Dann zogen wir etwa 30 Stenografen am 11. Oktober stolz hinter Papst Johannes dem 

XXIII. in den Petersdom ein. Allerdings mussten wir bald erleben, dass es mit unserer 

Stenografie nicht klappte. Das lag nicht an uns, sondern an den Konzilsvätem. Sie 

sprachen kein klares Latein. Die Amerikaner sagten für Freiheit nicht libertas, sondern 

leibertas. Noch schlimmer war es mit den Spaniern. Sie machen kaum einen Unterschied 

zwischen v und b, sodass man nicht wusste, ob sie vivere (leben) oder bibere (trinken) 

sagten. Damals ging in den Kreisen des Konzils das Wort um ‹Beati spani, quibus vivere 

est bibere› – ‹Selig die Spanier, für die leben trinken bedeutet›. Wir Stenografen wurden 

dann als Platzanweiser eingesetzt mit dem klingenden lateinischen Namen: ‹assignatores 

locorum›. 

Die Bischöfe sassen im Petersdom in grossen Blocks zu etwa 100. Unsere Aufgabe als 

Platzanweiser war es, ihnen die Vorlagen und die Stimmzettel auszuteilen und nach einer 

Abstimmung wieder einzusammeln. Die Bischöfe sassen in ihren Blocks entsprechend 

dem Weihealter. So konnte es sein, dass ein Bischof aus Deutschland neben einem 

Bischof aus Afrika oder aus Asien sass. Viele neue Bekanntschaften sind so auf dem 

Konzil entstanden, die sich über das Konzil hinaus fortgesetzt haben». 

(ab; mit Zitaten aus: http://kirchensite.de/fragen-glauben/impulse/impulse-

news/datum/2012/10/21/erinnerungen-eines-platzanweisers/) 

 

 

21.12.2012 (Weiteres) 

Subsidiarität im Zusammenwirken von Primat und Episkopat 

Ein nicht namentlich gezeichneter Rückblick auf die ersten Konzilsperiode in der Herder-

Korrespondenz würdigt das Zusammenspiel von Papst und Bischöfen auf dem Konzil als 

wegweisend und irreversibel. 

«Johannes XXIII. hat kraft seines Primates das Konzil geleitet. Aber er hätte kein 

grossartigeres Beispiel für die Anwendung des Subsidiaritätsprinzips in der Kirche in 

deren neueste Geschichte einschreiben können als dieses. Viermal hat er markant in das 

Konzil eingegriffen: durch die Bestätigung der Kommissionswahlen, als es an der 

absoluten Mehrheit fehlte; durch die Auswahl der Personen, die er selbst in die 

Kommissionen zu delegieren hatte; durch die Ermächtigung des Präsidiums zur 



Abkürzung der Debatten und durch die Absetzung des Offenbarungsschemas von der 

Tagesordnung. In keinem dieser Fälle konnte auch nur der Anschein entstehen, als habe 

der Papst dem Konzil seinen Willen aufgezwungen; im Gegenteil, jede dieser 

Massnahmen half ihm aus einer Verlegenheit durch eine subsidiäre Entscheidung, die, 

recht verstanden, in seinem Geist lag. Das Zusammenwirken von Primat und Episkopat in 

den vergangenen Monaten ist das greifbarste und vielleicht wichtigste innerkirchliche 

Ereignis und Ergebnis dieser Sitzungsperiode. Der Papst hat dadurch den Episkopat so 

sehr gestärkt in seinem Ansehen und in seinem Selbstbewusstsein, dass man von einer 

Epoche sprechen kann, die niemand mehr rückgängig machen wird». 

(HerKorr 17 [1962/1963] 191; emf) 

 

 

22.12.2012 (Weiteres) 

«Möge das nie mehr vergessen werden» 

In der ersten Konzilssession wird insbesondere die Freiheit der Auseinandersetzungen als 

bemerkenswert wahrgenommen. Nicht wenige führen sie auf die ermutigende Einladung 

von Papst Johannes XXIII. zurück. So auch ein Kommentar in der Herder-Korrespondenz: 

«Darüber hinaus war Johannes XXIII., obwohl nicht persönlich anwesend, so doch immer 

im Hintergrunde mit seiner Autorität zugegen, die die Freiheit und selbst die Kühnheit der 

Rede schützte, die anderseits den Geist der Liebe und Geduld verkörperte und durch ihr 

Beispiel dazu ermahnte, die also das Gewissen und die Verantwortung der Bischöfe 

stärkte. Es mag wohl manchmal ein Bischof sich gefragt haben, ob er selbst oder ob der 

andere noch ganz rechten Glaubens sei. Der Papst hat in seiner Abschiedsrede 

beruhigend gesagt, es sei ‹die heilige Freiheit der Kinder Gottes› gewesen, die sich in 

den Kontroversen bekundet habe. Möge das nie mehr vergessen werden». 

(HerKorr 17 [1962/1963] 191; emf) 

 

 

23.12.2012 (Weiteres) 

«Im Jahre des Konzils» 

Im Januar 1965 wurde ich Gemeindepfarrer in Grub Appenzell-Ausserrhoden. Sofort 

lernte ich den katholischen Pfarrer der Nachbargemeinde Grub St. Gallen kennen, Dr. 

theol. Karl Federer, ein gelehrter älterer Herr, massgeblich am katholischen Bibelwerk 

beteiligt, Herausgeber eines biblischen Abreisskalenders und ein Kenner Zwinglis. Das 

Dorf Grub St. Gallen hatte ein neues Primarschulhaus, zu dessen Bau Pfarrer Federer viel 

Geld gesammelt hatte. Als Schulratspräsident liess er 1962 eine Tafel anbringen: «Im 

Jahre des Konzils». Auch für ihn war das Konzil von Anfang an ein epochemachendes 

Ereignis. 

(Frank Jehle) 

 

 

24.12.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Die Weihnachtsbotschaft Papst Johannes‘ XXIII. 

«Das Weihnachtsfest dieses Jahres trägt das Zeichen des ökumenischen Konzils, das, 

Gott sei Dank, bereits so gut in die Wege geleitet ist. 

Vom 11. Oktober bis zum 8. Dezember haben sich hier in Rom zwei Monate intensiver 

religiöser Bewegung abgespielt. Man sah über den Häuptern aller Christgläubigen, die in 

der Welt verstreut sind, milde und lichte Horizonte erschlossen, als eine Einladung an die 

entferntesten Seelen, die Aufmerksamkeit auf den Ruf des menschgewordenen 



Gottessohnes zu richten, der in Bethlehem geboren wurde als Erlöser aller Menschen und 

Lehrer aller Völker. Gewiss könnte kein Kirchenfest der Abhaltung des Konzils besser 

entsprechen und seine Umrisse besser zeichnen als die Geburt Jesu, die in der hohen 

Herrlichkeit aller Himmel verkündet wurde und sich in der Freude menschlicher 

Brüderlichkeit erneuert für alle Bewohner der Erde, die geschaffen wurden und einander 

folgen werden […]. 

Die dritte harmonische und jubelnde Schwingung des Weihnachtsfestes, die zugleich mit 

der innigsten Freude verbunden ist, von der die ehrwürdigen Prälaten durch ihre 

persönliche Teilnahme am Konzil in heiliger Weise gekostet haben, finden wir in der 

ergreifenden Form heiliger bischöflicher Brüderlichkeit ausgedrückt. Wahrhaftig, die 

Gnade des Herrn hat sich über seine Kirche in unerwartet grossen Ausmassen ergossen.» 

(zitiert nach SKZ 131 [1963] 1–4; ufw) 

 

 

25.12.2012 (Weiteres) 

«Weidet die Herde Gottes» (vgl. 1 Petr 5,2) 

Im Advent 1962 versandte der Karmel Maria vom Frieden (Köln-Lindental) diese von Sr. 

Maria von Gott OCD (Sr. Maria Ernst) gestaltete Weihnachtskarte. «Im Jahr des Zweiten 

Vatikanischen Konzils» findet sich die heilige Familie mitten auf dem Petersplatz wieder. 

Links des Petersdomes sind die himmlischen Heerscharen versammelt; auf der rechten 

Seite ziehen, angeführt vom Papst, zwölf Bischöfe zum Petersdom. Über ihnen wölbt sich 

ein Schriftzug, der die Erwartungen (nicht nur) der Karmelitinnen an die Konzilsväter 

ausdrückt: «Pascite gregem Dei» («Weidet die Herde Gottes»; vgl. 1 Petr 5,2). 

(Regina Heyder; mit freundlicher Genehmigung des Karmel Köln) 

 

 

26.12.2012 (Weiteres) 

Dasselbe Fest wie seit jeher 

Serie: Weihnachten – 50 Jahre nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1) 

In den Jahren 2012 bis 2015 erinnert sich die katholische Kirche daran, dass vor 50 

Jahren das Zweite Vatikanische Konzil stattfand. Da diese Erinnerung in Zeiten der Krise 

und der Polarisierung der Kirche fällt, ist auch die Bedeutung dieses Konzils umstritten: 

War es eine kopernikanische Wende – oder lediglich eine Reform? Hat es zur 

Verweltlichung der Kirche beigetragen – oder unerlässliche Voraussetzungen geschaffen, 

Kirche in der Welt von heute zu sein? Führt der Weg der Kirche in die Zukunft über das 

Konzil hinaus oder hinter das Konzil zurück? 

Diese Fragen sind wichtig – aber das nahende Weihnachtsfest, das uns auf die 

Menschwerdung Gottes als Zentrum und Geheimnis unsers Glaubens verweist, ist sehr 

viel wichtiger als jede Diskussion um Kirchenreformen und jede Debatte über das rechte 

Verständnis des Konzils. Und für alle, die Weihnachten – aus wie grosser Nähe und 

Distanz auch immer – auch als kirchliches Fest feiern, ist die konkrete Frage, ob und wie 

das Zweite Vatikanische Konzil die Art und Weise verändert hat, Weihnachten zu feiern 

und zu verstehen, mindestens ebenso wichtig wie die theoretische Frage nach der 

angemessenen Hermeneutik des Konzils. Was also heisst es, 50 Jahre danach, im Geist 

dieses Konzils Weihnachten zu feiern? 

Zunächst: Es wäre keinem Konzilsvater oder Konzilstheologen in den Sinn ge-kommen zu 

sagen, die Kirche feiere nach dem Konzil ein neues Weihnachten. Sie feiert das selbe Fest 

und meditiert das selbe Geheimnis wie seit jeher. Der grosse, allmächtige und ewige Gott 

geht ein in die Gestalt eines kleinen, verletzlichen und bedrohten Kindes. Der unendlich 



ferne Gott kommt uns menschlich nahe, näher als wir selbst uns sind. Jene, die 

Weihnachten feiern, besingen die selbe stille, heilige Nacht wie seit 2000 Jahren. Sie 

hören den Friedensgruss der Engel, auch in Zeiten der Gewalt. Sie halten Ausschau nach 

dem Stern der Erlösung, mitten in der dunkeln, kalten Nacht. Und sie kommen mit all 

ihren Mühseligkeiten und mit all dem, was das Leben kostbar macht zur Krippe – wie die 

Hirten vom Feld und die Weisen aus dem Orient. 

(Daniel Kosch; vgl. Daniel Kosch: Weihnachten – 50 Jahre nach dem Zweiten 

Vatikanischen Konzil. In: SKZ 180 [2012] 827–829) 

 

 

27.12.2012 (Weiteres) 

Muttersprachlicher Glaube 

Serie: Weihnachten – 50 Jahre nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil (2) 

Das Konzil hat die Liturgie reformiert. Das ist weit mehr als «Kosmetik», denn ein 

altkirchliches Wort sagt: «Lex orandi – lex credendi». Sage mir, wie du betest – und ich 

sage dir, wie du glaubst. Liturgie in der Muttersprache: deutsch, chineisch, kroatisch oder 

in einer der unzähligen afrikanischen Sprachen, heisst: Der Glaube kommt nicht von 

Aussen, er kommt nicht von fern – er kommt aus meinem Denken, meinem Empfinden, 

meinem Reden und meinem Stammeln. Maria wiegte das Jesuskind mit aramäischen 

Liedern in den Schlaf – und ein afrikanisches Kind darf sich die Mutter Gottes als 

schwarze Frau vorstellen, die das Schlaflied in seiner Muttersprache singt. 

Zugleich hat das Konzil in der Liturgiereform «den Tisch des Wortes reicher gedeckt», wie 

es sagt. Zwar feiert die Kirche auch nach dem Konzil «alle Jahre wieder» Weihnachten. 

Aber nicht mehr mit den ewiggleichen biblischen Lesungen, sondern mit einem viel 

grösseren Reichtum an Texten aus der Bibel Israels, aus den Evangelien und den Briefen 

des Neuen Testaments. Das Geheimnis von Weihnachten wird vielstimmig. Der 

Evangelist Lukas stellt Maria ins Zentrum, Matthäus richtet den Blick auf Josef, Markus 

lässt direkt den erwachsenen Jesus die Bühne betreten und der Evangelist Johannes 

meditiert das «fleischgewordene Wort». Es ist «würdig und recht, geziemend und 

heilsam» wie es in den Präfationen heisst, ganz unterschiedliche Sichtweisen auf 

Weihnachten zu haben – und dennoch eine Bibel, eine Kirche, einen Glauben zu teilen. 

Und schliesslich hat das Konzil betont, dass alle Gläubigen Anteil am 

Verkündigungsauftrag der Kirche haben, was in unseren Breitengraden dazu geführt hat, 

dass auch Laien die Liturgie mitgestalten und predigen dürfen. Nicht mehr nur zölibatäre 

Männer erläutern in der Mitternachtsmesse das Geheimnis der Geburt, sondern auch 

Mütter, die ihre Kinder unter Schmerzen zur Welt gebracht haben, und Väter, die wie 

Josef konstatieren, dass da zwischen Mutter und Kind etwas vom Geist Gottes Gewirktes 

lebt, zu dem sie keinen so unmittelbaren Zugang haben. 

(Daniel Kosch; vgl. Daniel Kosch: Weihnachten – 50 Jahre nach dem Zweiten 

Vatikanischen Konzil. In: SKZ 180 [2012] 827–829) 

 

 

28.12.2012 

Weihnächtliche Qualität der Bibel 

Serie: Weihnachten – 50 Jahre nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil (3) 

Das Konzil hat neben der Liturgie auch den Zugang zur Bibel tiefgreifend erneuert. Die 

Bibel ist keine Sammlung von unfehlbaren Gotteswahrheiten und schon gar kein 

Steinbruch, aus dem man herausnimmt, was nötig ist, um die Dogmen und die 

Morallehre der Kirche zu begründen oder zu illustrieren. Die Heilige Schrift ist ein 



«Gespräch» Gottes mit den Menschen. Ja das Konzil hält ausdrücklich fest, dass die Bibel 

weihnächtliche Qualitäten hat: In der Heiligen Schrift offenbart sich, wie Gott sich auf die 

Menschen einlässt. «damit wir die unsagbare Menschenfreundlichkeit Gottes 

kennenlernen». «Denn Gottes Worte, durch Menschenzunge formuliert, sind 

menschlicher Rede ähnlich geworden, wie einst des ewigen Vaters Wort durch die 

Annahme menschlich-schwachen Fleisches den Menschen ähnlich geworden ist» (DV 13). 

Als Gotteswort in Menschenwort ist die Bibel zeitbedingt – und verwendet höchst 

unterschiedliche Formen und Gattungen der Rede und des Schreibens. Sie ist in dem 

Geist auszulegen, in dem sie verfasst wurde. Glaubenserzählungen sind keine 

Tatsachenberichte – und wer die Geburt Jesu «aus der Jungfrau Maria» verstehen will, 

soll nicht gynäkologische Bücher studieren sondern fragen, was die Bibel und die 

damaligen Kulturen für Werte und Qualitäten mit «Jungfräulichkeit» verbanden. Wer die 

Bibel liest, darf seine Vernunft gebrauchen, soll kritisch fragen und die Ergebnisse 

historischer und literarischer Forschung zur Kenntnis nehmen. Das Buch der Bücher und 

damit auch die Deutungshoheit über die biblischen Weihnachtgeschichten gehört nicht 

dem Klerus, sondern steht allen weit offen. Die Botschaft von Weihnachten prägt seit 

dem Konzil auch das Bibelverständnis: Das menschliche, das historische, das 

zeitbedingte, das alltägliche macht weder Jesus, noch die Bibel, noch unser eigenes 

Leben weniger göttlich. Im Gegenteil gilt: Je menschlicher, desto göttlicher – je 

göttlicher, desto menschenfreundlicher. 

(Daniel Kosch; vgl. Daniel Kosch: Weihnachten – 50 Jahre nach dem Zweiten 

Vatikanischen Konzil. In: SKZ 180 [2012] 827–829) 

 

 

29.12.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Bischöflicher Neujahrsgruss 

«Die Siegel des verflossenen Jahres sind gelöst. Wir wissen, was es uns gebracht hat: 

Gottes Fügungen und Gottes Gnaden- und Segensgeschenke, die Vatergüte Gottes, die 

Erlöserliebe seines menschgewordenen Sohnes, das liebende Walten des göttlichen 

Geistes. […] 

Geöffnet hat uns das Jahresende die Siegel, mit denen das grosse Weltereignis des II. 

Vatikanischen Konzils verschlossen vor uns lag. Mit Beendigung der ersten Session haben 

die Beratungen bereits eine beachtenswerte Höhe erreicht, und wir freuen uns schon 

jetzt über die Beachtung und Ehrung, die das Konzil und die Kirche nicht nur unter den 

getrennten Mitchristen, sondern in der laisierten und technisierten Welt gefunden hat, 

über die Glaubenstreue und Liebe, von der die Bischöfe aller Sprachen und Nationen der 

ganzen Welt, in nie dagewesener Vollzahl zu Feiern und Beratungen vereint, erfüllt 

waren. Gottes Walten über dem Konzil hat sich bereits geoffenbart. Mit dem Dank des 

Heiligen Vaters an Gott, für das Walten des Heiligen Geistes, möge sich der Dank der 

ganzen Kirche, aller Pfarrgemeinden und Gläubigen verbinden». 

(+ Franziskus, Bischof von Basel und Lugano. In: SKZ 130 [1962] 627; ufw) 

 

 

30.12.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein Wegbereiter des ökumenischen Dialogs zur ersten Konzilsperiode 

Am 30.12.1962 blickte Edmund Schlink (1903-1984), im Auftrag der Evangelischen 

Kirche in Deutschland (EKD) Beobachter beim Zweiten Vatikanischen Konzil, in einem 

Rundfunkvortrag in «Echo der Zeit» und später im Norddeutschen Rundfunk auf die erste 

Sitzungsperiode des Konzils zurück. Schlink war Professor für Dogmatik an der 



Theologischen Fakultät der Universität Heidelberg – einer der Wegbereiter des 

ökumenischen Dialogs. Auch wenn zur Zeit dieser Rückblicke sich die Entscheidungen des 

Konzils noch nicht klar abzeichneten, macht Schlink «sechs methodische Gesichtspunkte» 

namhaft, die für die ökumenische Aufgabe des Konzils leitend sein würden. 

1. «tritt die römische Kirche in diesem Konzil nicht, wie bei den Einladungen zum ersten 

Vatikanischen Konzil, mit Forderungen an die anderen Kirchen heran, sondern sie berät 

die Forderungen, die sie an sich selbst zur eigenen Erneuerung und zum rechten Dienst 

an der Welt stellen muss. Dieser Einstellung entspricht der Ruf zur Busse, mit dem der 

Papst das Konzil eingeleitet hat». 

2. Zwar findet das «Konzil als internes Konzil der römischen Kirche statt [...], ohne dass 

Vertreter anderer Kirchen in ihm Sitz und Stimme haben»; dennoch schaut sich das 

Konzil durch die Einladung von Beobachtern aus anderen Kirchen stets auch von aussen 

an und bemüht sich, die anderen Kirchen recht zu verstehen und von ihnen recht 

verstanden zu werden. 

3. Das Konzil will «eine neue Gestalt der Aussage», eine pastorale Redeweise, «die den 

heutigen Menschen unmittelbar anspricht». Es reflektiert die Unterschiede in den Denk- 

und Aussageformen, so dass deutlich wird, dass unterschiedliche Lehraussagen nicht 

notwendig Unterschiede im Glauben anzeigen. 

4. Schlink erwähnt die «deutliche Tendenz [...], die Uniformität der römischen Kirche zu 

öffnen in Richtung auf die Mannigfaltigkeit des kirchlichen Lebens hin». Deutliches 

Zeichen dafür ist die Vielfalt der liturgischen Ordnungen der Messe, mit der jede 

Konzilssitzung beginnt. 

5. Schlink sieht «eine deutliche Bewegung von dem kurialen Zentralismus in Richtung auf 

eine gemeinsame Verantwortung der Bischöfe für die Gesamtkirche». 

6. Wichtig ist für Schlink die Erklärung, dass das Konzil kein neues Dogma schaffen will, 

das als solches «einen allgemein verpflichtenden Anspruch erhebt und jeden, der sich 

diesem Anspruch nicht unterwirft, aus der Gemeinschaft der Kirche ausschliesst». 

So erwartet Schlink gespannt und verhalten hoffnungsvoll die weitere Arbeit des Konzils. 

(Theo Dieter; Zitate aus: E. Schlink: Themen des zweiten vatikanischen Konzils in 

evangelischer Sicht. In: Kerygma und Dogma 9 [1963] 167-193) 

 

 

31.12.2012 (Heute vor 50 Jahren) 

Ein neues Schema über die Wirksamkeit der Kirche in der menschlichen 

Gesellschaft? 

Am letzten Tag des Jahres 1962 schreibt der Essener Bischof Hengsbach an Kardinal 

Döpfner und teilt ihm den in der Kommission für das Laienapostolat erwachten Gedanken 

eines neuen Schemas «Über die wirksame Präsenz der Kirche in der menschlichen 

Gesellschaft und der Gemeinschaft der Völker» mit. In einer inhaltlichen Skizze des 

möglichen Aufbaus folgen auf eine Einleitung Ausführungen über die «Kirche in Familie 

und Erziehung», über die «Wirksamkeit der Kirche in der Ordnung von Wirtschaft und 

Gesellschaft», über die «Wirksamkeit der Kirche in der Kultur» und die «Wirksamkeit der 

Kirche in Staat und Völkergemeinschaft». Hengsbach bittet Döpfner um seine 

Einschätzung zu diesem Schema, das nicht im eigentlichen Sinn neu sei, sondern eher 

die Zusammenfassung verschiedener Vorlagen. Darum ist er auch zuversichtlich, dass ein 

Entwurf bis März fertig sein könnte. Dieser Keim der späteren Pastoralkonstitution 

Gaudium et spes wird noch Jahre benötigen, bis er aufgegangen sein wird … 

(emf) 

 


