Blogbeitrage Archiv 2012

6.7.2012

NzZz, 29. Oktober 1958: Wahl Kardinal Roncallis zum Papst

«Rom, 28. Okt. ag (AFP) Zum Nachfolger Papst Pius' XII. ist Kardinal Angelo Roncalli,
Patriarch von Venedig, gewahlt worden. Er hat den Namen Johannes XXIII.
angenommen. [...] Friher als an den vorangegangenen Tagen stieg heute Nachmittag
aus dem Kamin der Sixtinischen Kapelle der Rauch auf. Nach einigen Augenblicken des
Zweifels machte den Zuschauern das gleichmassige Weiss klar, dass die Papstwahl
zustande gekommen war. [...] Alle Blicke richteten sich auf die Benediktionsaula, von der
aus der rangalteste Kardinaldiakon den Namen des neuen Pontifex bekanntgeben sollte.
Nach einer Stunde des Wartens, um 18 Uhr 15, 6ffnete sich die Tur. Kardinal[ protodiakon
Nicola] Canali trat auf den Balkon und verkiindete die frohe Botschaft: der Gewahlte ist
der Patriarch von Venedig, Kardinal Roncalli. Er hat sich den Namen Johannes XXIII.
zugelegt. [...] Der neue Papst ist 77 Jahre alt. Mit der Wahl Kardinal Roncallis hat die
Tendenz die Oberhand gewonnen, die einem Papa di transizione den Vorzug gab. Ohne
einer bestimmten Gruppe zugerechnet werden zu koénnen, galt Kardinal Roncalli im
allgemeinen als Reprasentant einer gemassigten Richtung».

(NzZz, 29. Oktober 1958; ufw)

7.7.2012

NZz, 29. Oktober 1958: Johannes XXIII. — ein Pontifikat des Uebergangs

«Mit der Wahl Kardinal Roncallis, des Patriarchen von Venedig, zum Nachfolger Pius' XII.
ist die mehr als, drei Jahrhunderte alte Tradition der Berufung des Papstes aus den
Reihen der italienischen Kirchenflirsten gewahrt worden. Diese gewohnheitsrechtliche
Ueberlieferung, die bei der starkeren Betonung des universellen Charakters der
katholischen Kirche und nach der wahrend des letzten Pontifikats vollzogenen
Internationalisierung des Kardinalskollegiums nicht mehr als eine Selbstverstandlichkeit
erscheint, ist in dieser Sedisvakanz zum erstenmal seit langer Zeit ernsthaft in Frage
gestellt worden. [...] Aber dennoch ist es — nicht im Interesse der Erhaltung eines sterilen
Status quo, sondern im hdheren Sinne fruchtbarer Kontinuitat — wichtig und auch fir die
Gemeinschaft der freien Vélker im weitesten Bereich wertvoll, dass in dem Zeitpunkt, in
dem die aus dem fast zwei Jahrzehnte dauernden Pontifikat Pius' XII. stammenden
Probleme und Aufgaben nach einer Lésung verlangen, dank der Persdnlichkeit Johannes'
XXIII. die Verankerung des Papsttums in Italien gesichert und damit ein Element der
Stabilitat gewahrleistet ist. [...] Einmal wird der Tag kommen, an dem das ehrwiirdige
Gewohnheitsrecht auch bei der Papstwahl einer konsequenten Anwendung des Prinzips
der Universalitat der Katholischen Kirche untergeordnet werden wird: Ein deutlicher
Ansatz und sogar eine organisatorische Basis flr eine solche Verwirklichung des
universellen Prinzips war mit dem Uebergewicht der Nichtitaliener Uber die italienischen
Kardindle im Heiligen Kollegium bereits vorhanden. [...] In Wirklichkeit hat im Konklave
allgemein der Wunsch nach einer Uebergangslésung die Oberhand gewonnen und mit der
Wahl Kardinal Roncallis zur Installierung eines Papa di transizione im Vatikan geftihrt».
(NZz, 29. Oktober 1958, Blatt 5: Johannes XXIII. — ein Pontifikat des Uebergangs; ufw)



8.7.2012

Die Konzilsankiindigung am 25. Januar 1959

«Ehrwiirdige Brider und geliebte S6hne! Zitternd vor Bewegung und doch mit demiitiger
Entschlossenheit unterbreiten wir euch den Vorschlag einer doppelten feierlichen
Veranstaltung: einer Didzesansynode fiir Rom und eines Okumenischen Konzils fiir die
Weltkirche».

Mit diesen Worten kiindigte Papst Johannes XXIII. am 25. Januar 1959 vor den zum
Abschluss der Gebetsoktav fir die Einheit der Christen in St. Paul vor den Mauern
versammelten Kardinadlen das II. Vatikanische Konzil an.

Er dusserte die Bitte um Gebet flir «einen guten Anfang, eine erfolgreiche Durchfiihrung
und ein glickliches Ergebnis dieser Vorhaben, was schwere Arbeit flir die Erleuchtung,
die Erbauung und die Freude der Christen bedeuten wird, und eine freundliche und
neuerliche Einladung an unsere Brider der getrennten christlichen Kirchen, mit uns an
diesem Festmahl der Gnade und Briderlichkeit teilzunehmen, auf das so viele Seelen in
jedem Winkel der Welt hoffen».

(zit. gemdéss dem Wortlaut der vorgetragenen Fassung nach He 409, emf)

9.7.2012

Wie kann er es wagen?

«Wie kann er es wagen, nach einhundert Jahren und nur drei Monate nach seiner Wahl,
ein  Konzil einzuberufen? Papst Johannes ist vorschnell und impulsiv. Seine
Unerfahrenheit und sein Mangel an Bildung fihrten ihn zu diesem Schritt, zu diesem
Paradoxon. Ein Ereignis wie dieses wird seine ohnehin schon schwache Gesundheit
ruinieren und das ganze Gebdude seiner angeblichen moralischen und theologischen
Tugenden zusammenstirzen lassen». So aussert sich Giacomo Kardinal Lercaro,
Erzbischof von Bologna, zur Konzilsankiindigung. Er wird sich als einer der
engagiertesten Konzilsvater erweisen ...

(zit. nach He 412; emf)

10.7.2012

«Ereignisse von allergrosster Bedeutung»

Die Konzilsankiindigung - verbunden mit der Anklindigung einer Didzesansynode der
Stadt Rom und einer Modernisierung des Kirchenrechtes - wird in der
Herderkorrespondenz (13 [1958/59] 272f) in der Fassung des Osservatore Romano
wiedergegeben. Der lateinische Text, den Papst Johannes XXIII. verlesen habe, sei nicht
dffentlich bekannt gegeben worden und werde es wohl nicht werden. Die Uberraschung
spiegelt sich in der Kommentierung deutlich wieder: «Jedermann spirt, dass es sich hier
um Ereignisse von allergrésster Bedeutung handelt. Alle drei Ankiindigungen sind eine
grosse Uberraschung fiir die Welt, fur die Glaubigen der katholischen Kirche und auch fiir
vatikanische Kreise gewesen».

Die Einberufung einer rémischen Didézesansynode wird als Novum angesehen, und als
Signal, dass der Papst sein Amt als Bischof von Rom wieder «so konkret auszuliben
begann, wie es seit den unseligen Ereignissen von 1870, als Pius IX. sich aus Protest
gegen die Einverleibung Roms in den jungen italienischen Nationalstaat in die freiwillige
Gefangenschaft des Vatikans einschloss, kein Papst mehr getan hat». Diese Synode habe
rechtliche Konsequenzen zwar nur fiir die Diézese Rom, kénne aber «beispielgebend fir
strukturelle Anderungen auch in anderen Diézesen wirken».



Die grosste Aufmerksamkeit zieht aber natirlich die Ankiindigung des Konzils auf sich:
«Am wichtigsten und fir die ganze Welt am erregendsten ist .. zweifellos die
Ankindigung des Konzils der Gesamtkirche mit der besonderen Bestimmung, dass es
eine Einladung an die getrennten Gemeinschaften sein soll, die Einheit zu suchen».
(Eva-Maria Faber; vgl. HerKorr 13 [1958/59] 272f)

11.7.2012

NZZ, 14. Februar 1959: Ein neuer Stil im Vatikan

«Rom, im Februar

Die Ankindigung des papstlichen Vorhabens, in nachster Zeit ein Allgemeines
Oekumenisches Konzil einzuberufen, hat in der ganzen Welt ihr Echo gefunden -
besonders aber in Rom selbst, wo man von Mannern der Kirche hort, wie sehr der
unerwartete und kihne Vorstoss mit dem tatkraftigen Geist der Erneuerung
Ubereinstimmt, den Johannes XXIII. im ersten Vierteljahr seines Pontifikats an den Tag
gelegt hat. Ein neuer Wind weht im Vatikan. Schon heute sucht man die Bezeichnung filr
den besonderen Stil des Papstes - so, wie man vom grossen Stil Leos XIII. sprach. Was
da zunachst in die Augen fallt, ist seine tiefe Menschlichkeit — wie er ohne allen dusseren
Pomp das Krankenlager eines alten Priesters aufsucht, die Spitaler, Asyle und
Gefangnisse Roms besichtigt, den Vatikan im unbegleiteten Wagen verlasst, die
Formalitdten an den Audienzen so sehr wie mdglich einschrénkt, in Sankt Peter Messen
liest, zu denen man keine Eintrittskarten braucht. Die Rdmer sehen in ihm einen Mann
ihrer eigenen Art, und er liebt es, sich einen demiitigen Sohn des Volkes zu nennen.
Wichtiger noch sind die Anstrengungen, die der Papst unternommen hat, um die Kurie zu
erneuern. Die letzte innere Reorganisation wurde im Jahr 1908 durchgefiihrt. An der
Spitze der Dikasterien und obersten Gerichte der Kirche standen in letzter Zeit oft
Kardindle, die Alter oder Krankheit daran hinderte, ihre leitenden Funktionen wirksam
auszuiben. Zudem blieben viele Aemter unbesetzt; es kam zu Kumulierungen, und der
bureaukratische Betrieb wurde noch schwerfélliger.

Johannes XXIII. hat sich sogleich ans Werk gemacht, um diese Misssténde zu beheben.
Er flllte alle Licken im Kardinalkollegium aus und erweiterte es noch lGber den seit 1586
geltenden Numerus clausus hinaus».

(NzZZ, 14. Februar 1959; ufw)

12.7.2012

«Niemand kann mir befehlen, dass meinem armen Gehirn unter solchen
Umstdnden etwas einfallt... »

Der Mainzer Kardinal Lehmann sagte einmal, die Geschichte des Einflusses Karl Rahners
auf das Konzil mulsse erst geschrieben werden. Das ist zwar inzwischen vielfach
geschehen, aber die Wirkung Rahners auf die Konzilsteilnehmer ist nicht immer leicht
aufzuspuiren. Deutlich tritt Rahners Einfluss auf den Wiener Kardinal Franz Kénig hervor.
Kénig war von Anfang an fest entschlossen, einen theologischen Berater (Peritus) nach
Rom mitzunehmen und hatte den damaligen Innsbrucker Dogmatiker Karl Rahner SJ
gewonnen. Es wird heute leicht vergessen, dass Rahner mitten in seiner umfangreichen
Tatigkeit als Professor in Innsbruck, als Seelsorger und als Herausgeber des bekannten
«Lexikons fir Theologie und Kirche» an Pfingsten 1962 ohne Vorwarnung unter eine
romische «Vorzensur» gestellt wird. Ausléser dirfte sein Vortrag auf dem Katholikentag
in Salzburg im Juni 1962 gewesen sein. In seiner typischen Ironie Gberlegt Rahner, ob er



unter anderem Namen weiterschreiben soll: «Ich habe wieder tolle Scherereien mit Rom.
[...] Ich hab [...] gedacht: dann heiss ich von jetzt an Vorgrimler, Metz, Darlap» (1).

Sein Brief an Koénig vom 12.07.1962 zeigt, wie sehr Rahner unter der Last seiner
Verantwortung leidet: «Wer von einem Zensor als so Verdachtiger gelesen wird, wird als
Angeklagter gelesen, der Zensor selbst hat Angst, er kdnne zu milde sein und etwas
durchlassen. [...] In einer solchen Situation kann ich nicht arbeiten. Es fallt mir einfach
nichts ein. Kurz: Niemand kann mir befehlen, dass meinem armen Gehirn unter solchen
Umstdnden etwas einfallt. [...] Ich weiss von Leuten wie Henri de Lubac und Yves Congar,
denen schon Ahnliches widerfuhr, wie sich solche scheinbar formaljuristisch harmlosen
Massnahmen in der Praxis auswirken. Ich erklare: es tut mir sehr leid, aber ich kann
unter diesen Umstanden nicht schreiben» (2).

Wie wir wissen, schreibt Rahner dann doch weiter, Johannes XIII. rehabiliert ihn kurz vor
Konzilsbeginn. Er wird zu einem der bedeutendsten Konzilstheologen.

(Christian Cebulj)

(1) Zitiert nach: Herbert Vorgrimler: Karl Rahner: Kleine Brieffolge aus der Konzilszeit
(II). In: Orientierung 48 (1984) 154f.

(2) Zzitiert nach: Aufbruch im Konzil. Karl Rahner und Kardinal Kénig. In: entschluss 43
(6/1988) 29.

13.7.2012

50 Jahre konziliare Erneuerung: Was war am Konzil neu?

«Wenn Sie mich also fragen, was am Konzil neu war, dann muss ich antworten: Das
Unerwartetste war seine Einberufung. Nach dem I. Vatikanischen Konzl und seiner Lehre
Uber den Primat und die Unfehlbarkeit des Papstes meinten viele, dass nun nie mehr ein
Konzil stattfinden misse; der Papst kénne alle hangigen Fragen in eigener Vollmacht
regeln. Die Konzilsanklindigung stiess deshalb in Rom auf grossen Widerstand. Man
versuchte, den Papst zu Uberreden, eine Synode fir das Bistum Rom sei vordringlicher
als ein allgemeines Konzil. Der Papst erwiderte: <Dann machen wir zuerst eine Synode
und dann das Konzil.> So wurde in aller Eile in Rom eine Diézesansynode vorbereitet und
abgehalten. Ein dickes Buch mit Synodenbeschliissen wurde in der Lateranbasilika
vorgelesen und dann veroéffentlicht. Heute ist es véllig vergessen. Aber der Weg war frei
flr das Konzil».

(Peter Henrici: 50 Jahre konziliare Erneuerung: Was war am Konzil neu? [= Kleine Texte
aus dem Kloster Reute Heft 1]. Bald Waldsee 2009, 5f; ufw)

14.7.2012

«Das drohende oder in Aussicht stehende Konzil»

Wenig euphorisch, sehr zurlickhaltend, ja skeptisch muss die Stimmung in Innsbruck
nach der Ankindigung des Konzils am 25. Januar 1959 gewesen sein. Auf welche
Zurickhaltung dieses Vorhaben stiess, kénnen wir einem Dokument entnehmen, das als
die erste offentliche Stellungnahme von Seiten Karl Rahners SJ zum Konzil gelten kann.
Es ist die maschinenschriftliche Fassung einer stenographierten Mitschrift einer
spontanen Wortmeldung P. Rahners aus den Kolloquien am Freitagabend.

P. Rahner pflegte in diesen Kolloquien, die unter dem Titel «Quaestiones quodlibetales»
berihmt geworden sind, zu spontanen Fragen der Studierenden und anderer
Anwesenden eine Antwort zu geben. Die erhaltenen Mitschriften sind deshalb so



spannend, weil sie bis heute ein Denken im Vollzug dokumentieren.

An jenem 20. Februar 1959 lautete die Frage: Was haben wir von dem drohenden oder in
Aussicht stehenden Konzil zu erwarten? Schon der Ton dieser Frage, wir wissen heute
nicht mehr, wer sie stellte, lasst kaum auf euphorische Aufbruchsstimmung schliessen.
Die Antwort Rahners entwickelte sich bedachtig, aber fiir sein weiteres Miihen um dieses
Konzil nicht untypische Weise. Drei Fragekreise wurden angegangen. Was hat es mit
diesen Ankiindigungen genauerhin auf sich? Was bedeutet in der Ankindigung
«Okumenisch»? Wie sollte ein Konzil nach dem Vaticanum I Uberhaupt arbeiten und in
welcher Weise konnen die anderen christlichen Kirchen und Gemeinschaften daran
teilnehmen? Abstimmen kdnnen sie natlrlich nicht, aber wie kénnen sie teilnehmen,
ohne dass sie zur blossen Dekoration werden? Werden sie Uberhaupt kommen? Dabei
erortert Rahner die dogmatische Bestimmung eines Konzils auch im Blick auf das Dogma
von 1870, sieht die immensen Schwierigkeiten in der Arbeitsweise, wenn Uber 2000
Bischéfe eingeladen werden, und sucht nach Lésungen.

In der dokumentierten Antwort, immerhin 4 Blatt in Maschinenschrift, kommt eine
typische Haltung Rahners in seiner Arbeit fir das Konzil zum Ausdruck: nach aussen die
Erwartungen dampfen und Ubersteigerte Erwartungen erst gar nicht aufkommen lassen,
nach innen aber mit allem Nachdruck und aller Offenheit fiir ein bestmdégliches Ergebnis
streiten.

(Roman Siebenrock)

15.7.2012

Wie dkumenisch wird das Konzil sein?

Die Einladung, die Papst Johannes XXIII. an die nichtkatholischen Christen der
getrennten Kirchen (erst in der nachtraglich veroffentlichen Version der
Konzilsankindigung wird das Wort «Kirchen» in «Gemeinschaften» verandert) gerichtet
hatte, I6st mancherlei Mutmassungen aus. Soll das «Okumenische» Konzil ein Konzil
unter voller Beteiligung anderer Konfessionen sein, oder ist es ein Okumenisches Konzil
im Sinne des Kirchenrechtes, also eine Versammlung der Bischéfe der ganzen rémisch-
katholischen Kirche? Werden nichtkatholische Christen Teilnehmende sein, oder Zuhdrer
und Beobachter?

Von orthodoxer Seite werden Beflirchtungen wach, dass eine Teilnahme am Konzil von
der vorausgehenden Unterwerfung unter den Papst abhdngen koénne - dies wird
entschieden zurlckgewiesen. Manche beflirchten auch, ein Scheitern der aufrichtigen
Intentionen Johannes' XXIII. kénnte die Beziehungen zwischen den Kirchen gar
verschlechtern, zumal wenn die rémische Kirche gewissermassen eine die bisherige
Okumene konkurrenzierende 6kumenische Dynamik initiieren wiirde. In positiver
Formulierung wird deswegen immer wieder erinnert und gewinscht, der Vatikan mdge
nicht Ubersehen, dass die nichtrdmischen Kirchen im Okumenischen Rat der Kirchen
bereits 6kumenisch engagiert sind. Mehrfach aufgenommen wird in diesem Sinne die
Erkldrung des Generalsekretédrs des ORK, Willem A. Visser't Hooft, vom 26. Januar 1959:
«Es hangt viel davon ab, auf welche Weise das Konzil einberufen wird und in welchem
Geist man an die Frage der christlichen Einheit herangeht. Die entscheidende Frage
lautet: Wie <6kumenisch> wird das Konzil in seiner Zusammensetzung und in seiner
geistlichen Ausrichtung sein?» (zit. HerKorr 13 [1958/59] 356).

(Eva-Maria Faber)



16.7.2012

Kardinal Dopfner iiber die 6kumenische Ausrichtung des Konzils

Julius Kardinal Dopfner, damals Bischof von Berlin, notiert im Juni/Juli 1959 als
mogliches 6kumenisches Anliegen des Konzils:

«Ware nicht im Anschluss an diese Kapitel Gber die Kirche zu Uberlegen, ob nicht das
Konzil eine Botschaft an die von der katholischen Kirche getrennten Christen richten
sollte, in der bei aller Klarheit Gber die einzigartige Stellung der katholischen Kirche
starker, als es bisher in kirchlichen Dokumenten geschah, ein bussfertiges Wort gesagt
wirde Uber die historische Mitschuld von Hirten und Gliedern der Kirche an den
verschiedenen Spaltungen und lber das Bemihen des Konzil, durch seine Arbeit den
Weg zu bereiten fir die Wiedervereinigung?»

(D6 70; emf)

17.7.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Karl Rahner: Die Kirche soll kein «<Nachtwadachterstaat» werden

Es fiel den romischen Autoritaten, die im Sommer 1962 das Konzil vorbereiteten,
offensichtlich nicht leicht, die moderne, weltanschaulich pluralistische Demokratie zu
akzeptieren. Auch die Bischofe, die mit den ersten Konzilsvorlagen unzufrieden waren,
mussten sich erst ein Herz fassen, um «Rom» zu widersprechen. Nun war bei Johannes
XXIII. der seltene Fall gegeben, dass man mit grosser Liebe und Hochachtung an ihm
hangen konnte und dennoch nicht alles, was von ihm und aus seiner Umgebung kam, flr
den letzten Schluss der Weisheit halten musste. Er war, wie sich spater zeigte, auf der
Seite derjenigen, die die starke und zukunftsmachtige Seite von Christentum und Kirche
aufzeigen und nicht dem Vergangenen nachtrauern wollten.

Karl Rahner, der trotz der Demiitigungen durch die rémische Vorzensur als Gutachter fir
Kardinal Kénig weiterarbeitete, ging es bei all diesen Fragen um nicht weniger als um das
Uberleben des Christentums unter den neuen gesellschaftlichen Bedingungen.

Am 17. Juli 1962 schickte er einen 10-seitigen Brief an Konig, der meist in lateinischer
Sprache verfasst war und die birgerliche Gesellschaft und die Freiheit zum Thema hat,
dabei aber auch als Kommentar zum Verhaltnis von kirchlicher Autoritat und Gehorsam
verstanden werden darf:

«Der Zweck der burgerlichen Gesellschaft ist mit Sicherheit nicht so beschaffen, dass er
bereits verwirklicht wére, wenn die Birger ein ruhiges und beruhigtes Leben flihren
kdnnen. Das Wesen der birgerlichen Gesellschaft derart zu beschranken, hiesse aus ihr
eine bilrgerliche Gesellschaft zu machen, die schon im 19. Jahrhundert als
<Nachtwachterstaat> verspottet wurde».

(Reizvoll klingt das auch im lateinischen Original: «Natura societatis civilis ita restricta
faceret societatem civilem talem societatem quae in saeculo XIX. illudebatur tamquam
<Nachtwéchterstaat>».)

(Christian Cebulj; vgl. entschluss 43 [6/1988] 31)

18.7.2012
NZZ 24. November 1961: Das Konzil und die Einheit der Christen. Kardinal Bea
in Ziirich
Ein rdmischer Kardinal spricht o6ffentlich in Zirich. Nicht nur in irgendeiner der
zahlreichen katholischen Kirchen unserer Stadt, sondern im Uberfiillten Grossen Saal des
Kongresshauses vor einem keineswegs nur aus Katholiken bestehenden, sondern stark



mit Protestanten und sogar offiziellen Vertretern der reformierten Landeskirche
durchsetzten Publikum. Das ist ein Novum. Man muss schon in die Anfange der
Reformationszeit um 1520 herum zurlickgehen, um zum letzten offiziellen Besuch eines
Kardinals in unserer Stadt zu gelangen. Damals weilte Matthdus Schiner, einer der
wenigen Schweizer, die zur Wirde des kirchlichen Purpurs aufgestiegen sind - in den
nachsten Wochen soll, bestem Vernehmen nach, endlich wieder ein Schweizer in der
Person des friheren Einsiedler Abtes und jetzigen benediktinischen Ordensprimas Benno
Gut zu dieser Wiirde gelangen -, oftmals in Zlrich. Zweck des damaligen Besuches war,
die Zircher noch einmal zum Abschluss eines Soldblindnisses mit dem Papst zu
Uberreden.

Wie ganz anders ist der Zweck des heutigen Besuches! Er galt dem grossen Anliegen der
Einigung der Christenheit, dem Anliegen, das als machtige Sehnsucht und auch bereits
als organisierte Bewegung durch unser Jahrhundert geht. Von ihr wird auch die romisch-
katholische Kirche nach einer Periode betonter Reserve und sogar weitgehender
Ablehnung der 6kumenischen Bewegung von seiten der Kurie immer deutlicher erfasst.
(Peter Vogelsanger; ufw)

19.7.2012 (Weiteres)

Mit Vertrauen und Realismus dem Konzil entgegen.

Kardinal-Erzbischof Konig von Wien zum bevorstehenden Konzil

«Wir befinden uns bereits mitten in den Ferien. [...] Es gibt aber einen Ort [...], wo es
heuer im Sommer 1962 fiir niemanden einen Urlaub gibt, weil die Arbeit drangt und viele
Verpflichtungen noch immer anfallen. Das ist Rom - oder besser gesagt, der Vatikan -
wo mitten in der romischen Hitze die Vorbereitungsarbeiten fiir das vatikanische Konzil
ihrem Ende entgegengehen. [..] Man kann sagen, dass kaum ein Konzil so gut
vorbereitet wurde wie das kommende. Man kann sagen, dass wohl kein anderes Konzil
im Vorbereitungsstadium so sehr das Interesse der Weltéffentlichkeit erregt hat wie das
2. Vatikanische.

Was kann nun die Welt, die Christenheit, was kénnen die Katholiken von diesem Konzil
erwarten? [...] Ich moéchte darauf kurz antworten: mit Vertrauen und Realismus oder,
wenn ich ein Wortspiel gebrauchen darf, mit realistischem Vertrauen und mit
vertrauensvollem Realismus. Mit realistischem Vertrauen, das heisst, wir sollen sowohl
Uberschwengliche Erwartungen wie zu grosse Zaghaftigkeit meiden; mit
vertrauensvollem Realismus, das heisst, wir sollen uns auf die Wirklichkeit stlitzen, so
wie sie ist. Dazu gehort nicht zuletzt fir Katholiken auch das Vertrauen auf den Beistand
Gottes».

(Schweizerische Kirchenzeitung, 19. Juli 1962; ufw)

20.7.2012 (Weiteres)

Die kuriale Vorbereitung des Konzils

Ein Konzil muss vorbereitet werden. Das ist zwar eine Selbstverstandlichkeit, doch da es
dafir keine festen Regeln gibt, muss die Vorbereitung Schritt flir Schritt entwickelt
werden. Zwischen dem 26. Januar und dem 17. Mai 1959 werden intern einige Konzepte
zur Vorbereitung des Konzils entwickelt. Am Pfingstsonntag, 17. Mai 1959, wird eine Vor-
Vorbereitungskommission (Commissio antepraeparatoria) eingesetzt, deren Vorsitz nicht
- wie es nahegelegen hatte - dem Prafekten des Heiligen Offiziums, sondern Domenico
Kardinal Tardini von der Kongregation fur ausserordentliche kirchliche Angelegenheiten



und Kardinalstaatssekretar anvertraut wurde. Eine wichtige Rolle wird Mgr. Pericle Felici,
ein bis dahin eher unbekanntes Mitglied der Rota, Ubernehmen. Mitglieder der
Kommission sind Reprdsentanten der Kongregationen der vatikanischen Kurie, die Papst
Johannes XXIII. von Beginn an einbeziehen will, um ihre Opposition zu vermeiden.

Diese Vor-Vorbereitungskommission leitet die Befragung der Bischdofe ein. Die
eingehenden Antworten werden auf mehr als 1500 Seiten in einem an der Schultheologie
und am kanonischen Recht orientierten Conspectus geordnet und in einem Schlussbericht
auf 18 Seiten eher unzulanglich zusammengefasst. Damit werden die Voten der Bischoéfe
der ganzen Welt gegeniber den Voten der rémischen Universitdaten und Kongregationen
eher stiefmitterlich behandelt.

Mit dem Motu proprio Superno Dei nutu, datiert auf den Vorabend von Pfingsten, 5. Juni
1960, wird die eigentliche und zentrale Vorbereitungskommission (Commissio centralis
praeparatoria) eingesetzt, der weitere zehn Kommissionen, parallel zu den neun
Dikasterien und dem stiandigen Komitee der Kongresse flr das Laienapostolat,
zugeordnet werden. Die Vorsitzenden dieser Kommissionen sind weitgehend die
Prafekten der entsprechenden Kongregationen - obwohl Papst Johannes XXIII. betont,
das Konzil habe seine eigenen Strukturen und solle nicht mit den Funktionen der Kurie
vermengt werden.

(Eva-Maria Faber)

21.7.2012 (Weiteres)

Die Einladung nichtkatholischer Beobachter

Die Einladung Papst Johannes XXIII. an die «getrennten christlichen Kirchen» zur
Teilnahme am Konzil wird noch im Jahr 1959 - trotz Widerspruchs von manchen Seiten -
in Richtung der Teilnahme von Représentanten dieser Kirchen als Beobachter
konkretisiert. Ein Problem stellt jedoch die Tatsache dar, dass die katholische Kirche bis
dahin keine offiziellen Beobachter an den Okumenischen Rat der Kirchen gesandt hatte.
Gemass dem Prinzip der Gegenseitigkeit ist absehbar, dass dies auf evangelischer Seite
Vorbehalte gegen eine umgekehrte Entsendung von Beobachtern weckt. Als das
Sekretariat flr die Einheit der Christen sich anschickt, eine Einladung zur
Generalversammlung des ORK 1961 anzunehmen, wird es durch das Heilige Offizium
gestoppt. Augustin Kardinal Bea protestiert und weist darauf hin, dass dadurch die
Einladung nichtkatholischer Beobachter an das Konzil ins Leere laufen wirde. Mit dem
Kompromiss, dass an den ORK Beobachter entsandt werden, die aber nicht
vorbereitenden Konzilsgremien angehdéren dlrfen, wird der Weg in die Zukunft frei.

Ein am 23. Juni 1962 angenommenes Reglement flr die nichtkatholischen Beobachter
legt fest, dass diese zu offentlichen Sitzungen und allgemeinen Versammlungen ohne
Rede- und Stimmrecht zugelassen werden.

Zu dieser Zeit ist vor allem Jan Willebrands, der Sekretar des Sekretariates flr die
Einheit der Christen, schon auf Reisen, um in direkten Kontakten zu erkunden, welches
Interesse bei den anderen Kirchen an der Entsendung von Beobachtern besteht, und ggf.
eine Einladung auszusprechen.

(Eva-Maria Faber; vgl. Joseph A. Komonchak: Der Kampf fiir das Konzil wdhrend der
Vorbereitung [1960-1962]. In: A 1,189-401, 359-369)

22.7.2012 (Weiteres)
Ereignisse brauchen Zeit, bis sie bei den Menschen ankommen.



So ging es mir mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil. Ich vermute, erst gegen 1970
wurde mir voll bewusst, Zeitzeuge von etwas Einschneidendem und Epochemachendem
gewesen zu sein.

Physisch nahm ich das Konzil im Dezember 1964 wahr: Meine Frau und ich waren auf der
Hochzeitsreise in Rom. Wir besichtigten natiirlich auch den Petersdom. Und wir sahen die
riesige Holzkonstruktion, die errichtet worden war, damit die Konzilsvater sich
versammeln konnten.

Inhaltlich erinnere ich mich gut an den Tod Papst Pius XII. am 9. Oktober 1958. Ich
befand mich in Cambridge, um meine Englischkenntnisse zu vertiefen. Die englischen
Zeitungen brachten Uberdimensionierte Schlagzeilen. Der Tod eines Papstes wurde als
Sensation verkiindet.

Und dann, am 25. Oktober 1958, wurde Johannes XXIII. gewdhlt. Auch diesmal riesige
Lettern und Fotos. Fir mich als gut 19-jahrigen Protestanten war die Bedeutung dieser
Papstwahl véllig unklar. Allerdings, innerhalb weniger Monate wurde allgemein bewusst,
dass in Rom mindestens ein Stilwechsel stattfand. Der Papst sprach in seinen Reden
nicht mehr im Pluralis majestatis. Ganz schlicht sagte er einfach «ich». Wenn Bischofe
zur Privataudienz bei ihm erschienen, wollte er nicht, dass sie ihm die Flisse klssten.
Und besonders spektakular war der Grindonnerstag 1959: Johannes XXIII. fihrte die
offentliche Fusswaschung wieder ein. Er wusch zwolf Priesteramtskandidaten die Fisse
und kisste sie — in Erinnerung an Johannes 13. War das einfach eine Show, oder war es
ernst gemeint, lautete die Frage, die mir damals durch den Kopf ging.

Gut erinnern kann ich mich an die Konzilsankiindigung vom 25. Januar 1959. Ein
«dkumenisches» Konzil sollte abgehalten werden! Was war das? Besonders die sdkulare
und die protestantische Presse mussten lernen, dass es verschiedene Bedeutungen des
Wortes «6kumenisch» gibt. In der Weihnachtsgeschichte von Lukas 2 bedeutet
«Okumene» das rémische Kaiserreich rund ums Mittelmeer. Nach rémisch-katholischem
Sprachgebrauch war ein «dkumenisches Konzil» zundchst eine Versammlung aller
Bischofe dieses Reiches und heute eine Vollversammlung der rdémisch-katholischen
Bischofe aller Kontinente. Nicht-rémisch-katholische Personen gehdéren nicht dazu. Ein
«bkumenisches Konzil» ist also etwas anderes als die «6kumenische Bewegung», deren
Zentrale in Genf ist.

Umso epochemachender war dann allerdings, dass der Vatikan nicht-romisch-katholische
Experten als sogenannte «Beobachter» an die Versammlung einlud.

(Frank Jehle)

23.7.2012 (Weiteres)

Pladoyers fiir Begrenzung

Von Anfang an trieb Julius Kardinal Dépfner die Frage um, wie das Konzil die Fulle
maoglicher Themen wiirde bewaltigen kdnnen. Bereits im Juni/Juli 1959 notierte er:

«1. Ich bezweifele, ob es ratsam ist, Fragen der Angleichung des Kirchenrechtes, der
Liturgiereform usw., also disziplinédre Fragen, auf dem Konzil in extenso zu behandeln.
Das Konzil sollte einige Grundfragen kldren und Richtlinien fir die weitere Arbeit
festlegen. Die Bewaltigung dieser Einzelaufgaben sollte im Geiste eines Konziles
geschehen, also nicht nur durch rémische Dienststellen, sondern unter ausdriicklicher
Hinzuziehung von Vertretern des Episkopates und der Fachleute der Weltkirche. Bei den
heutigen Verkehrsverhaltnissen und Mdglichkeiten der Nachrichtenvermittlung kann dies
leicht geschehen. So kdnnen die einzelnen Fragen ruhig und ohne den Zeitdruck eines
Konzils der L6sung entgegengefiihrt werden.



2. Nach den Erfahrungen des Vaticanums, das im Stoff viel zu umfangreich war, ist eine
klare Begrenzung unerldsslich und ebenso eine Verfahrensordnung, die aus den damals
versplrten Schwierigkeiten lernt (z.B. Uberlange, unsachliche Diskussionsreden, weithin
verfehlte Geheimhaltung gegenliber der Presse) und zugleich die erprobten Methoden
und vielfachen Missbrauche des heutigen parlamentarischen Lebens berlicksichtigt.

Wie wird es Uberhaupt mdéglich sein, ein Konzil mit so vielen Bischéfen (2-30007)
sachgemass durchzufihren? Ware nicht trotz der Canones 223-224 eine Vertretung des
Weltepiskopates sinnvoll, die nach einem wohliberlegten Schlissel gewahlt und berufen
wird?» (D6 67f).

Wie recht Kardinal Dépfner mit seinen Uberlegungen hatte, zeigt sich, als Anfang 1962
ca. 75 Vorbereitungstexte vorliegen, die den «Eindruck einer grossen Masse von schlecht
geordnetem Material in sehr unterschiedlicher Qualitat» hervorrufen (Joseph A.
Komonchak, in: A 1,342). Umso mehr setzen sich auch andere Kardinale, so Léon Joseph
Suenens und Josef Frings, fur eine Reduktion des Materials ein (vgl. Su 65-68).
(Eva-Maria Faber).

24.7.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Offizielle Einladung zur Entsendung von Beobachtern an den dkumenischen
Patriarchen Athenagoras

Papst Johannes XXIII. grindete am 5. Juni 1960 das Sekretariat zur Férderung der
Einheit der Christen als Vorbereitungskommission fiir das Zweite Vatikanische Konzil und
Ubertrug dessen Leitung Augustin Kardinal Bea S] - eine Verstarkung der mit der
Konzilsankiindigung hervorgerufenen 6kumenischen Begeisterung. Das
Einheitssekretariat sprach sich am 15. Dezember 1960 fir die Einladung von
nichtkatholischen Beobachtern ans Konzil aus, womit sich Johannes XXIII. an
Weihnachten 1961 einverstanden erkldrte. In der ersten Jahreshalfte 1962 verhandelte
der Sekretar des Einheitssekretariats, Johannes Willebrands, mit verschiedenen Kirchen
und kirchlichen Gemeinschaften Uber die Entsendung von Beobachtern. Dabei aber
wurden die orthodoxen Kirchen eher vernachlassigt, was beim dkumenischen Patriarchen
Athenagoras zu Verargerung flhrte. Dazu kam das Faktum, dass zwischen den
verschiedenen orthodoxen Kirchen Spannungen herrschten, insbesondere zwischen
Moskau und Konstantinopel, angereichert durch die politischen Spannungen des Kalten
Krieges, wo lange nicht klar war, ob die russische orthodoxe Kirche eine Einladung
annehmen wirde. Am 24. Juli 1962 erging von Rom aus die offizielle Einladung an den
6kumenischen Patriarchen Athenagoras zur Entsendung von Beobachtern, am 2. Oktober
1962 schliesslich auch nach Moskau.

(Urban Fink-Wagner, vgl. A 1, S.359-369)

25.7.2012 (Weiteres)

Yves Congar: Frust der Konzilsvorbereitung -

oder: Ottaviani und die Gassen von Rom

Yves Congar ist frustriert. 1960 war der franzdsische Dominikaner noch zur grossen
Uberraschung vieler zusammen mit dem Jesuiten Henri de Lubac in die Theologische
Kommission der offiziellen Konzilsvorbereitung berufen worden. Zwei kirchenamtlich
gemassregelte Ordenstheologen in Rom: das war auch unter dem neuen Papst Johannes
nicht zu erwarten! Erwartungsgemass verliefen hingegen die von der rémischen Kurie
dominierten Vorbereitungsarbeiten: «Es gibt stets eine [...] Auslage im Schaufenster der



Kirche, und dahinter gibt es immer auch ein Lager. Die Auslage kiindigt Lubac an, das
Lager aber enthalt Gagnebet [= ein rémischer Schultheologe]» (Co 1,18).

Begonnen hatte das Unbehagen Congars spatestens am 14. November 1960 mit einer
Papstaudienz vor der ersten Zusammenkunft der Theologischen Kommission. Die
pompdse Inszenierung kam ihm vor wie eine «mittelmassige Oper». Auf dem Rickweg zu
seiner Unterkunft verlief Congar sich im Gewimmel der Gassen Roms. Ihm wurde
schlagartig bewusst, dass das Geschehen zuvor «nicht die geringste» Beziehung zu
dieser profanen Welt hat. Seine Schlussfolgerung lautete: «Es gibt einen Apparat der
Kirche, der ohne irgendeinen Kontakt zu den Menschen funktioniert» (Co 1,31).

Am nachsten Tag kam es zu einer Begegnung mit Kardinal Ottaviani, dem Prafekten des
HI. Offiziums. Dieser warf ihm vor, er bewege sich nicht genltigend «auf der Linie Roms».
Congar erinnert sich: «Ich antworte, dass [...] die Kirche weniger an sich selbst denken
musse. [...]. Der Kardinal: Die Kongregationen [...] tun nichts anderes als zu dienen [...].
Ich erwdhne meine gestrige Erfahrung: Was hat unsere (grossartige) Zeremonie mit den
vielen tapferen Leuten auf den heruntergekommenen Strassen gemeinsam, die ich
durchquert habe? Die Kirche ist fir die Menschen da [..]. Er: Das ist eine Frage der
Pastoral. Es gibt eine Kommission fir die Pastoral, die nach entsprechenden
Anpassungen zu suchen hat. Wir aber missen den Glauben vorlegen» (Co 1,37).

Diese zentrale Problemstellung des Konzils wurde erst mit der Pastoralkonstitution
hoéchstlehramtlich geklart: im Glauben durchdringen sich Dogma und Pastoral in
gleichstufiger Wechselseitigkeit. Es geht nicht um sekundare Anpassungen, sondern um
die Inkarnation des Wortes Gottes in der Welt von heute.

(Christian Bauer)

26.7.2012 (Weiteres)

«Mein ganzes Leben ist eine Vorbereitung auf diese Aufgabe gewesen».

Die Grindung des Sekretariates flir die Einheit der Christen verdankt sich dem
Zusammenspiel von vornehmlich drei Protagonisten: Papst Johannes XXIII. mit seiner
6kumenisch ausgerichteten Konzilsidee, P. Augustin Bea S] sowie Lorenz Jaeger,
Erzbischof von Paderborn und Griinder des Johann-Adam-Muhler-Instituts.

Augustin Bea (1881-1968), geboren in Riedbdhringen/D, wirkte seit 1924 in Rom, war
1930-1949 Rektor des Bibelinstituts, Beichtvater Pius XII. und Konsultor des Heiligen
Offiziums. Schon vor dem Konzil war er mit 6kumenischen Fragen befasst und stand im
Kontakt mit 6kumenisch gesinnten Personen, nicht zuletzt mit Erzbischof Lorenz Jaeger.
Dieser hatte nach der Ankiindigung des Konzils binnen kurzem ein Buch unter dem Titel
«Das dkumenische Konzil, die Kirche und die Christenheit» verfasst. Er war es auch, der
Augustin Bea das Konzept einer Kommission fur ékumenische Fragen zukommen liess,
das von Papst Johannes XXIII. gebilligt wurde. Am 5. Juni 1960 rief das Motu proprio
«Superno Dei nutu» das «Sekretariat zur Forderung der Einheit der Christen» ins Leben.
Seine Leitung wurde dem inzwischen zum Kardinal ernannten Bea anvertraut, der zu
diesem Zeitpunkt 79 Jahre alt war. Der lutherische Konzilsbeobachter Eduard Schlink sah
ihn in diesem Alter «mit jugendlicher Warme und Kraft eine ganze neue Aufgabe» in
Angriff nehmen. Eindricklich dusserte sich Bea selbst: «Mein ganzes Leben ist eine
Vorbereitung auf diese Aufgabe gewesen».

Das neue Gremium hatte als Sekretariat eine im Verhdltnis zu den anderen
vorbereitenden Kommissionen schwachere Stellung. Sebastian Tromp, Sekretdar der
Theologischen Kommission, vertrat gar die Auffassung, es handle sich nur um ein
Informationsbiro. Daflir nutzte Bea die Neuheit dieser Institution daflir, sich eine



internationale und vielseitige Mitarbeiterschar (darunter aus der Schweiz Francois
Charriére und Johannes Feiner) aufzubauen. Zudem trat er mit Entschiedenheit dafir ein,
dass das Sekretariat Texte, die der christlichen Einheit dienen, verfassen kénne, damit
sie dem Konzil vorgelegt wiirden. Kurz nach Konzilseré6ffnung, am 19.10.1962, erhob
Papst Johannes XXIII. das Sekretariat in den Rang einer Kommission und gab ihm
dadurch grésseres Gewicht.

(Eva-Maria Faber; vgl. Stjepan Schmidt: Augustin Bea. Der Kardinal der Einheit. Graz:
Styria, 1989, 975.983)

27.7.2012 (Weiteres)

NZZ 18. November 1961: Die Konzilvorbereitungen in Rom

I. C. Die Zentralkommission fiir die Vorbereitung des zweiten Konzils des Vatikans halt
gegenwartig ihre zweite Tagung ab. Bischéfe, Erzbischéfe, Patriarchen, Vorsteher
religiéser Orden, Kongregationen der rémischen Kurie, katholische Institute und
Universitaten und angesehene Theologen haben ihr an die 10 000 «Vorschlage» fir
Reformen und Aenderungen verschiedener Art zugestellt. Dieses ganze Material muss,
nachdem es von den zwdlf Sonderkommissionen behandelt und begutachtet worden ist,
von der Zentralkommission gepriift werden, die unter dem Vorsitz des Papstes steht. Der
Papst entscheidet in letzter Instanz, ob ein Problem auf die Tagesordnung des Konzils
gesetzt wird .oder nicht.

Die Verhandlungen sind streng geheim, doch sickern Indiskretionen Uber ihren Verlauf
durch. Man weiss, dass die Zentralkommission sieh unter anderem bereits mit der Frage
beschaftigt hat, ob Beobachter nichtkatholischer christlicher Kirchen zu dem Konzil
eingeladen werden sollen. Die Kardindle Agostino Bea und Amleto Cicognani treten
entschieden fir die Einladung solcher Beobachter ein; Kardinal Ottaviani dagegen
widersetzt sich ihr mit Nachdruck. (...) Die Anwesenheit von «Bridern, die sich von uns
getrennt haben», wiirde einen stérenden Einfluss auf die Verhandlungen austiben. Trotz
aller seiner Beredsamkeit stimmte die Mehrheit der Mitglieder der Zentralkommission flr
die Entsendung von Einladungen. (...)

Gewisse Reformvorschldage, mit denen die Zentralkommission sich zu befassen haben
wird, werden, wie die gleichen romischen Kreise sagen, Veranlassung zu lebhafter
Auseinandersetzung geben. Es ist daran zu erinnern, dass innerhalb der rémischen Kurie
nach wie vor zwei Richtungen einander gegeniberstehen: Eine statische, konservative,
die grundsatzlich jede Aenderung ablehnt, und eine andere, die eine Anpassung der
Methoden der Kirche an die neue Zeit .beflirwortet.

(NzZz, 18. November 1961: Die Konzilvorbereitungen in Rom; ufw)

28.7.2012 (Weiteres)

NZZ 31. Januar 1962: Vor dem Vatikanischen Konzil.

Der Vorstoss von Pater Lombardi

«(epd.) Der Jesuit Riccardo Lombardi, Grinder der <Bewegung flr eine bessere Welt>
und bekannter Kanzelredner, hat in einem <Das Konzil> betitelten Buch Vorschlage fiir
das bevorstehende Konzil gemacht. Er fordert darin eine Reform durch eine besondere
<Einheits-Aszetik> aller Glieder der Kirche sowie eine Papstwahl auf breiterer und
allgemeinerer Grundlage. So sollte nicht von vornherein die Moéglichkeit ausgeschlossen
sein, eine Persdnlichkeit mit der Tiara zu krénen, die nicht dem Kardinalskollegium
angehort. Die Kurie sollte nicht nur administrativ, sondern auch integrierend und



orientierend zutage treten. Aemter sollten nur an die daflir geeignetsten Persdnlichkeiten
vergeben werden, die innerhalb der gesamten Kirche auszuwdahlen sind. [...] Im weiteren
verlangte er die Verurteilung jeglichen Karrierestrebens in der Kurie und in der
Hierarchie, absolute Unabhangigkeit von jedem erworbenen Recht bei Beférderungen, die
Freiheit, jedes Mitglied der Kirche [richtig ware wohl: Kurie] <an die Peripherie der
Kirche> zuriickzuschicken, sobald seine Dienste in der Zentralverwaltung nicht mehr
bendtigt werden. [...]

In einer <Betrachtung zum Tage> kam der Sprecher von Radio Vatikani auf das Buch von
Pater Lombardi zu sprechen und bezeichnete es als <inopportun>. Es sei lobenswert,
wenn man sich um das Konzil kiimmere, aber nur unter der Voraussetzung, dass dies mit
der noétigen Vorsicht und Zuriickhaltung geschehe und dass man sich bewusst bleibe,
dass die Hierarchie die Verantwortung trage. [...]

Nun weiss die katholische Nachrichtenagentur KNA zu berichten, dass Pater Lombardi
sich dem negativen Urteil des <Osservatore Romano> Uber sein Buch und die darin
enthaltenen Vorschldge fiir eine Reform der Kurie unterworfen habe».

(NZz, 31. Januar 1962: Vor dem Vatikanischen Konzil. Der Vorstoss von Pater Lombardi;
ufw)

29.7.2012

Freiheit der Aussprache und Austausch

Am 24. April 1961 teilt Lorenz Kardinal Jager seinem Berliner Amtsbruder Julius Kardinal
Doépfner mit, was er von Augustin Bea Uber die Arbeit in den Vorbereitungskommissionen
erfahren hatte: «Man hoért ... Klagen Uber die Behinderung der freien Aussprache in der
theologischen Kommission und neuerdings auch in der Commissio Liturgica bei der
Diskussion Uber die Verwendung der Muttersprache in der Liturgie» (D6 145). Bereits am
13. April 1961 hatte Lorenz Kardinal Jager Kritik an der Arbeitsweise der Theologischen
Kommission gelibt, «die die Arbeitsweise des HIl. Offiziums weithin auf die Kommission
Ubertragt und dadurch den Verkehr sehr erschwert. Eine gréssere Offenheit und mehr
Erfahrungsaustausch mit den anderen Kommissionen wéare sehr wiinschenswert, da
weder ein besonderer Gnadenbeistand noch auch die Unfehlbarkeit dem HI. Offizium und
der theologischen Kommission vom Herrn zugesichert worden sind» (D& 138).

In den Notizen Dépfners fir eine Audienz bei Papst Johannes XXIII. am 6. Mai 1961 ist
ein Absatz Uber die Freiheit der Aussprache eingeklammert und somit wohl nicht
vorgetragen worden. Immerhin kann er den Wunsch nach Austausch zwischen den
Kommissionen dussern und findet hierzu Gehér beim Papst (vgl. D6 149.153).

(Eva-Maria Faber)

30.7.2012

Paenitentiam agere

Am 1. Juli 1962 verdéffentlicht Papst Johannes XXIII. die Enzyklika Paenitentiam agere.
Sie ladt zur Konzilsvorbereitung durch Gebet und Busse auf. Dieser Bussgedanke wird
z.B. im Hirtenbrief der Deutschen Bischdéfe vom 23. September 1962 aufgenommen.
Damit verbunden werden in solchen Verlautbarungen zum Konzil oftmals Erwartungen
der Erneuerung ausgesprochen, Erneuerung des christlichen Lebens der einzelnen wie
Erneuerung der Kirche. Offensichtlich ist der Wunsch, alle Christen und Christinnen in die
Dynamik des Konzils hineinzuziehen.

(Eva-Maria Faber)



31.7.2012

Frauenverbdnde erwarten vom Konzil

Im Vorfeld des Konzils, im Juli 1961, gingen die Konzilseingaben zweier katholischer
Frauenverbande nach Rom. Sie formulierten die Erwartungen von Katholikinnen an das
Konzil.

Der «Zentralverband der katholischen Frauen- und Mittergemeinschaften» (heute kfd)
hat - ganz demokratisch - seine Mitglieder befragt und anschliessend eine elfseitige
Eingabe erstellt. Am umfassendsten waren die Vorschldge zur Liturgie, etwa zur
Muttersprache, zur Allerheiligenlitanei (kurz: mehr heilige Frauen, mehr heilige
Ehepaare) oder zur Wahl des Tauftermins - auch die Mutter sollte an der Taufe ihres
neugeborenen Kindes teilnehmen koénnen. Weitere, von den Mitgliedern gedusserte
Erwartungen waren etwa die Anerkennung konfessionsverschiedener Ehen oder die
Wiederbelebung des standigen Diakonats von Mannern und Frauen.

Der Katholische Deutsche Frauenbund (KDFB) formulierte in seiner Konzilseingabe die
Erwartung, dass die Arbeit von ehelos, aber nicht in einem Orden lebenden Katholiken
auch durch die Kirche besser anerkannt wird.

(Regina Heyder, aus: «Ein Sprung nach vorn», Katholikentag 2012)

1.8.2012

Otto Karrers Memorandum zum Konzil

Wenige Wochen nach der Ankindigung des Konzils entwarf Otto Karrer ein
Memorandum, das grundséatzliche und konkret detaillierte Uberlegungen anstellte, was
das Konzil aus dem Blickfeld der Verstandigung unter Christen tun kénne und solle. Das
Dokument wurde an 6kumenisch aufgeschlossene Kardinadle, Bischéfe und Theologen
versandt. Schweizer Empfénger waren Bischof Francois Charriére, Johannes Feiner in
Chur, Hans Urs von Balthasar in Basel und Hans King, Vikar an der Luzerner Hofkirche.
Das Memorandum dokumentiert, wie sehr in der Schweiz ein dkumenisches Ethos gereift
war, das sich nun anschickte, in Verbindung mit parallelen Initiativen anderer Ortskirchen
in die Weltkirche hineinzuwirken.

Hans Urs von Balthasar hatte 1951 die erste grissere katholische Auseinandersetzung
mit Karl Barth verdffentlicht. Hans King dynamisierte 1960 die dkumenische Frage in
seinem programmatischen Werk «Konzil und Wiedervereinigung. Erneuerung als Ruf in
die Einheit».

Am Ende der ersten Konzilssession wurde Kiing zum Peritus berufen. Mit der Berufung
von Johannes Feiner zum Konsultor des rédmischen Sekretariates flir die Einheit der
Christen im Jahre 1960 hatte schweizerisches dkumenisches Bemihen nunmehr die
Anerkennung romischer Gremien gefunden.

(Victor Conzemius; vgl. ders. In: Wi 95f)

Aus dem Memorandum von Otto Karrer:

«Eine dogmatische Vereinigung mit den Protestanten ist derzeit nicht méglich. Doch ist
seit der Erklarung von Toronto (1950) eine standige Fiihlung mit dem Okumenischen Rat
der Kirchen zu empfehlen und aus Griinden christlicher Solidaritdt anzustreben. In
psychologischer Hinsicht ist darauf hinzuweisen, dass die papstlichen Bemihungen flr
eine Wiedervereinigung auf den ausdriicklichen Willen Jesu Christi zurlickgehen; auch die
katholische Mitschuld an der Trennung ist einzugestehen. (Vgl. das Schuldbekenntnis



Papst Hadrians VI.). Nach der Erfahrung aller Katholiken, die in der dkumenischen
Bewegung tatig sind, stdsst die getrennten Christen nichts mehr ab als die Meinung,
<Union> bedeute nichts anderes als die Unterwerfung der Protestanten unter den HI.
Stuhl».

(Zitiert nach: Lieselotte Hdéfer: Otto Karrer 1888-1976. Kéampfen und Leiden fiir eine
weltoffene Kirche. Unter Mitarbeit und mit einem Vorwort von Victor Conzemius. Freiburg
1985, 394-400, hier: 395; Birgit Jeggle-Merz)

2.8.2012

NZZ 13. Mai 1962: Vorarbeiten zum Vatikanischen Konzil.

Spannungen zwischen konservativen und ,liberalen™ Tendenzen

«Von den Umfragen, die das Ziel haben, die Wiinsche des Kirchenvolks zu erfahren, ist
diejenige der <Katholischen Aktion in Bayern> erwahnenswert. Obwohl den Angefragten
gesagt wurde, es handle sich beim bevorstehenden Konzil in keiner Weise um die Frage
der Wiedervereinigung mit den von Rom getrennten Kirchen, vielmehr um ein
innerkirchliches Reformkonzil, haben dennoch 52 Prozent der Antwortenden gerade
dieses Ziel als das vordringlichste genannt. Und die Frage: <Was erwarten wir Laien vom
Konzil?> wurde von 92 Prozent dahin beantwortet, es moéchten Laienvertreter zu den
Vorarbeiten als auch zu den eigentlichen Beratungen des Konzils zugezogen werden.»
(Nzz, 13. Mai 1962: Vorarbeiten zum Vatikanischen Konzil. Spannungen Zzwischen
konservativen und «liberalen» Tendenzen; ufw)

3.8.2012

Eingehen auf die moderne Gedankenwelt

Am 20. November 1961 halt Josef Kardinal Frings, Erzbischof von Kéln, einen Vortrag
Uber «Das Konzil und die moderne Gedankenwelt». Er postuliert eine dialogische
Auseinandersetzung mit der modernen Gedankenwelt und geht auf die veranderte
Gestalt ein, die die Religion in der Moderne annehmen misse: Sie werde «karger werden
in Gehalt und Form, aber vielleicht auch tiefer». Mit der Formulierung solcher Anliegen
will Frings auch einem wachsenden Pessimismus im Vorfeld des Konzils entgegenwirken.
Papst Johannes XXIII. setzte ein Zeichen der Ermutigung, als er nach einer Sitzung der
vorbereitenden Zentralkommission Frings zu sich rief, ihn umarmte und ihm sagte: «Ich
habe diese Nacht ihren Vortrag von Genua gelesen und wollte Thnen meinen Dank sagen
flr diese schénen Ausflihrungen».

(Eva-Maria Faber; vgl. dazu: Wolfgang Weiss: Die deutsche Bischofskonferenz und das
II. Vatikanum. In: Wi 27-44, 31).

4.8.2012

Das Ringen um den Termin

Im April/Mai 1961 notiert Julius Kardinal Doépfner einige Anliegen, die er dem
Generalsekretar der Vorbereitungskommissionen Pericle Felici vortragen mochte. Eine
offene Frage ist fur ihn, ob das Konzil in einem Zug durchgeflihrt werden soll oder ob es
verschiedene Sessionen geben wird. Bei nur einer Session halt Dopfner einen spateren
Konzilsbeginn als Herbst 1962 flir notwendig (D6 151). Im Hintergrund dirfte eine
Besorgnis stehen, die Bischof Albert Stohr von Mainz Dépfner in einem Brief vom 17.
April 1961 mitgeteilt hatte: Es solle der Wunsch gedussert werden, «dass das Konzil



selbst noch reichlich Méglichkeit zur echten Diskussion haben muss. Es darf nicht so
gehen wie auf der Romischen Di6zesansynode, wo alle Beschlisse fix und fertig waren.
Das wird natirlich nicht heissen diirfen, dass die Kommissionen ihre Aufgabe nicht ernst
auffassen. Aber trotzdem muss noch freie Aussprache im Plenum und Kommissionen
beim Konzil selber herrschen» (D6 142).

In einer Audienz vom 6.5.1961 tragen die Kardindle Frings und Dopfner dieses Anliegen
Papst Johannes XXIII. vor: «Termin nicht festlegen, Beginn nicht vor Frihjahr 1963.
Papst: er drdange nicht, die Sache solle ruhig ausreifen» (D6 153). Am 3./4.7.1961 notiert
Dopfner zuversichtlich: «Unsere Intervention anfangs Mai hatte vollen Erfolg. Sicher ist
das Konzil nicht im nachsten Jahr» (D6 165). Am 2. Februar 1962 wird Papst Johannes
XXIII. die Konzilseréffnung auf den 11. Oktober 1962 festlegen.

(Eva-Maria Faber)

5.8.2012 (Heute vor 50 Jahren)

NZZ 5. August 1962: Deutlichere Umrisse des Vatikanischen Konzils

«Seit der flinften Sitzungsperiode der <Zentralkommission flir die Vorbereitung des
Zweiten Vatikanischen Konzils> (26. Marz bis 3. April 1962) zeichnen sich deutlichere
Umrisse der zu erwartenden Verhandlungsthemen ab. Zur Beratung kamen Vorlagen der
Kommissionen flr die Liturgie, fir die Missionen und auch Fragen der Publizistik. [...].
<Ueber die Verwendung der Muttersprache in der Liturgie ist aus dem Bericht des
<Osservatore  Romano> nichts zu entnehmen>, heisst es in lapidarer und wohl
vielsagender Kiirze. Es steht lediglich geschrieben: <Die Sprache der liturgischen Blcher
fir die Westkirche ist allein Latein. Dagegen werden in der Ostkirche verschiedene
Sprachen gebraucht.> [...] Die Méglichkeit von Konzessionen an die Volkssprachen wird
freilich im Schlusscommuniqué des Konzils-Pressedienstes angedeutet. Doch weiss man,
dass solche Andeutungen véllig unverbindlich sind.»

(NZZ 5. August 1962: Deutlichere Umrisse des Vatikanischen Konzils; ufw)

6.8.2012

Ferienpredigt iiber das Konzil

Ein italienischer Kollege erzéhlt P. Marie-Dominique Chenu OP von der Predigt, die der
Pfarrer eines kleinen Dorfes in dem kleinen Dorf, wo er seine Ferien verbringt, gehalten
hat. Darin geht es auch um das Konzil, mit einer klaren Beurteilung seiner Bedeutung:
«Was kann das Konzil tun? Das Konzil allein: nichts. Das Konzil mit dem Papst: etwas,
auch in einer bedeutenderen Angelegenheit. Der Papst allein: alles» («Che puo fare il
Concilio? Il Concilio solo, niente. Il Concilio col papa: qualche cosa, anche in materia
importante. Il papa solo: tutto»).

(Che 104f; emf)

7.8.2012

Voten der Bischife

Mit Datum vom 18. Juni 1959 wurden die Bischtfe der ganzen Welt (Didzesanbischofe,
Weihbischdfe, Nuntien) und die katholischen Universitdten ebenso wie die rémischen
Dikasterien aufgefordert, Beobachtungen und Voten flir das Konzil zu dussern und damit
zu benennen, welche Themen auf dem Konzil er6rtert werden sollten. Auf einen
urspringlich beabsichtigten Fragebogen, der die Antworten bereits gelenkt hatte, wurde



vermutlich unter Einfluss von Papst Johannes XXIII. verzichtet - ein erster Schritt hin
dazu, die Bischéfe in ihrer eigenen Verantwortung ernst zu nehmen.

Bis zum Sommer 1960 gingen Uber 2000 Antworten ein: 76,4 %, «eine gute
Marktreaktion» (He 469). Obwohl ausdricklich in lateinischer Sprache erbeten, wurden
zahlreiche Voten in anderen Sprachen, vor allem auf franzdsisch und englisch verfasst.
Das Churer Votum wurde in italienischer Sprache eingereicht. Die meisten Bischoéfe
antworteten einzeln - in vielen Landern stand die «Erfahrung» und Wertschatzung der
Ebene der Bischofskonferenz noch aus. Die thematische Palette der Antworten reichte
vom Wunsch nach dogmatischen Definitionen und Verurteilungen tber das Pladoyer fur
eine Liturgiereform, 6kumenische Fragestellungen, Aussagen Uber die Stellung der Laien,
das Desiderat einer Theologie des Episkopates und der Kollegialitdt der Bischdfe bis hin
zum Postulat der Internationalisierung der zentralen Kirchenleitung und dem Hinweis auf
globale Themen wie Bevdlkerungswachstum.

Diese Antworten wurden von der vorbereitenden Kommission (Commissio
antepraeparatoria) gesichtet und geordnet. Daraus entstanden in weiteren zehn
vorbereitenden Kommissionen die ca. 70 Textvorlagen (Schemata), die vom Konzil
hatten behandelt werden sollen - nur schafften manche Schemata den Weg in die
Konzilsaula dann schon gar nicht mehr.

(Eva-Maria Faber)

8.8.2012

«Zeichen welcher Zeit»?

Viele Vorschlage, die von den Bischdfen zur Vorbereitung des Konzils eingereicht wurden,
erweckten den Eindruck als ginge es nicht um ein 6kumenisches Konzil der Kirche im 20.
Jahrhundert, sondern um die Vorbereitung des Konzils von Trient. Zahlreiche
lateinamerikanische Vota tibergingen nicht nur das Thema Okumene, sondern wiinschten
sich eine Verurteilung des protestantischen Proselytismus, argentinische und
mexikanische Stimmen sogar des gesamten Protestantismus. Nur wenige
lateinamerikanische Bischéfe beschéftigten sich mit der bereits damals herrschenden
Massenarmut auf dem slidlichen Halbkontinent. Dom Helder Camara war einer von ihnen.
(Giancarlo Collet)

9.8.2012

Die Schweizer Bischife antworten nicht gemeinsam

Die zoégerlichen Versuche der Schweizer Bischdfe, mit einer gemeinsamen Eingabe
(votum) auf die Aufforderung, Themen fiir das Konzil zu benennen, zu antworten,
scheiterten. So gelangten sieben Antworten von unterschiedlicher Ldnge und Qualitat
nach Rom; den Schweizer Eingaben zugezahlt wurde auch das Votum des Apostolischen
Nuntius, Erzbischof Alfredo Pacini, sowie die Entschuldigung des schwer kranken
Kapuziner Missionsbischofs Ernest Joye.

Bischof Frangois Charriere schlug als Leitgedanken den Frieden vor: Friede zwischen den
Religionen, Friede zwischen den Nationen, sozialer Friede innerhalb der Nationen. Dabei
sprach er auch das Problem der birgerlichen Toleranz an und referierte den Vorwurf, die
Katholiken seien machiavellistisch: wo sie in der Minderheit seien, wirden sie
Religionsfreiheit fordern, wo sie in der Mehrheit seien, wirden sie die Religionsfreiheit
der andern ablehnen. Diese 6kumenische Sensibilitdt mag dazu beigetragen haben, dass
Bischof Charriere zum Mitglied des von Papst Johannes XXIII. 1960 errichteten



«Sekretariats zur Foérderung der Einheit der Christen» unter Kardinal Augustin Bea, eine
der vorbereitenden Konzilskommissionen, ernannt wurde.

Die Eingaben aus der Schweiz beschrankten sich im Wesentlichen auf die Aufzahlung von
Winschen. Philippe Chenaux fasste sie zu vier Bereichen zusammen:

o Die Aufwertung des Bischofsamtes,

o die liturgische Erneuerung,

o eine Flexibilisierung der kirchlichen Disziplin sowie eine
o Offnung zum ékumenischen Dialog.

Dabei sind die Widerspriiche nicht zu Gbersehen. So wlinschte beispielsweise Bischof von
Streng in der Liturgie fir Epistel und Evangelium sowie die Sakramenten- und
Sakramentalienspendung die Volkssprache, wahrend Bischof Hasler das Latein als die
Sprache der «Heiligen Mutter Kirche» empfahl, die vor allem die Kleriker aufs Hochste
einigen kdnne.

Solche nicht ausdiskutierte Meinungsverschiedenheiten seien mit verantwortlich, dass die
Schweizer Bischéfe auf dem Konzil dann auch keine bemerkenswerte Rolle hatten spielen
kdnnen, vermutet Philippe Chenaux.

(Rolf Weibel, nach: AD I/II 2,21-59, Chx; Coz)

10.8.2012

Anfangen - anfangen lassen - Anfinge zulassen

War die Zeit reif fir ein Konzil? Michael Felder dachte vor einiger Zeit (iber das Anfangen
des Konzils nach. Genlgte es, dass die Zeit reif war, damit ein Ereignis wie das Konzil
anfangen konnte? Oder brauchte es Menschen, die einen Anfang machten? Michael Felder
wurdigte Johannes XXIII. als jemanden, der es der Kirche ermdglichte, in einer Zeit, die
reif war, einen neuen Anfang zu machen. Nicht er selbst war der grosse Anfanger. Aber
er war derjenige, der es anfangen liess. Aus dem Tagebuch von Johannes XXIII. zitierte
Michael Felder die folgende Passage:

«Die mannigfachen Initiativen pastoralen Charakters, die aus diesem ersten Versuch
papstlichen Apostolates hervortreten, kamen alle aus der absoluten, ruhigen, liebevollen
ich moéchte sogar sagen, schweigenden Inspiration des Herrn, die er diesem seinem
armen Diener zukommen liess, ganz ohne dessen Verdienst, ausser dem
allerschlichtesten, nicht zu diskutieren, sondern einfach zu willfahren und zu gehorchen,
so dass es ihm gelingen konnte, kein unnitzes Instrument zu sein zur Ehre Jesu und zur
Erbauung vieler Seelen.»

Michael Felder gehdrte zu den Ersten, die sich bereit erklarten, im Konzilsblog
mitzuschreiben. Er ist am 5. August 2012 - viel zu frih - verstorben.
Moge ihm an der Seite Gottes ein neuer guter Anfang geschenkt werden.

(Arnd Binker, mit Bezug auf einen Beitrag von Michael Felder in der Zeitschrift Diakonia
42 (2011) 1, 55-57)

11.8.2012 (Heute vor 50 Jahren)

NZZ 11. August 1962: Das Konzil - Konfrontationen

«[...] Die Zentralkommission hat wohl die Antrdge der vorbereitenden Kommissionen
gesichtet, aber die Communiqués, die nach ihren Tagungen jeweils im <Osservatore



Romano> erschienen, boten - wie die <Herder-Korrespondenz> mit begreiflichem Unmut
feststellen musste - <an sachlicher Information nicht mehr als die Titel der
Verhandlungsgegenstande. Was ausser diesen Titeln darin stand>, heisst es dort weiter,
<hatte keinen informativen Wert. Es waren allgemeine und vage Betrachtungen, die
genau so gut ohne jeden Zusammenhang mit dem Konzil hatten geschrieben werden
kdénnen>.»

(NZz, 11. August 1962: Das Konzil — Konfrontationen; ufw)

12.8.2012

Kardinal Dopfners Votum fiir die Dezentralisierung der Kirchenleitung

In Notizen vom Juni/Juli 1959 reflektiert Dépfner die Stellung der Bischofe als Thema des
Konzils:

«Nachdem - gottlob - auf dem Vaticanum der Primat des Nachfolgers Petri in seiner
Krénung durch die Unfehlbarkeit so klar abgehoben ist gegen allen Episkopalismus und
Konziliarismus, erscheint es nun an der Zeit, die im Vaticanum urspringlich vorgesehene
Darstellung des Bischofsamtes nachzuholen. Gerade hier wird die Bedeutung des Konzils
fir die Gestaltung der kirchlichen Ordnung besonders deutlich, weil hier manche
Anregungen und Begriindungen gegeben werden flir eine im einzelnen genau Uberlegte,
aber auch unerlassliche Dezentralisation. Auch fir die Wiedervereinigung der getrennten
Christen ist dieses Kapitel von grosster Bedeutung; denn der starke, sicherlich oft falsch
verstandene Zentralismus ist eines der ernstesten psychologischen Hindernisse fiir das
Verstandnis der katholischen Kirche und bei manchen auch fiir den Weg zur katholischen
Kirche» (D6 69).

Dieses Thema wird auch in sein offizielles Votum einfliessen, das er am 6. November
1959 nach Rom schickt.

«Gegenliber der Kollektivierung und Bilrokratisierung [..] ware eine weitgehende
Dezentralisierung der Kirchenleitung wiinschenswert, ohne die durch Gottes Vorsehung
uns geschenkte und heute so notwendige Einheit aufzugeben. Das wirde bedeuten, dass
die Kompetenzen der Bischéfe in ihrem Verhéltnis zu den zentralen rémischen Behérden
starker betont wiirden. Eine entsprechende dogmatische Klarstellung des Bischofsamtes
in Fortflhrung des Vatikanums ist sicherlich eine wichtige Aufgabe des Konzils. Da es sich
aber um eine allgemeine Zeittendenz handelt, misste die Dezentralisierung und
Entblrokratisierung auch in der bischéflichen Kurie, sogar in grossen Pfarreien
angestrebt werden» (D6 81).

(emf)

13.8.2012

Kardinal Dopfners Berliner Erfahrungen mit Zentralismus

In dem Votum, das Julius Kardinal Dépfner (zu diesem Zeitpunkt noch Bischof von Berlin)
am 6. November 1959 nach Rom schickt, geht er ausflhrlich auf die Situation der
Ditzese Berlin ein: Diasporasituation, Kontext der Herrschaft des dialektischen
Materialismus, Atheismus usw. Positiv vermerkt er als Folge des politischen Druckes
0kumenische Annaherungen: «Positiv aber ist, dass gegenliber dem massiven Angriff des
Atheismus sich eine gemeinsame Abwehrfront der Katholiken mit den Protestanten
gebildet hat. Dies bedeutet nicht notwendig eine Aufweichung der dogmatischen
Unterschiede, wiewohl diese Gefahr nicht zu leugnen ist, aber zwangslaufig tritt in dieser
Situation bei den lebendigen protestantischen Christen starker das Gemeinsame hervor:



der Glaube an Gott, an Jesus Christus und die durch Ihn bewirkte Erlésung™ (D6 75).
Bemerkenswert ist, dass er seine Kritik am kirchlichen Zentralismus (siehe Blogeintrag
vom 12.8.2012) auch mit den Beobachtungen zu den negativen Erscheinungsformen des
Zentralismus in den kommunistischen Diktaturen seines Umfeldes begriindet:
«Gegenulber der Kollektivierung und Blrokratisierung sowie der anderen unter B III/3 ¢ +
d aufgefiihrten Tendenzen ware eine weitgehende Dezentralisierung der Kirchenleitung
winschenswert» (D6 81). Unter B III/3 c¢ + d war Uber die «Gesellschaftsgebilde
totalitdrer Art» im Kommunismus zu lesen:

«c) Die Leitung der Partei und des Staates wird zur Diktatur, zum straffsten Zentralismus
und zur Birokratie. Der allmachtige Plan wird zum dauernden Gefangnis der Menschen.
d) Die parteigemasse Doktrin schliesst jedes eigenstandige Verhalten zur Wirklichkeit und
jedes rein sachgebundene Suchen nach objektiver Wahrheit aus. Abweichungen gelten
als <Haresie>, sie bedeuten fiir den Beschuldigten die mehr oder weniger grindliche
<Exkommunikation>» (D6 77).

(emf)

14.8.2012

Altes und Neues

An den Konzilien haben immer auch «Konzilstheologen» teilgenommen. Theologen waren
als Sachverstidndige beteiligt. Seit dem Konzil von Trient wurden die katholischen
Universitaten als solche nicht mehr eingeladen. Auf das Zweite Vatikanische Konzil hin
konnten die kirchlichen und katholischen Universitaten und Fakultaten aber Studien und
Wiinsche einreichen.

Als einzige Katholisch-Theologische Fakultdt mit Promotionsrecht in der Schweiz hat jene
der Universitat Freiburg Vorschlage eingereicht. Diese umfassen:

— Fragen der Moraltheologie

- So genannte 6kumenische Angelegenheiten

— Der Antisemitismus, der von den Christen zu bekdmpfen ist

- Die verbotenen Blicher

— Die ontologische und psychologische Einheit Christi

- Die Formulierung eines neuen Glaubensbekenntnisses sowie das «Bekennen des
Glaubens»

Schon diese Ubersicht zeigt, dass die Dominikaner der Freiburger Fakultit strittige
Fragen der alten Schultheologie wie neue Herausforderungen an theologisches Denken
und kirchliches Handeln aufgenommen wissen wollten. Dieses unverbundene
Nebeneinander ist wohl darauf zurlickzufihren, dass die Fakultdt keine gemeinsame
Eingabe gemacht hat; der Dekan hat einfach die Vorschldage einzelner Professoren
gesammelt, zusammengestellt und als ein Dokument nach Rom geschickt.

Bemerkenswert ist neben den Vorschldgen zur Okumene, was zum Verhéltnis der Kirche
zum Judentum vorgeschlagen wurde. In der Kirche dirfe nicht mehr undifferenziert
gelehrt werden, die Juden hatten Jesus zurlickgewiesen und getétet. Es dirfe auch nicht
mehr behauptet werden, die Heiden, die zum Glauben gekommen sind, seien an Stelle
des Volkes Israel erwahlt worden. Schliesslich diirfe nicht erklart werden, das Volk Israel
sei von Gott fir immer zurickgewiesen worden.

(Rolf Weibel; AD I/1V 2,779-789)



15.8.2012

Fiir Verurteilungen und Dogmatisierungen

Als stimmberechtigte Teilnehmer des Konzils wurden auch der Abtprimas, die Vorsteher
der monastischen Kongregationen und die Generaloberen der exemten Priesterorden
eingeladen, moégliche Themen zu benennen. Vier dieser 108 Wortmeldungen
unterzeichneten Ordensleute aus der Schweiz.

Das votum von Louis-Séverin Haller, Abt von Saint-Maurice und Titularbischof von
Bethlehem, als Abtprimas der Konfdoderation der Augustiner-Chorherren wurde wie jenes
von Abt Raimund Tschudy unter die Wortmeldungen der Bischéfe eingereiht.

Am votum von Angelin-Maurice Lovey, Probst der Chorherren vom Grossen St. Bernhard,
ist die Erfahrung als Missionar in China wahrend der kommunistischen Machtiibernahme
abzulesen. Er winscht die Verurteilung des atheistischen Kommunismus, des
Nationalismus und des Rassismus.

Angesichts der Moéglichkeit des Menschen, schon bald den Mond, Planeten oder
interplanetarische Orte zu erreichen, wiinscht Propst Lovey, das Konzil mdge die
allgemeine Gerichtsbarkeit (iurisdictio) der katholischen Kirche (ber das ganze
Menschengeschlecht erkldren. Uberdies soll es «in diesen marianischen Zeiten»
definieren, dass Maria Mittlerin aller Gnaden ist.

Abtprimas Benno Gut hingegen sprach sich gegen unnétige dogmatische Definitionen
aus, beklagte die Zentralisierungstendenzen und die Ubertriebenen Gebihren der
Romischen Kurie und winschte grosseren Respekt der Rémischen Kongregationen vor
der gesunden Tradition der alten Orden.

Alex Blochliger, Generaloberer der Missionsgesellschaft Bethlehem, wiinschte, dass «die
Heilige Kirche als Mutter und Lehrmeisterin (Mater et Magistra)» allen Vdélkern in
Erinnerung rufe, dass es zwischen den Nationen nicht nur Liebe (caritas), sondern soziale
Gerechtigkeit geben misse. Und auch er wiinschte die dogmatische Definition Maria als
Mittlerin aller Gnaden, auf dass «die Ankunft des Reiches ihres Sohnes beschleunigt
werde».

(Rolf Weibel; AD I/II 8,9-16.334-337)

16.8.2012

«Salomonische Weisheit» in den Vorbereitungskommissionen

Léon Joseph Kardinal Suenens berichtet in seinen Erinnerungen an das Konzil von seinen
Erfahrungen in der Vorbereitungskommission «De episcopis» zur Vorbereitung eines
Dokumentes Uber den Dienst der Bischdfe. Er beklagt, dass die Fragestellungen, die von
der Kurie auf die Tagesordnung gesetzt wurden, an den eigentlichen Problemen
vorbeigegangen seien. Sie seien von geringem Gewicht oder eher vage gewesen. «Soll
man die suburbikarischen Bischéfe von Rom beibehalten?» oder «Soll eine Didzese gross
oder klein sein?». Darauf hatten die Mitglieder der Kommission mit salomonischer
Weisheit geantwortet: «Weder zu gross noch zu klein!» (Su 48).

(emf)

17.8.2012
«Nicht hinauslehnen»
Wahrend der Konzilsvorbereitungen werden bei Begegnungen Anliegen, Beobachtungen,



Besorgnisse ausgetauscht. So auch bei einer Begegnung zwischen dem franzdsischen
Dominikaner und Konzilsberater Yves Congar und Johannes Willebrands, Sekretar des
Sekretariates flr die Férderung der Einheit der Christen, im Juli 1961.

Congar notiert in seinem Tagebuch:

«Ich sehe Mgr Willebrands. Das romische Klima scheint nicht sehr interessant zu sein. Er
sieht es, psychologisch gesprochen, durch zwei grosse Besorgnisse dominiert:

1°) <Ne pas se pencher au-dehors>: Pericoloso di sporgersi! Nicht hinauslehnen!

2°) Bemihen um tenderezza, Freundlichkeit. Niemandem weh tun».

(Co 1,55, Eintrag vom 12.7.1961; emf)

18.8.2012

P. Henri de Lubac: Irritationen eines Konzilsberaters

Der franzésische Jesuit Henri de Lubac liest von seiner Ernennung als Berater der
vorbereitenden Theologischen Kommission zuerst in der Zeitung. Angesichts erfahrener
Anfeindungen glaubt er dieser Nachricht erst, als er am 25. Juli 1960 das offizielle
Ernennungsschreiben in den Handen halt. Verschiedene Aufenthalte in Rom (November
1960; September 1961; Madrz 1962) folgen. Verstandlicherweise wecken ihm
Begegnungen mit jenen Amtstragern, die zu den friheren (und bis in die Gegenwart
hineinreichenden) lehramtlichen Beanstandungen beigetragen hatten, gemischte Gefiihle.
Befremdet ist P. de Lubac angesichts der Voten, welche die Jesuitenhochschule
Gregoriana fir das Konzil abgegeben hatte. «Es ist absurd. Von diesen guten Patres
wirde jeder gern die eigene kleine Manie feierlich kanonisieren lassen. Sektierertum und
Albernheit. P. Edouard Dhanis vor allem hat ein Votum Uber die Offenbarung und die
Formulierung der Dogmen verfasst. Kein Gespir fir die einfache Grosse des Glaubens
der Kirche, den es zu verkiindigen gilt. Befremdliche Verkleinerung (um nicht mehr zu
sagen) des Glaubens an Christus. Ein anderes Votum mochte jene verurteilen, die hoffen,
dass Gott ein ordentliches Mittel zur Rettung der ungetauft verstorbenen Kinder kennt.
Dinge dieser Art bewegen seit der Anklindigung des Konzils nicht wenige der rémischen
Képfe» (Lu 1,21).

P. de Lubac beklagt die Gleichglltigkeit gegeniiber der Schrift, den Kirchenvatern, den
Traditionen der orientalischen Kirchen, die er bei vielen Mitgliedern der Theologischen
Kommission wahrnimmt, ebenso wie ein Sich-Abschotten der Lehre gegeniber dem
existentiellen Christsein. «Man spirt keine Sorge daflir, was notwendig ware, um das
christliche Volk zu ndhren und zu leiten, oder um die Welt zum Evangelium zu rufen. Das
alles, sagen sie, gehdrt zum Bereich der <Pastoral> und nicht zum Bereich des
<Dogmatischen>, das geht uns nichts an» (Lu 1,35). Der Eintrag vom 19./20. September
1961 endet: «Klima des Opportunismus und des Misstrauens. Im Ubrigen ware es
ziemlich schwierig, sich zu wichtigen Aspekten verstandlich zu machen» (Lu 1,36).

(emf)

19.8.2012

Angst vor dem Kommunismus - blind vor Diktaturen?

Im Unterschied zu den brasilianischen Eingaben beschéftigten sich nur wenige
lateinamerikanische Bischéfe mit dem bereits damals so wichtigen Problem der
Verarmung eines wachsenden Teils der Bevdlkerung. Die sie unmittelbar berihrende,
konkrete Situation war nach bischoéflicher Meinung nicht ein von ihnen auf dem Konzil zur
Sprache zu bringendes Anliegen.



Viele wurden von der Angst vor dem Kommunismus herumgetrieben, den sie verurteilt
wissen wollten, obwohl er weder auf den lateinamerikanischen Strassen noch bei den
Wahlen je eine ernsthafte Bedrohung bedeutete.

Die Tatsache, dass er so streng verurteilt wurde, ldsst sich vor allem durch das
Schreckgespenst der kubanischen Revolution (1959) erklaren, die stattfand, kurz bevor
die meisten lateinamerikanischen Bischéfe ihr Votum abschickten.

Diktaturen hingegen wurden kaum kritisiert, obwohl sie nicht immer zimperlich mit der
Kirche umsprangen. So hatten die Bischofe Paraguays offenbar keine Schwierigkeit
damit, von der damaligen Regierung Stroessner finanzielle Unterstlitzung zur Reise nach
Rom anzunehmen.

Ausnahmen bestatigen die Regel: Der US-amerikanische Bischof Francis Thomas Reilly
von dem Redemptoristen-Orden (C.Ss.R.), der in der Dominikanischen Republik des
Diktators Rafael Trujillo verfolgt wurde, griff dieses Thema fast als einziger auf.
(Giancarlo Collet)

20.8.2012

ROomische Geheimhaltungspolitik

Dom Hélder Camara, damals noch Weihbischof von Rio de Janeiro, war bei der
Ankiindigung des Konzils im Januar 1959 noch begeistert. Wahrend der Vorbereitungszeit
vom Juni 1959 bis Juni 1962 schwand jedoch diese Begeisterung wegen der strengen
Geheimhaltung; innere Anspannung und Mutlosigkeit kamen bei ihm auf. So schrieb er
im August 1962 an seinen chilenischen Freund Manuel Larrain, Bischof von Talca: «Das
Konzil rickt immer naher, und bis heute haben wir noch nicht einmal die Themenliste in
der Hand. Nach menschlichem Ermessen kann man nicht viel erwarten [..] Trotzdem
werde ich zum Konzil gehen. Es wird die beste Gelegenheit sein, denn der Heilige Vater
hat uns aufgefordert, als Bischéfe zu sprechen. Und das werden wir tun, so gut wir es
kdénnen. Seit Juli hat sich die Lage verschlechtert. Bis jetzt ist die Tagesordnung immer
noch nicht in Brasilien eingetroffen».

(Giancarlo Collet)

21.8.2012 (Weiteres)

Das Unbehagen iiber die Vorbereitungstexte

Noch bis in den Sommer 1962 hinein ist unklar, wie die Agenda des Konzils aussehen
wlrde und welche Texte zur Beratung vorgelegt werden sollten. Im Méarz 1962 beklagt
Léon Joseph Kardinal Suenens die (zu hohe) Zahl und die (mangelnde) Qualitat der
erarbeiteten Vorlagen. 80% seien fiir die konziliaren Beratungen nicht brauchbar. Ahnlich
aussern sich andere Mitglieder der zentralen Vorbereitungskommission. Selbst deren
Sekretar Pericle Felici verteidigt zwar die geleistete Arbeit, teilt aber die Bedenken Uber
die Qualitat der Texte.



Papst Johannes XXIII. ermutigt Suenens zur Ausarbeitung eines Plans. Dessen im Mai
1962 vorgelegtes Konzept schlagt vor, die Konzilsarbeit mit einem Text «De Ecclesiae
Christi mysterio» [Vom Geheimnis der Kirche Christi] zu beginnen, mit Dokumenten Uber
die «Ecclesia ad intra» [Kirche nach innen: binnenkirchliche Fragestellungen wie die
Amter oder die Liturgie] fortzufahren und mit einem Text Uber die «Ecclesia ad extra»
[Kirche nach aussen: Verhaltnis zur Welt, Haltung zu gesellschaftlichen Fragen] zu
schliessen.

Die Initiative von Suenens wird zwar von anderen unterstitzt, doch lauft sie (zundchst)
ins Leere. Der Versand von Konzilsvorlagen wird auf eine Initiative von Felici hin im Juli
1962 eingeleitet. Jedoch Gbernimmt Papst Johannes XXIII. in seiner Radioansprache vom
11. September 1962 Suenens' Unterscheidung der Kirche «ad intra» und «ad extra», die
in der Konzilsaula eine bedeutende Rolle spielen wird. Im Marz 1963 sagt Papst Johannes
XXIII. Suenens in einer Audienz: «Sie haben mir ganz zu Anfang sehr erhellende Ideen
zum Konzil gegeben, doch danach hat man sich in einer schénen Unordnung an die Arbeit
gemacht. Nun, Ich habe besonders geschatzt, dass Sie zu diesem Zeitpunkt Ihre Ideen
nicht forciert zur Geltung gebracht haben: es war nicht der richtige Moment daflr. Ich
habe das sehr bewundert. Es ehrt Sie, dass Sie die Dinge nicht erzwingen wollten. Nun
ist der Moment gekommen, da der Plan angenommen worden ist» (Su 93).

(emf; vgl. Komonchak in A 1,383-390, Su 65-80)

22.8.2012 (Weiteres)

Verteidigung einer Kirche im Belagerungszustand oder Erneuerung?

Im August 1962 verfasst Paul Emile Kardinal Léger einen langen Brief an Papst Johannes
XXIII., der von drei weiteren Kardinalen Josef Frings, Julius Dépfner und Franz Kénig mit
unterzeichnet wird. Darin gibt er den Beflirchtungen Ausdruck, dass die vorbereitenden
Texte nicht dem Anliegen Johannes XXIII. entsprechen und das Konzil so zu einer
grossen Enttauschung werden kdnne. Konkret schildert er den Eindruck, den er von
einigen der Vorbereitungstexte gewonnen hat: Sie «betrachten die Kirche zu sehr als
eine Institution im Belagerungszustand, die das Konzil verteidigen muss [...]. Die Kirche
hat fir sie eher einen juristischen als einen missionarischen Aspekt. Sie haben nicht den
Mut, sich offen der heutigen Welt zuzuwenden, ihren Noten, ihren neuen und
berechtigten Anspriichen. Sie scheinen statt dessen zu glauben, es sei genug, Formeln,
welche die Welt nicht mehr verstehen kann, mit noch grdsserer Beharrlichkeit zu
wiederholen, ohne gleichzeitig das Verstéandnis fur die Lehre zu vertiefen. Sie scheinen zu
glauben, dass der Verlust des Glaubens, die Verschlechterung der Moral, das Versagen
des Apostolats keine anderen Griinde habe als die Gleichgiiltigkeit der Menschen oder die
Bosheit der Zeit; sie fragen nicht, ob nicht der Uberholte Charakter einiger Formen
kirchlichen Denkens und Handelns ebenfalls eine gewisse Rolle dabei spielt» (zit. nach A
1,393).

(emf)

23.8.2012 (Weiteres)

Mehr als Verbesserungen von alten Canones

An jenen Orten, an denen wegen der Mitarbeit von Bischéfen in der
Vorbereitungskommission Konzilsschemata schon vor dem offiziellen Versand bekannt
sind, meldet sich schon friih Besorgnis und Konsternation. Der Missionswissenschaftler P.
Thomas Ohm OSB bittet Julius Kardinal Dépfner im Marz 1962 um ein Gesprach, um



seine Besorgnis und seine Notizen Uber die die Schemata der Kommission fir die
Missionen mindlich deponieren zu kénnen. Im Brief merkt er dazu an: «Die Welt steht in
Brand, und mit Dekreten allein lasst sich der Brand nicht I6schen. In einer so kritischen
Zeit wie der unseren braucht es mehr als Verbesserungen von alten Canones und
Hinzufligung von einigen neuen» (DJ 206f).

(emf)

24.8.2012 (Rezeption)

Heute Christ sein: Konziliare Versammlung in Frankfurt

1966 sagte der Jesuit Mario von Galli im Nachgang des Konzils: «Uberall fragt man heute
danach, was es wohl bedeuten solle: Christ-Sein heute. Ist eigentlich eine sonderbare
Frage. Zweitausend Jahre haben wir jetzt Christentum - und doch missen wir fragen,
was Christ-Sein heute bedeutet ...»

Darum geht es auf der Konziliaren Versammlung, die vom 18. bis 21. Oktober 2012 in
Frankfurt stattfinden wird: sich erinnern und wieder einmal die Frage nach dem Christ-
Sein heute stellen - unter anderen Bedingungen als zur Zeit des Konzils. Es soll nicht
darauf gewartet werden, bis andere diese Frage stellen oder sie gar schon fiir uns
beantworten wollen. Es soll darum gehen, im Austausch der vielen kleinen jetzt schon
existierenden Antwortversuche die eigenen Antworten auf die Frage nach dem Christ-
Sein heute zu suchen.

(Arnd Blnker, in Anlehnung an das Editorial von «Zeichen der Zeit 1962 - 2012».
Konziliare Versammlung Frankfurt, Nachrichten aus einer anderen Kirche Nr. 2, weitere
Hinweise: www.pro-konzil.de)

25.8.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Fiir wen geht Karl Rahner?

Im Frihjahr 1962 gerat Karl Rahner in Verlegenheit. Franz Kardinal Kénig aus Wien bittet
ihn, als theologischer Experte mit ihm zum Konzil zu gehen. Fast gleichzeitig aber ist er
von Julius Kardinal Dépfner, Minchen, in derselben Sache angefragt worden, und hat
diesem bereits eine Zusage gegeben. Rahners salomonischer Vorschlag geht dahin, die
«kleine theologische Hilfe, die Sr. Eminenz in Minchen zur Verfigung gestellt wird»,
kdnne auch Kardinal Kénig zugutekommen. Doch Kdnig gibt sich damit nicht zufrieden.
Er spricht mit Dopfner und dieser «nimmt zur Kenntnis», dass K&énig Rahner als
Konzilsberater beansprucht und dies bereits der 0&sterreichischen Bischofskonferenz
mitgeteilt hat, welche dies «mit grosser Genugtuung» aufgenommen habe (Wa 91f Anm.
177). Daraufhin nimmt Rahner die Anfrage Kdnigs an und schreibt am 17. April 1962 an
Dépfner: «Da aber Ew. Eminenz mit dieser neuen Lésung einverstanden sind, so glaube
ich, dem Wunsch des Herrn Kardinals von Wien und der 0&sterreichischen Bischofe
zustimmen zu sollen, da ich nun doch schliesslich an einer Osterreichischen Universitat
doziere. Ich hoffe, dass ich auch unter Voraussetzung dieser neuen Lésung Ew. Eminenz
sachlich genauso dienlich sein kann wie unter der friheren Voraussetzung, da ein
Theologengutachten usw. ja durchaus mehreren Konzilsvatern unterbreitet werden kann»
(D6 216).

Am 25. August 1962 wird Kardinal Kénig konkreter, die Reisevorbereitungen kommen in
Blick. «Ich darf also nochmals meine Bitte wiederholen, dass sie als Konzilstheologe der
Osterreichischen Bischéfe mit nach Rom kommen. Bitte mir mitzuteilen, ob ich ihnen fir
die Romreise eine Bahn- oder Flugkarte zur Verfligung stellen soll. Fiur die Auslagen in



Rom selbst werden wir natlrlich ebenfalls aufkommen. Wegen der Unterkunft in Rom
werden Sie wohl Vorsorge treffen?» (Wa 92 Anm. 178).

Rahner habe im Ubrigen, so Koénig, auf die Anfrage «zdégernd und zaudernd» reagiert. Er
sei noch nie in Rom gewesen, sein Name sei keine Empfehlung flir mich [Koénig], er
furchtete Schwierigkeiten, die sich an Ort und Stelle fir ihn ergeben wiirden» (Wa 91
Anm. 176).

(emf)

26.8.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Karl Rahner: «Hoffen kann man vorsichtig»

Kurz vor Pfingsten 1962 war Karl Rahner, der als Konzilsberater fir den Wiener Kardinal
Konig tatig werden sollte (und spéter ja auch wurde), wegen verschiedener Ausserungen
zum theologischen Reformbedarf in der Katholischen Kirche unter rémische Zensur
gestellt worden. Er schreibt am 26. August 1962 in einem Brief an Kardinal Kénig nach
Wien:

«Gestern abend kam ich von Hannover zuriick. Es ist dort alles, glaube ich, ganz gut
gegangen. Kardinal Do6pfner war in meinem Vortrag vor ca. 800 (schatze ich) Geistlichen
und hat nachher sich sehr anerkennend geaussert. () Der General hat mir nach Hannover
telegrafiert: tomus quintus edi potest [damit ist Bd. 5 des dogmatischen Standardwerks
<Mysterium Salutis> gemeint; C.C.] Das ist also in Butter. Ob das schon von dem
Beage-sprach mit dem Papst kommt, in dem dieser versprach, (Wege zu finden), um die
Eminenzen und mich zufrieden zu stellen, weiss ich nicht. Eine wirkliche Entscheidung in
der Zensurgeschichte habe ich noch nicht. Hoffen kann man vorsichtig. Bea war auch in
Hannover. Wir haben uns vorsichtig freundlich ein wenig unterhalten, ohne etwas
Wesentliches zu sagen» (Minchen, 26.8.62)

(Christian Cebulj, vgl. Orientierung 48 [Nr. 13/14, 1984] 156.)

27.8.2012

Versand der Schemata

Im Mai 1962 schlagt der Sekretdr der zentralen Vorbereitungskommission Pericle Felici
dem Papst vor, die vorbereiteten Schemata (Vorbereitungstexte, die dem Konzil als
Diskussionsvorlagen dienen sollten) auf 20 Texte zu reduzieren, von denen sechs den
Bischéfen im Juli zugestellt werden kdénnten. Am 10. Juli 1962 sendet er dem Papst
sieben Schemata zu. Am 13. Juli 1962 entscheidet Papst Johannes XXIII., dass diese
sieben Schemata an die Bischdfe versandt werden sollen. Es handelt sich um die
Schemata betr. die Themen Offenbarung, Reinerhaltung des Glaubens, christliche
sittliche Ordnung, Keuschheit, Ehe, Familie und Jungfraulichkeit, Liturgie,
Kommunikationsmittel und Einheit der Kirche mit der Ostkirche.

Wie die Mitglieder und Konsultoren der Vorbereitungskommission zum Liturgieschema
feststellen milssen, waren in dem versandten Dokument zu wichtigen Punkten
Veranderungen vorgenommen worden. So war z.B. die vorgesehene Dezentralisierung
der Vollmacht hinsichtlich liturgischer Texte auf ein Minimum reduziert worden. Zu
Beginn des Konzils werden die Konzilsvater Uber diese Eingriffe in Kenntnis gesetzt und
der urspriingliche Text wird als Arbeitsgrundlage verteilt.

(emf; vgl. Wittstadt, in A 1,462-472).



28.8.2012

Bischofe postulieren Kurskorrektur

Die im Juli versandten Konzilsvorlagen treffen bei den Bischéfen, den kinftigen
Konzilsvatern, Ende August 1962 ein. Das wird im Blick auf den nahenden Konzilsbeginn
als sehr spat empfunden. Julius Kardinal Dépfner schreibt an P. Bernhard Haring, den er
bittet, sein Konzilsberater zu sein: «Leider Gottes erhielten wir, entgegen allen friheren
Ankindigungen, die Vorlagen erst Ende August, so dass die Zeit recht knapp ist.
Eigentlich sollte man bis zum 15. September schon Anderungswiinsche nach Rom
einreichen. Aber dies ist hun absolut unmaoglich» (D6 261).

In der Tat reichen nur weniger als 10 % der Bischéfe Anderungswiinsche ein. In Rom
treffen 176 Eingaben aus 38 Ldndern ein. Neben hoflichen Antwortadressen und
kleineren stilistischen Anmerkungen erfolgt dabei auch Grundsatzkritik, so von mehreren
franzosischen Bischéfen. Pierre Kardinal Gerlier sieht eine Diskrepanz zwischen den
Anliegen Papst Johannes XXIII. und den vorliegenden Texten, welchen der pastorale
Charakter weithin fehle. Sein Weihbischof Alfred Ancel wird noch konkreter: er fiihle sich
beim Lesen an die Vorlesungen der Gregoriana erinnert, die er mit Gewinn besucht habe,
doch koénne er solchen Texten nicht als Konzilstexten zustimmen. Der Bischof von Namur
weist die negative Tendenz der Texte zuriick: «Das Konzil kann nicht die Rolle des HI.
Offiziums spielen» (zit. A 1,474). Die franzésischen Bischdéfe vermissen zumal
weiterflihrende Aussagen Uber das Verhdltnis zur modernen Welt, zur Gesellschaft. Der
Bischofskoadjutor Léon Arthur Elchinger zeigt dabei auch eine positive Perspektive auf:
«Die Kirche muss die suchenden Menschen dort abholen, wo sie stehen, so dass sie ihnen
selbst im Namen Gottes Freund sein kann. Deshalb muss die Kirche die heutige Welt
verwandeln. Sie darf nicht darauf warten, dass die Menschen zu ihr kommen, sondern sie
muss selbst zu ihnen gehen» (zit. A 1,475). Die Kirche musse ein Sauerteig sein, der die
Welt durchdringt — und zwar so, dass sie nicht bestrebt ist zu herrschen, sondern zu
dienen.

(emf; vgl. Klaus Wittstadt: Am Vorabend des II. Vatikanischen Konzils [1. Juli - 10.
Oktober 1962]. In: A 1, 457-560, 472-477).

29.8.2012

Stimme aus dem Tschad

Die Bischofskonferenz des Tschad postuliert in ihrer Antwort auf die Konzilsvorlagen eine
Reform der kirchlichen Strukturen. Als Argumentationshilfe dient ihnen ein Dokument der
Bischofe des Kongo Uber die «Katholizitat als Einheit in der Vielfalt» vom 4. Juli 1962.
Hinterfragt wird der rémische Zentralismus; die Verantwortung der Bischéfe misse
sowohl als gemeinschaftlicher Verantwortung fir die gesamte Kirche wie als
Verantwortung jeweils flr die Ortskirche in einer Theologie des Episkopates entfaltet
werden. «Die Verschiedenheit der Herausforderungen der Weltkirche erfordere es, dass
auf nationaler und regionaler Ebene, besonders in Fragen der Liturgie und
Sakramentenspendung, die Bischofe selbstandig entscheiden dirfen. Sie erwarten, dass
die Frage der Reform der Kurie auf die Tagesordnung des Konzils komme. Neben der
Dezentralisierung von Kompetenzen sei ebenso eine Internationalisierung der Kurie
wlinschenswert. Daneben soll sich auch das dussere Bild des Vatikans wandeln: <Es ist
deshalb ausserst wichtig, dass Rom nicht nur durch Worte und durch die Taten des
Pontifex Maximus, sondern auch durch das Umfeld selbst, durch die Zeremonien und
andere aussere Zeichen, mit denen sich der ehrwirdige Papst und seine Vertrauten
umgeben, der christlichen Welt Respekt und Liebe im Sinne des Evangeliums vermittelt.



Es ist zu winschen, dass das dussere Erscheinungsbild des rémischen Papsttums der
Schlichtheit des Evangeliums und dem Geist der Armut und der Liebe, die in der Kirche
leuchten miissten, mehr entspricht>».
(Klaus Wittstadt: Am Vorabend des II. Vatikanischen Konzils [1. Juli - 10. Oktober
1962]. In: A 1, 457-560, 475f; emf).

30.8.2012 Weiteres

Fuldaer Bischofskonferenz (28.-30.8.1962)

«Theologische Kommission

Arbeit besonders wichtig, weil grundlegend, aber auch besonders problematisch. Arbeit
sehr stark im Geist und Einfluss des HI. Offiziums.

Bei breiter Anlage in vielem zu negativ, bremsend, zu sehr abwehrend, zu wenig
aufbauend und weiterfihrend.

Es ist Tatsache, dass die aufgeschlossenen Theologen, die an sich Consultoren waren,
sehr zurlickgedrangt wurden» (D6 253).

Die kurze Notiz von Julius Dépfner stammt aus seinem Bericht, den er der Fuldaer
Bischofskonferenz vorgelegt hat. Sie bezieht sich auf die vorbereiteten Schemata, die im
Herbst 1962 ausgehandigt werden sollten. Nach den vorausgehenden Notizen des
Tagesbuches hatte Dopfner bereits am Morgen des 28. August mit Kardinal Frings von
Kéln, Weihbischof Kampe von Limburg, Bischof Schréffer von Eichstadt, Prof. Hoffner von
Mlnster, Bischof Wehr von Trier, Bischof Hengsbach von Essen, Weihbischof Reuss von
Mainz, Bischof Kempf von Limburg, Erzbischof Jager von Paderborn zusammengesessen.
Sie gaben als Mitglieder der verschiedenen in Rom tagenden Kommissionen,
Unterkommissionen, Arbeitsgruppen sehr detaillierte, kritisch reflektierte Ubersichten
Uber Inhalte, Arbeitsmethoden, Stimmungslagen in den Kommissionen. Frings
charakterisierte etwa die Arbeit der Theologischen Kommission unter Ottaviani:
«Theologische Kommission: Am meisten Kummer, sehr negativ! Einzelne
Zusammenstellungen von offen bekannten Irrtimern [...] Alte Schulsprache, wenig
biblisch. Mitglieder, die Kritik Gbten, in der Minderheit. Die neueren Fragen der Theologie
wenig angesprochen». Dopfner selbst berichtet (iber das Liturgieschema.

Eine Runde von Bischoéfen, die offen Uber positive und negative Aspekte von Texten aus
Rom zu zentralen Fragen des Glaubens und der Verkindigung der Kirche Stellung
beziehen.

Eine Bischofskonferenz, in der man Uber theologisch-kirchenpolitische Trends der
romischen Kurie und der verschiedenen Episkopate sprechen kann.

Bischofe , die in einem engen Austausch mit fiihrenden Theologen stehen.

Eine sachliche, offene Atmosphare - ohne Furcht vor Denunzianten und Briefen an
Nuntien.

Eine Momentaufnahme kirchlicher Wirklichkeit von 1962 - kein idealisiertes «Stilleben».
Die Entfernung von heute? 50 Jahre und eine ganze Welt. Damals begann
«aggiornamento» und ein «neues Pfingsten». Kdnnte der nachste Papst nicht Johannes
heissen? Ein Segen, dass Johannes XXIII. wenigstens zur Ehre der Altére erhoben ist.
(Peter Hiinermann)

31.8.2012 Weiteres
Das Hirtenschreiben der DBK und die Vorbereitung des Konzils in der Schweiz
Um das Konzil und dessen Anliegen bekannt zu machen, verdffentlichten viele



Bischofskonferenzen oder einzelne Bischéfe Hirtenbriefe, worin auch um das Gebet der
Glaubigen fir dieses Ereignis gebeten wurde. Die deutschen Bischofe veréffentlichten
Ende August 1962 ein gemeinsames, sehr spirituell ausgerichtetes Hirtenschreiben. Sie
wollten eine Umkehr der Katholiken bewirken, worin ein aufrichtiges «mea culpa»
hinsichtlich der Kirchenspaltung eingeschlossen sein soll. Die deutschen Bischofe
betonten ausserdem die Wichtigkeit des Einsatzes des Konzils fir das Leben der Welt.

Die Schweizer Bischdfe verdffentlichten keinen gemeinsamen Hirtenbrief. Im Sinne des
Hirtenschreibens der deutschen Bischife ordnete der Basler Bischof Franziskus von
Streng die vom Papst vorgesehene Novene an, die zwischen Mitte September und dem
11. Oktober 1962 in jeder Pfarrei abgehalten werden soll. Hauptziel sollte auch hier die
Erneuerung christlichen Lebens sein, was durch Predigten und eine Sihneandacht
gerférdert werden soll: «Die Predigttatigkeit gibt auch Anlass, den Glaubigen die rechte
Einstellung zum Konzil vorzuzeigen, sowohl zur bereitwilligen Annahme der Beschliisse
und Richtlinien, die das Konzil geben wird, wie auch zur weisen und massvollen
Einstellung von Erwartungen und Wiinschen, die dem Konzil entgegengebracht werden.»
(ufw; vgl. A I, 425-429, Schweizerische Kirchenzeitung 130[1962], 419)

1.9.2012

Verwirrliche Texte

Papst Johannes XXIII., wiewohl von verschiedenen Seiten wegen der unzureichenden
Qualitat der Konzilsvorlagen angegangen, stimmt am 13. Juli 1962 der Versendung von
sieben Schemata an die Bischdfe zu. Die sieben Dokumente waren ihm erst am 10. Juli
1962 von Mgr. Pericle Felici zugestellt worden - eine eingehende Prifung dirfte also
kaum stattgefunden haben; allerdings dirfte ihm der Charakter der Texte durchaus
bewusst gewesen sein.

Ende Juli zieht sich Papst Johannes XXIII. nach Castel Gandolfo zuriick und studiert dort
die Textentwlirfe genauer. Léon Joseph Kardinal Suenens besucht ihn dort und berichtet:
«Er war damit beschaftigt, die Abziige der Vorbereitungstexte, die dem Konzil vorgelegt
werden sollten, zu lesen. Er ausserte sich vor mir gegen ihre Léange und ihre zu
abstrakten Uberlegungen, gegenldufig zum pastoralen Ziel des Konzils. Mit einem halb-
komischen, halb-ernsten Lacheln sagte er wiederholt: <O questi professori!> <Oh, diese
Professoren!>» (Su 89).

In einem Brief dussert sich Papst Johannes XXIII. (iber das Okumene-Schema «Ut omnes
unum sint»: «Und Uberhaupt, diese Art, einen Entwurf von Begriffen und Grundsatzen
elementarer Art mit biblischen Satzen zu garnieren, mit flinken Schriftzitaten, die auch
flr andere als die diskutierten Themen verwendet werden kénnen, ruft Verwirrung hervor
bei den einfachen Gemutern durchschnittlicher Aufnahmefahigkeit, die doch die Mehrheit
der guten Christen bilden» (zit. A 1,489). In derselben Zeit bereitet er die Erdéffnungsrede
flr das Konzil vor, mit der er seine Anliegen unmissverstandlich verdeutlichen wird.

(emf)

2.9.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Ein neues Haus

In den letzten Wochen vor dem Konzil nutzt Papst Johannes XXIII. verschiedene
Gelegenheiten, um seine Konzilsanliegen zu verdeutlichen. So auch die Begegnung mit
350 jungen Architekten aus 15 europdischen Landern am 2. September 1962. Gegen die
beharrenden Krafte der Kurie zeichnet er seine Vision in der Sprache der Architektur:



«Das Konzil will ein neues Haus auf den im Laufe der Geschichte gelegten Fundamenten
mit allen goéttlichen und menschlichen Mitteln, Gber die die Kirche verfligt, erbauen [...]
Das Konzil macht sich neu die von Jesus unterstrichenen Worte des Taufers zu eigen:
<Tut Busse, denn das Himmelreich hat sich genaht> (Mt 3,2; 4,17) und will zugleich die
Dimension der Liebe ausweiten auf alle die vielfaltigen Erfordernisse und Bedlrfnisse der
Voélker sowie allen - noch viel zuganglicher und aufgeschlossener formuliert - die
Botschaft Christi verkiinden. Das verlangt vom Menschen Herzensbekehrung, neue
Seelenkraft, lichtvollen und tatigen Glauben».

(emf; zit. nach A 1,489f)

3.9.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Karl Rahner: «Das Schlimmste verhindern»

Im August 1962 lag den Konzilsbischdéfen der 1. Band der «Constitutionum et
Decretorum» vor, einer Textsammlung mit vier dogmatischen Schemata, einem Schema
zur Liturgie, einem zu Presse und Kino und einem zur «Unitas Ecclesiae». Das Leitmotiv,
mit dem Rahner sein Gutachten zu diesen Texten an Konig schickte, hiess: Das
Menschenmdgliche tun, um das Schlimmste zu verhindern! Mehr wagte Rahner
angesichts der Erfahrungen mit den harten rémischen Autoritaten nicht zu hoffen. Aber
es war dennoch ein Prozess in Gang gekommen, der flir das ganze Konzil pragend sein
sollte. Die Bischofe fanden aus ihrer individuellen Isolierung heraus und entdeckten ihre
Moglichkeiten, als Bischofskonferenzen tatig zu werden. Flr diesen Prozess ist der
folgende Briefausschnitt Rahners an Kardinal Koénig von Anfang September 1962
aufschlussreich:

«Eminenz, hochwirdigster Herr Kardinal! Wahrend meines Aufenthalts in Miinchen hatte
ich zwei lange Unterredungen mit seiner Eminenz, dem hochwirdigsten Herrn Kardinal
Dopfner. Wir haben die dogmatischen Schemata durchgearbeitet. Sie waren auch
Gegenstand einer Besprechung beim Herrn Bischof von Mainz, Hermann Volk. Bei der
Besprechung waren anwesend (wenn auch nicht immer gleichzeitig) [...]: Semmelroth,
Grillmeier, Bacht - alle drei Frankfurt, Ratzinger — Bonn, Feiner — Chur, Rahner. Das
Ergebnis der Besprechungen hat sich in den eingetragenen Randbemerkungen
niedergeschlagen. Da eigentlich nie eine irgendwie erhebliche Meinungsverschiedenheit
unter den genannten Theologen auftrat, ist die genauere Herkunft der einzelnen
Vorschlage sachlich unerheblich...».

(Christian Cebulj; vgl. entschluss Nr. 43[6/1988], 32)

4.9.2012

Die theologische Bedeutung einer konziliaren Geschaftsordnung

Zu den Vorbereitungen des Konzils gehdrt auch die Erarbeitung der Geschaftsordnung.
Auf deren theologische Bedeutung macht der Konzilstheologe Joseph Ratzinger
aufmerksam:

«Der Bonner Historiker Hubert Jedin hat schon 1960 in einer wichtigen Arbeit gezeigt,
wie die Geschaftsordnung der Konzilien, die zunachst ein rein technisches Instrument fir
den ordnungsgemassen Ablauf des Ganzen zu sein scheinen, in Wirklichkeit eine eminent
theologische Bedeutung enthalten. Von der Geschéftsordnung hangt ja nicht nur das
faktische Funktionieren des Konzils ab, sondern in der Art, wie sie die einzelnen Krafte
ins Spiel bringt, stecken zugleich immer schon tiefgehende theologische Entscheidungen
Uber Wesen und Stellung dieser Kréafte, so dass die Geschaftsordnung insgesamt eine



ganze Theologie des Konzils spiegelt und vorwegnimmt. Diese Theologie ist deswegen so
besonders wirksam, weil sie Realtheologie, eine ganz praktische Vorentscheidung dariber
ist, inwieweit die verschiedenen Kréfte auf dem Konzil zur Geltung kommen kdénnen».
Betrachte man die Geschaftsordnungen auf den Konzilien, so kénnen man feststellen,
«dass in der Geschichte konziliarer Geschaftsordnungen sich die Entwicklung der Kirche
und ihrer Konzilien selbst widerspiegelt, derart, dass sich darin eine immer starkere
Kurialisierung der Konzilien beobachten lasst. Dieser Vorgang hatte in der
Geschaftsordnung des gegenwartigen Konzils keine Unterbrechung erfahren, sondern
eher einen HoOhepunkt erreicht, insofern die Arbeitsinstrumente des Konzils, die
Kommissionen, in ihrem Aufbau eng mit den entsprechenden Kongregationen der Kurie
verschmolzen waren, deren Vorsitzende und Sekretdre fast durchgehend auch in den
Konzilskommissionen die entsprechenden Stellungen mit allen daraus sich ergebenden
Vollmachten und Méglichkeiten einnahmen».

(Ra Ko 2, 13f; Sabine Demel)

5.9.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Die Geschaftsordnung des II. Vatikanischen Konzils als primatialer Akt in Form
und Inhalt

Bereits vom 5. August 1962 datiert das Motu proprio «Appropinquante Concilio», mit
dem Papst Johannes XXIII. die Geschaftsordnung bekannt gibt. Es wird indes erst am 5.
September 1962 mit Datum vom 6. September 1962 im Osservatore Romano,
zusammen mit der Bekanntgabe der Namen flir diverse Konzilsamter, publiziert.

Die Geschaftsordnung des II. Vatikanischen Konzils ist von Form und Inhalt her ein durch
und durch péapstliches Dokument: «Vom Papst ernannte Vorbereitungskommissionen
sollten die Texte fir die Konzilsberatung liefern. Vom Papst ernannte Prasidenten sollten
seinen Kurs bestimmen, und ein vom Papst ernannter Sekretar war fir die Organisation
zustandig. Vom Papst berufen wurden auch die Vorsitzenden der Konzilskommissionen,
deren Mitglieder zu zwei Dritteln ebenfalls vom Papst ernannt wurden. [...] Fir die
Verfasser der Geschaftsordnung war oberste Maxime die Wahrung der papstlichen
Primatialrechte gewesen» (A 1, 376f zus. mit Anm. 576).

(Sabine Demel)

6.9.2012 (Heute vor 50 Jahren)

NZZ, 6. September 2012, zur Geschaftsordnung des Konzils

«In dem <Motu proprio> des Papstes werden auch die Arbeitsweise und die
Geschaftsordnung des Konzils festgelegt. Zunachst wird bestimmt, dass Latein die
offizielle Sprache sein wird, wobei es aber den Teilnehmern nicht verwehrt werden soll,
sich an den Kommissionssitzungen auch in ihrer Muttersprache auszudriicken, doch soll
dann sofort eine lateinische Fassung durch Dolmetscher folgen. Alle Konzilsbeschliisse
mussen mit Zweidrittelmehrheit gefasst werden, unterliegen aber in jedem Fall noch der
Bestatigung durch den Papst, dem die letzte Entscheidung zusteht. Die Beobachter der
anderen Religionsgemeinschaften werden den allgemeinen Sitzungen des Konzils und -
mit einigen Ausnahmen - den allgemeinen Kommissionssitzungen beiwohnen kénnen. Sie
werden berechtigt, ihren Kirchen zu berichten, missen sich aber im d{brigen zur
Verschwiegenheit verpflichten. [...] Die Mitglieder des Konzils — man rechnet in Rom mit
rund 3000 Personen - miussen sich zur absoluten Geheimhaltung verpflichten. Die
Abstimmungen erfolgen durch die Formel <placet> oder <non placet>. Jeder Teilnehmer



kann auch ein bedingtes <Ja> sprechen: <placet juxta modum>, muss dann aber seine
Stellungnahme schriftlich begriinden. Die 6ffentlichen Sitzungen des Konzils werden vom
Papst prasidiert und von liturgischen Zeremonien umrahmt».

(NZzZ, 6. September 1962; ufw)

7.9.2012

Die drei grossen Arbeitsinstrumente des Konzils:

Konzilskommissionen - Generalkongregationen - 6ffentliche Sitzungen

«Auf den O&ffentlichen Sitzungen fihrt der Papst selbst den Vorsitz. Auf ihnen wird
endglltig abgestimmt Gber die Dekrete und Canones, die zuvor auf den
Generalkongregationen diskutiert und verabschiedet worden sind.

Die Generalkongregationen sind die Arbeitssitzungen des Konzilsplenums. Hier werden
die vorgelegten Texte von allen Konzilsvatern geprift und diskutiert, bis ein endgdltiger
Text fur die Abstimmung erarbeitet ist. Den Vorsitz bei den Generalkongregationen flhrt
jeweils eines der vom Papst ernannten zehn Mitglieder des Prasidiums des Konzils.

Die Konzilskommissionen haben die Aufgabe, die Vorlagen, die von den Vorbereitenden
Kommissionen erarbeitet, von der Zentralkommission gebilligt und vom Papst selbst dem
Konzil zur Entscheidung (bergeben worden sind, gemass dem Verlangen der
Generalkongregationen zu verbessern oder auch weitere Vorlagen auszuarbeiten. Der
Papst hat zehn Konzilskommissionen errichtet. Jede von ihnen besteht aus einem
Prasidenten, den der Papst ernennt, einem oder zwei Vizeprasidenten, die der jeweilige
Prasident aus den Mitgliedern der Kommission beruft, einem Sekretar, den der Prasident
aus dem Kreis der Theologen, Kanonisten oder Experten des Konzils auswahlt, und 24
Mitgliedern. 16 von ihnen wahlt das Konzil, 8 bestimmt der Papst» (Herderkorrespondenz
17 [1962/1963] 55-57, 55).

Die offentlichen Sitzungen und die Generalkongregationen finden in der Petersbasilika
statt, die Kommissionsitzungen in zugewiesenen Raumen nahe bei St. Peter.

(Sabine Demel)

8.9.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Eine Liste von Schwierigkeiten

Unter dem Datum vom 8. September 1962 notiert Marie Dominique Chenu den Erhalt
verschiedener Briefe — Ausdruck des Informationsflusses, der in den Wochen vor dem
Konzil rege hin und her geht. Darunter figuriert auch ein Brief des Dominikaners Yves
Congar mit einer Liste von Nachrichten Uber lehramtliche Schwierigkeiten.

«Brief von P. Congar, Theologe von Mgr Weber, der mir Neuigkeiten mitteilt, die er von
P. de Lubac erhalten hat. P. Lyonnet muss seine Lehre am Bibelinstitut aufgeben; aber
da das Dokument, welches diese Sache mitteilte, keine weiteren Prdzisierungen gab,
behalt Pater General, SJ, ihn nicht nur vor Ort, sondern als amtierenden Dekan. P. Karl
Rahner muss alle seine Schriften dem Heiligen Offizium vorlegen. Er hat daraufhin
erklart, dass er, weil er nicht mit dem Heiligen Offizium kdmpfen madchte, auf jegliche
Publikationen verzichtet. Der Kardinal von Wien nimmt ihn als Konzilstheologen, mehrere
Bischtfe haben dem Papst direkt geschrieben, um sich Gber die Massnahme, die ihn trifft,
zu beschweren. Schliesslich hat P. de Lubac Schwierigkeiten in der Folge seines Werkes
Uber Teilhard» (Ch 59f).

(emf)



9.9.2012 (Weiteres)

P. de Lubac und Teilhard de Chardin

P. Henri de Lubac SJ] tritt mit einer doppelten Aufgabe der Verteidigung in die
Konzilsvorbereitungen ein. Als Berater der vorbereitenden Theologischen Kommission ist
er mit einem Text Uber Offenbarung und Glaube konfrontiert, mit dem das Konzil faktisch
- ohne seinen Namen zu nennen - ihn selbst (bzw. eine verfdlschende Lesart seiner
Theologie) verurteilen wirde. Lubac irritiert vor allem die Leichtfertigkeit, mit der eine
solche Verurteilung in der Kommission betrieben wird. ,Da ist eine Leichtfertigkeit des
Geistes, die mich sprachlos macht. Diese Menschen, die damit beauftragt sind, die
Lehrtexte eines Okumenischen Konzils vorzubereiten, verlangen keine Beweise,
Uberprifen nichts, suchen nicht einmal sich zu informieren® (Lu 1,37). Noch nach
Konzilsbeginn kommt Lubac zu Ohren, dass ein Mitglied des Heiligen Offiziums zum
Beweis flir die Weitherzigkeit der heiligen Kirche anfiihrt, diese habe zum Konzil sogar
gewisse Opponenten eingeladen, so etwa P. de Lubac (Lu 1,127).

Zur gleichen Zeit engagiert sich Lubac, um eine weitere Verurteilung von P. Pierre
Teilhard de Chardin S) zu verhindern. Dessen Name ist im Konzilstagebuch Lubacs
allgegenwartig. Erleichtert hért er im September 1961 von P. Tromp, dass eine
entsprechend Passage fallengelassen wird (Lu 1,33), muss aber spater feststellen, dass
die Invektiven gegen Teilhard weiter aufrechterhalten werden. 1962 erscheint sein Buch
«La Pensée religieuse du Pere Pierre Teilhard de Chardin», das manche gern auf dem
Index sehen wirden. Ein Monitum des Heiligen Offiziums vom 30. Juni 1962 warnt vor
den Gefahren des Werkes von Teilhard und seinen Schilern, womit auch Lubac gemeint
ist. Im Tagebucheintrag zum 7. Oktober 1962 macht Lubac sich Hoffnung, dass mit der
Verargerung von Papst Johannes XXIII. Gber das Monitum ein Schlusspunkt gesetzt ist
und die Parteigéanger einer Verurteilung von Teilhard nun endlich gescheitert sind (Lu
1,90). Zwar werden die Querelen andauern, doch Teilhards Denken wird schliesslich
positiven Einfluss auf das Konzil ausiliben.

(emf)

10.9.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Johannes' XXIII. geistliche Vorbereitung

Der Papst forderte vor Konzilsbeginn unermudlich zu Gebet und Selbstheiligung auf um
fahig zu werden, den Anruf des Heiligen Geistes zu héren.

«Johannes XXIII. wollte Zwiesprache halten mit sich, mit der Geschichte und der
Tradition der Kirche, der er treu bleiben wollte» (A 1, 497). Am 9. September 1962
sprach er vor Seminarregenten im Hinblick auf seine Exerzitien, die einen Tag darauf, am
10. September 1962, begannen, in denen er sich geistlich auf den Konzilsbeginn
einstellen wollte: «In aller Friihe und schweigend begleite ich Msgr. Capovilla bei der
Uberfiihrung der heiligsten Eucharistie von der Vatikankapelle nach der Kapelle im <Turm
San Giovanni>, wo ich meine persoénlichen vorkonziliaren Einkehrtage glicklich beginne.
[...] Hier ist alles Vorbereitung der Seele des Papstes auf das Konzil: alles, auch die
Vorbereitung auf die Eréffnungsansprache, die alle Welt, die in Rom zusammenstromt,
erwartet, wie sie auch der Radioansprache lebhafte Beachtung schenkte, die heute Abend
in aller Welt gehért wurde» (A 1, 498).

(ufw; vgl. A 1, 497-501)



11.9.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Radiobotschaft Papst Johannes’ XXIII. vom 11. September 1962

Am 11. September, exakt einen Monat vor der Eréffnung des Zweiten Vatikanischen
Konzils, wandte sich Papst Johannes XXIII. in einer Radioansprache an die Glaubigen
weltweit. Darin machte Johannes XXIII. nach den zahlreichen Verunsicherungen in den
Jahren der Vorbereitung deutlich, in welche Richtung das bevorstehende Konzil seiner
Meinung nach gehen sollte. Er setzte Akzente, die sich von vorbereiteten Schemata
(Entwurftexten flir die Konzilsarbeit) markant unterschieden und die er anlasslich der
Konzilseroffnungsrede wieder aufgreifen sollte.

Ausgehend von Christus als dem «Licht der Kirche» und «Licht der Vélker» betonte der
Papst sowohl die innere Lebenskraft der Kirche als auch ihre Verpflichtung fir alle
Menschen angesichts der Probleme der damaligen Welt. Bedeutung erlangten vor allem
die Aussagen von der «Wirde des Menschen», der grundsatzlichen «Gleichheit aller
Voélker in der Auslibung der Rechte und Pflichten innerhalb der gesamten Vélkerfamilie»,
die Charakterisierung der Kirche «als das, was sie ist und sein will, die Kirche aller,
besonders der Armen» sowie ausserdem das Wort vom Recht auf «religidse Freiheit» und
sein Pladoyer fir die Erhaltung des Friedens.

(Franz Xaver Bischof)

Kernsadtze aus der Rede (Druck der Rede in: HerKorr 17, 1962/63, 43-46, sowie in der
Schweizerischen Kirchenzeitung 130[1962], Nr. 38, 437-439):

«Wir befinden uns also mit Gottes Hilfe am rechten Ausgangspunkt. Die prophetischen
Worte Jesu, die er im Blick auf das Ende der Zeiten ausgesprochen hat, bilden eine
Ermutigung flr die guten und hochherzigen Unternehmungen der Menschen, besonders
in jenen historischen Stunden der Kirche, die fiir einen neuen Aufschwung zur Erhebung
auf die héchsten Gipfel offen sind: <Erhebet eure Haupter, denn es naht die Erlésung> (Lk
21,27).»

«Das Okumenische Konzil steht vor seinem Zusammentritt 17 Jahre nach dem Ende des
Zweiten Weltkriegs. Zum ersten Mal in der Geschichte werden die Konzilsvater wirklich
allen Vélkern und Nationen angehéren, und jeder wird seinen Beitrag an Wissen und
Erfahrung leisten zur Heilung der Narben der beiden Kriege, die das Antlitz aller Lander
tief verandert haben.»

12.9.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Reaktionen auf die Radiobotschaft

Die Radiobotschaft des Papstes vom 11. September 1962 fand vielfaches Echo in der
Weltpresse. Sie wurde «als ein besonderes Zeichen der Hoffnung empfunden» (Klaus
Wittstadt), ja sogar als «regelrechte Einfihrung in das Konzil» (Giancarlo Zizola)
gewlrdigt. Begriisst wurde vor allem, dass sich der Papst den Problemen der Menschheit,
ihren drangenden Fragen nach Freiheit, Frieden, Gerechtigkeit zuwandte und dass er
nicht nur wie bisher einzig die katholischen Gldubigen in den Blick nahm, sondern alle
Menschen. Die Kirche sollte, so ist die Botschaft des Papstes zu verstehen, nicht nur
Verkinderin des Evangeliums sein, sondern aus einem richtigen Verstdndnis des
Evangeliums heraus auch einen Beitrag zu den Problemen der Welt leisten.

Natlrlich wirkte die Rede auch auf die Konzilsvater und Konzilstheologen, die in den
Wochen danach in Rom eintrafen. Vor allem das programmatische Wort Johannes’ XXIII.
von der «Kirche aller Menschen» und «insbesondere der Armen» weckte unter
zahlreichen Bischoéfen vor allem der Dritten Welt ein Klima hoffnungsvoller Erwartung,



dass auch das kommende Konzil dazu Stellung beziehe.
(Franz Xaver Bischof)

13.9.2012

Karl Rahner: «Dieselben Sorgen ...» - oder: Werden Rhein und Seine in den
Tiber fliessen?

Nachdem im Sommer 1962 die ersten Textschemata an die Bischofe versandt worden
sind, wandte sich M.-Dominique Chenu mit der Befiirchtung an Karl Rahner, das
bevorstehende Konzil werde eine «Operation der Geistespolizei in den geschlossenen
Mauern der Schultheologie» sein - sofern es nicht zu einer Gegenbewegung komme.
Rahner antwortet umgehend am 13. September: «Ich teile Ihre Sorge und Ihren
Schmerz. Die dogmatischen Schemata sind wirklich nicht das, was wir erwartet haben.
Sie sind kein Wort an die Welt von heute, sie sind sterile Schultheologie ohne Kraft und
Leben, Exzerpte aus Romischen Schulthesen. [...] Wir sollten alles tun, um auf dem
Konzil enge Kontakte zwischen den deutschen und franzdsischen Theologen zu finden.
Wir haben dieselben Anliegen und dieselben Sorgen.» Was auf dem Konzil dann geschah,
ist bekannt. Es wurde in ein bekanntes Bonmot gefasst, das nur in geographischer
Hinsicht unsinnig erscheint: Rhein und Seine flossen in den Tiber.

(Christian Bauer; Zitate aus: Ch 57f; Rahner, Karl: Brief an M.-Dominique Chenu.
Einseitiger maschinenschriftlicher Brief vom 13. September 1962, Archives-Chenu/Paris)

14.9.2012 (Weiteres)

Nichtkatholische Beobachter

Fast gleichzeitig mit der Geschaftsordnung, welche die Regeln auch fir die
nichtkatholischen Beobachter festlegt, wird am 5. September 1962 die Liste mit deren
Namen veroffentlicht. Noch ist diese Liste jedoch nicht vollstandig.

Die Einladung von Beobachtern war schon frih vorbereitet und eingeleitet worden (vgl.
Blogeintrag vom 21. Juli 2012). In den Anfangen machte sich aber das Nebeneinander
des Sekretariates fir die Einheit der Christen und der Kommission fir die orientalischen
Kirchen negativ bemerkbar. Wahrend das Sekretariat bald zahlreiche Kontakte zu den
abendlandischen Kirchen knipfte, blieb die Kommission flir die orientalischen Kirchen
eher untatig. Dies I6ste bei den orthodoxen Kirchen Verdrgerung aus, bis schliesslich dem
Sekretariat die Zustandigkeit auch fur die Orthodoxen Ubertragen wurde. Erst Anfang
Oktober werden der am 5. September verdéffentlichten Liste noch weitere Namen aus der
Orthodoxie erganzt werden kénnen (vgl. Blogeintrag vom 4. Oktober 2012).

Die Zahl der nichtkatholischen Gaste wird wahrend des Konzils schwanken, hat aber
insgesamt steigende Tendenz. Im offiziellen Verzeichnis der ersten Konzilssession stehen
54 Namen, davon 46 nichtkatholische Beobachter, welche von ihren Kirchen entsandt
worden waren, sowie 8 Gdste, die persénlich eingeladen worden waren. Es sind u.a.
Vertreter der orthodoxen Patriarchate, der nichtchalzedonensischen Orthodoxie, der
anglikanischen Kirche, des Lutherischen Weltbundes (darunter Edmund Schlink), des
Weltrates der Kongregationalistischen Kirchen wie des Presbyterianischen Weltbundes,
des Weltrates der Methodisten und der altkatholischen Kirche, ebenso Reprasentanten
des Weltkirchenrates, darunter Lukas Vischer. Zu den eingeladenen Gasten gehéren aus
Taizé Prior Roger Schutz sowie Max Thurian und der Exeget Oscar Cullmann. Ohne eine
formelle Gruppe mit eigenen Strukturen zu bilden, gab es doch regelmadassige Treffen
untereinander wie auch gemeinsame Gottesdienste mit Gebet fiur das Konazil.



Verschiedene Zeugnisse lassen erkennen, dass allein schon die Anwesenheit der
Beobachter, dariber hinaus aber auch Begegnungen und Gesprache die Konzilsvater sehr
bewegten.

(emf; vgl. A 1,359-369.502f; A 2,213-218)

15.9.2012 (Weiteres)

Geheimhaltung zwischen Schutz und Hindernis des Arbeitens

Beratungsprozesse benétigen einen Schutzraum, um nicht unter den Einfluss von
externen, manchmal sachfremden Interessen zu geraten, wie auch aus Respekt vor den
beteiligten Personen und ihren Meinungsdusserungen. Aus diesem Grund wurden die an
der Vorbereitung und Durchfiihrung des Konzils beteiligten Bischéfe und Theologen zur
Verschwiegenheit verpflichtet. So verstandlich und notwendig diese Auflage war, so
misslich wurde ihre restriktive Auslegung empfunden. Insbesondere vor dem Konzil
fihlte sich ein Berater wie Yves Congar dadurch isoliert und in der Einflussnahme
beschrankt, denn so waren die Berater ausserhalb Roms verstreut und durch die
Schweigepflicht abgeschnitten, wahrend die rémischen Mitglieder der Kommission die
Moglichkeit hatten, sich untereinander zu verstandigen: «ein Mittel, jegliche Opposition
zu atomisieren und neutralisieren» (Co 1,19). Dass den Mitgliedern und Beratern der
Theologischen Kommission sogar untersagt wurde, sich mit den Kollegen anderer
Kommissionen auszutauschen, wird von Julius Kardinal Dépfner in einer Problemanzeige
flr eine Audienz bei Papst Johannes XXIII. festgehalten. Dadurch werde «der Verkehr mit
Mitgliedern anderer Kommissionen sehr erschwert. Ein Erfahrungsaustauch mit den
einzelnen Kommissionen ist wiinschenswert. Ebenso scheint es der Sache des Konzils zu
dienen, wenn die bischoflichen Mitglieder der einzelnen Kommissionen sich mit ihren
Amtsbridern beraten dirfen, zumal auf den Bischofskonferenzen» (D6 149). Auch spricht
er sich gegen eine Geheimhaltung der Textvorlagen in der Weise, dass sie nicht im
Voraus an die Bischofe versandt wiirden, aus: Man kdnne dann zwar sicherer sein, dass
nichts durch die Presse an die Offentlichkeit dringt. «Aber es besteht die Gefahr, dass die
Arbeit des Konzils leidet» (D6 151).

Wahrend des Konzils wird es offentliche Sitzungen geben; das Geschehen in den
Generalkongregationen und Kommissionen bleibt jedoch prinzipiell vertraulich (siehe aber
zur Pressearbeit den Blogeintrag vom 5.10.2012). Erst die Nachfahren - wir heute -
haben die Mdoglichkeit, nach der Veréffentlichung einschlagiger Quellen das
Konzilsgeschehen detaillierter nachvollziehen zu kénnen.

(emf)

16.9.2012 (Weiteres)

Die Konzilsaula

Die Durchfiihrung des II. Vatikanischen Konzils war eine logistische Herausforderung.
Wahrend am I. Vatikanischen Konzil ca. 800 Bischéfe teilgenommen hatten, werden bei
der Eréffnungsfeier am 11. Oktober 1962 ca. 2500 Bischéfe in die Konzilsaula einziehen.
Die Umgestaltung der Petersbasilika zur Konzilsaula beginnt im Mai 1962. Am 23.
September 1962 (berzeugt sich Papst Johannes XXIII. personlich vom Stand der
Arbeiten. Hergerichtet werden 2905 Sitze, «namlich 102 fir die Kardinale, sieben fir die
Patriarchen, 26 Platze fir das Generalsekretariat und dessen Bedienstete, 2440 fir die
Konzilsvater, 200 Sitze fir die Periti, sowie 130 Platze fiir die Beobachter». Auf
Anweisung Johannes XXIII. wird der Papstthron so platziert, dass der Zugang zum



Petrusgrab frei bleiben «und zu einem integrierten Bestandteil der Konzilsaula» werden
wirde. Ein fester Altar wird im Zentrum der Aula aufgestellt, einerseits flir die
Eucharistiefeier, andererseits fiir «das Evangelienbuch, als Seele und Inspiration aller
Konzilsarbeit der Vater».

In Zahlen ausgedriickt werden fiir die Tribline 25.300 m Stahlrohr, 150 m?3 Tannenholz,
2300 m? Gummi und 800 m? Teppich verarbeitet. Gerihmt wird das ausgezeichnete
Funktionieren = der  Mikrophone; und bemerkenswert ist das verwendete
Datenverarbeitungssystem fir das Feststellen der Anwesenheit und flr die
Abstimmungen. Der Zeitaufwand darf nicht unterschatzt werden. «Fir die Auswertung
der Stimmzettel brauchten die Maschinen ungefahr eine Stunde. Dazu kam [..] die
eigentliche Abstimmung sowie das Austeilen und Einsammeln der Stimmzettel. Kein
Wunder, dass flir die ersten grossen Abstimmungen .. sechs volle Tage angesetzt
wurden. In vier Generalkongregationen der ersten Woche wurden die Mitglieder von je
zwei Kommissionen, also insgesamt jeweils 32 Personen gewahlt. Die Maschinen hatten
eineinhalb Tage Zeit fir die Auswertung von je rund 100.000 Stimmzetteln. Es gab
insgesamt 538 Abstimmungen und mehr als eine Million ausgeteilter Karten».

Nicht unerwahnt bleiben darf die Bar Iona mit ihrem Angebot an warmen und kalten
Getranken sowie Kuchen. Einwande gegen diesen kulinarischen Service in Kirchenraumen
konnten gegen den Andrang der Konzilsvater zu diesem Ort nicht ankommen.

(emf; vgl. Klaus Wittstadt: Am Vorabend des II. Vatikanischen Konzils [1. Juli - 10.
Oktober 1962]. In: A 1, 457-560, 537-551,; Zitate auf S. 540.541.547f)

17.9.2012 (Weiteres)

«Unser Glaube an die Macht des Geistes»

Heinrich von Kahlefeld (1903-1980), Mitglied des Oratoriums des hl. Philipp Neri und in
der Liturgischen Bewegung von massgeblicher Bedeutung, schreibt am 3. Marz 1962
Julius Kardinal Dépfner, um ihn in liturgischen Fragen zu beraten. Sein Brief endet mit
einem Blick auf die Sorgen und auf die Hoffnungen, die sich mit dem bevorstehenden
Konzil verbinden.

«Ich habe von mehreren deutschen und franzdsischen Theologen vernommen, die sich
geradezu defdtistisch (ber das kommende Konzil gedussert haben: Uberhaupt nichts
werde dabei herauskommen, und alles werde beim Alten bleiben. Dagegen steht nun
unser Glaube an die Macht des Geistes».

(D6 206, emf)

18.9.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Festliches Glockengelaute

Mit Datum vom 18. September 1962 gab der Apostolische Nuntius in Deutschland dem
Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonferenz Josef Frings den Auftrag, die
Durchflihrung eines allgemeinen Glockengeldutes anzuordnen.

«Das weltweit zustimmende und unvermindert anhaltende Echo, das die Ankindigung
und baldige Durchfilhrung des II. Okumenischen Vatikanischen Konzils bei Klerus und
Volk und dariber hinaus gefunden hat, berechtigt zu der Annahme und Hoffnung, dass
die feierliche Begehung dieses ausserordentlichen Ereignisses nach den Worten des
Heiligen Vaters <durch ununterbrochenes Mitschwingen in Sinn und Denken von sehr
vielen, durch klare und bestimmte Vorsatze und durch flehentliche Gebete> begleitet sein
moge. Damit nun der grosse Augenblick der feierlichen Erdéffnung des Konzils bei allen



Glaubigen in ein erhebendes Bewusstsein gerufen wird, soll diese Stunde nach Meinung
und Wunsch der Konsistorialkongregation durch ein festliches Glockengeldute von allen
Kirchen in Stadt und Land mit einer Dauer von etwa zehn Minuten begriisst und
gewlrdigt werden» (D6 272).

In Deutschland wird dieses festliche Glockengeldute gemass einem Schreiben des
Stellvertretenden Generalvikars von Kéln am Vorabend der Eréffnung, 10. Oktober, von
19 Uhr - 19.15 Uhr durchgeflhrt.

(emf)

19.9.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Karl Rahner: «Kein Konzil der Schulstreitigkeiten>»

Am 19. September 1962 schreibt Karl Rahner aus Innsbruck in einem Brief an Kardinal
Koénig: «Eminenz, hochwirdigster Herr Kardinal! [...] Das Konzil soll doch nach dem
Willen des HI. Vaters kein Konzil sein, in dem schwierige Schulstreitigkeiten unter
Theologen entschieden werden; es soll eine Botschaft an die Welt richten, die auch dort,
wo sie die herbe Wahrheit des Evangeliums einer finsteren Welt verkiindet, noch
trostend, strahlend, aufbauend und werbend ist. Nichts von der siegreichen Kraft des
Evangeliums strahlt aus diesen Schemata aus. Nirgends ist daran gedacht, ob sie auch
Uber den Kreis dirrer theologischer Experten hinaus verstanden werden koénnen;
nirgends merkt man, dass den Verfassern dieser Schemata der gebildete, skeptische
Mensch von heute und der gebildete Heide von heute wirklich lebendig vor Augen steht
mit all dem, was nun einmal zum Weltbild und zur Gefihlswelt des Menschen von heute
gehort. Das Ganze macht den Eindruck einer grauen romischen Schultheologie, die gar
nicht imstande ist zu merken, wie wenig sie es vermag, so zu sprechen, dass sie von
einem Menschen von heute verstanden wird».

(Christian Cebulj, vgl. entschluss Nr. 43[6/1988] 33)

20.9.2012

Mechanik und Mechaniker des Konzils

Angesichts der grossen Zahl von Bischéfen mit ihren Beratern stellt sich die Frage nach
der «Mechanik des Konzils» (A 2,39) und deren Verhaltnis zur geistlichen Dimension des
Konzils. Dabei sind diejenigen Bischéfe und Theologen in besonderer Weise als
«Mechaniker» des Konzils anzusehen, die sich punktuell oder standig um die Anwendung,
Ausgestaltung oder Anderung der Geschéftsordnung mihten, die immer auch
theologische Vorentscheidungen und Konsequenzen beinhaltet.

Als ein solcher «Mechaniker» trat zu Beginn des Konzils der Erzbischof von Toulouse und
spatere Kurienkardinal Gabriel-Marie Garrone (1901-1994) auf. In seiner Zeit als
Koadjutor (seit 1947) von Kardinal Jules Saliege (1870-1956) in dessen Erzditzese nicht
ausgelastet, konnte Garrone stattdessen in der «Assemblée des Cardinaux et
Archevéques», aus der die Franzdsische Bischofskonferenz hervorging, eine wichtige
Rolle spielen (Dictionnaire des Evéques de France, 286). Er gehorte aufgrund seiner
Unzufriedenheit mit der Geschaftsordnung im Oktober 1962 zu jener Gruppe
franzdsischer Bischdfe, deren «eigenwillige Initiative» (A 2,40) zur berihmten
Intervention des Bischofs von Lille, Achille Kardinal Liénart (1884-1973) fluhrte, in der
dieser die Verschiebung der Wahl der Kommissionsmitglieder forderte. Begrindet wurde
dieser Wunsch nicht zuletzt mit dem Anliegen, dass sich die Bischéfe zunachst besser
kennenlernen wollten. Faktisch ging damit eine enorme Aufwertung der



Bischofskonferenzen einher.

Beispielhaft zeigt die Initiative Garrones und die darauffolgende Intervention Kardinal
Liénarts, dessen Antrag schliesslich stattgegeben wurde, dass die geistliche Dimension
und die «Mechanik» des Konzils zwar voneinander zu unterscheiden, aber doch nicht zu
trennen sind. Bei dieser wechselseitigen Durchdringung, die durchaus auch konfliktreich
vonstattenging, kam neben Faktoren gemeinschaftlicher, atmospharischer oder
inhaltlicher Art einzelnen «Mechanikern» immer wieder eine wichtige Rolle zu.

(Michael Quisinsky)

21.9.2012 (Weiteres)

Gertrud Heinzelmann: «Wir schweigen nicht langer» - Eingaben zum
Priesteramt der Frau

Nicht nur die katholischen Frauenverbande formulierten in Eingaben ihre Erwartungen an
das Konzil (vgl. Blog vom 31.7.2012). Die Schweizer Juristin Gertrud Heinzelmann, die
Diplomtheologin Josefa Theresia Minch, die ehemalige Pfarrvikarin und Konvertitin Iris
Miller und die Mlinsteraner Theologiestudentin Ida Raming haben Konzilseingaben mit
dem Ziel der Zulassung von Frauen zum Priesteramt verfasst.

Gertrud Heinzelmann richtete mit Datum vom 23.5.1962 ihre Eingabe «Frau und Konzil -
Hoffnung und Erwartung» an die Vorbereitende Kommission; sie prangert darin Thomas
von Aquin und den Thomismus als Hintergrund des Ausschlusses von Frauen aus dem
Priesteramt an. «Die scholastische Konzeption der Frau hat unzweifelhaft die weibliche
Aktivitat gebrochen, die sich zur Zeit der Urkirche in kraftigen Ansatzen als eine
Selbstverstandlichkeit aus der Frohbotschaft entfaltet hat», schreibt sie einleitend dazu.
Ein breites internationales 6ffentliches Echo auf die Eingabe entstand, nachdem sie in der
Zeitschrift des Zlrcher Frauenstimmrechtsvereins «Die Staatsblirgerin» (Juli/August
1962) publiziert worden und durch den Journalisten und spateren Konzilsperitus P.
Placidus Jordan OSB im englischen Sprachraum bekannt geworden war.

1964 verodffentlichte Gertrud Heinzelmann die genannten Eingaben in «Wir schweigen
nicht langer». Spatestens jetzt war das Thema auch in Rom présent - und es erhielt
zusétzliche Brisanz durch eine Publikation des Okumenischen Rates der Kirchen «Zur
Frage der Ordination der Frau» (Genf 1964). Gino Concetti — der im Gegensatz zu
Gertrud Heinzelmann die Scholastiker schatzte - befasste sich im November 1965 flr
den Osservatore Romano in einer dreiteiligen Artikelserie mit «La donna e il Sacerdozio».
Diese Initiative sei im Klima des II. Vatikanischen Konzils aufgebliht und selbst «einige
Theologen, auch qualifizierte» hadtten sich mit mehr oder weniger vorsichtigen
Ausserungen dem Chor der Frauen angeschlossen. Sie habe aber in den Dokumenten des
Konzils kein Echo gefunden. Uberlassen wir Gino Concetti fiir heute das letzte Wort: «Es
ist Christus, der ruft; es ist Christus, der schenkt. Und Christus hat keine Frau gerufen,
keine Frau mit priesterlichen Vollmachten ausgestattet. Die Kirche, in Gehorsam
gegeniber Christus, fahrt fort, sie auszuschliessen».

(Regina Heyder; vgl. Gertrud Heinzelmann, Wir schweigen nicht ldnger! / We Won't Keep
Silence Any Longer. Frauen &ussern sich zum II. Vatikanischen Konzil, Zirich 1964)

22.9.2012

1962: Eine Studentin zur Zeit des Konzils

Die Schweizer feministische Theologin und Alttestamentlerin Prof. Dr. Helen Schiingel-
Straumann erinnert sich in ihrer Autobiografie an ihre Studienzeit in Tibingen und Paris -



und an das Konzil: «Obwohl ich ja Papst Johannes XXIII. schon 1960 in Rom sehr positiv
erlebt hatte, war fir uns alle die Ankiindigung eines Konzils eine grosse Uberraschung
und Freude. Eine Riesenaufbruchstimmung war sptlrbar, und grosse Hoffnungen waren
fir uns alle, die Theologie studierten, damit verbunden. Schon in Tlibingen, vor allem
durch Hans Kiing, war deutlich geworden, dass Reformen dringend nétig waren und die
katholische Kirche an einem entscheidenden Wendepunkt stand. Niemand hat aber ein
Konzil erwartet, alle waren total Gberrascht».

(Helen Schiingel-Straumann: Meine Wege und Umwege. Eine feministische Theologin
unterwegs. Paderborn 2011, 71; ab)

23.09.2012 (heute vor 50)

Ergebnis der arztlichen Untersuchung Johannes’ XXIII.

In den letzten Wochen vor dem Konzil musste sich Johannes XXIII. wegen
Magenbeschwerden, die sich seit einigen Monaten bemerkbar machten, in arztliche
Behandlung begeben. Am 23. September 1962 stand das Ergebnis der medizinischen
Untersuchungen fest. Es handelte sich um ein in seiner Familie haufiges Krebsleiden. Der
arztliche Befund wurde nie publiziert. Doch hat Johannes XXIII. diesen Sachverhalt in
seinem Tagebuch (Agende del Pontefice) vermerkt und auch Loris Capovilla, der
Privatsekretdr des Papstes, notierte unter diesem Datum: «Die erste Offenbarung der
ernsten Krankheit, die seine Gesundheit bedrohte» (Quindici letture, 1970, 760).

Der Papst wusste ab diesem Zeitpunkt, dass ihm nur noch wenige Wochen, vielleicht
Monate zu leben vergdnnt waren. Er blieb nach aussen hin gelassen, trotz zunehmender
Schmerzen. Es macht ganz den Anschein, dass er «von einer seit langem verinnerlichten
asketischen Lebenseinstellung und von der Erwartung, dass er das Konzil er6ffnen kann,
aufrecht gehalten» (Giuseppe Alberigo) wurde. Jedenfalls verfolgte er die ihm wichtigen
Anliegen fortan mit verscharfter Dringlichkeit, wie sich in den folgenden Wochen und
Monaten zeigen sollte.

(Franz Xaver Bischof)

24.09.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Geringschitzung der Bischofe

Das starre Lehrgebdude der Theologie beginnt im Vorfeld des Konzils zu zittern.
Sebastian Tromp SJ], Sekretdr der Vorbereitungskommission fir Lehrfragen, ist um das
thomistische und geschlossene theologische Lehrsystem besorgt. In den Bischéfen sieht
er offenbar keine verldsslichen Garanten flr die Fortfilhrung der bisher in Rom
dominanten theologischen Richtung.

Der Utrechter Kardinal Bernard Jan Alfrink hatte Julius Kardinal Dépfner den Hirtenbrief
der niederlandischen Bischéfe sowie darauf reagierende rémische Ausserungen
(«Gutachten») zukommen lassen. Obwohl Dépfner in seiner auf den 24. September 1962
datierten Antwort an den niederlandischen Amtsbruder seinerseits offenherzig Bedenken
gegenliber dem Hirtenbrief dussert, weil dieser als kirchenamtliches Dokument «etwas zu
stark von einer besonderen theologischen Sicht her formuliert» sei, befremden ihn die
Gutachten. Dort sei «jene Haltung wirksam, die uns in den letzten Monaten bei so
manchen Anldassen viel Kummer machte. Die Bemerkungen von P. Tromp - er ist ja
sicher der zweite Gutachter - finde ich ungezogen. Ich habe auch aus anderen Quellen
den Eindruck, dass er uns Bischoéfe flr theologisch unterentwickelt und sorglos in den
Zeitirrtimern ansieht».



(ab; vgl. D6 276f)

25.9.2012 (Weiteres)

Novizen des Konzils

In seinen Erinnerungen schaut Léon Joseph Kardinal Suenens auf die Vorbereitungszeit
des Konzils zurtick. Die Voten der Bischéfe seien in 17 dicken Banden gesammelt worden,
die den Eindruck hinterliessen, «dass die Reformwiinsche eher kanonischer und
liturgischer Art waren, und dass der erneuernde Wind von Pfingsten nicht gerade in Bden
wehte» (Su 56). Man habe also am Anfang des Konzils mangels Erfahrung eher unsicher
herum getappt. Johannes XXIII. aber habe ermutigend gesagt: «In Sachen Konzil sind
wir alle Novizen» (Su 56).

Allerdings: ein Bischof habe konziliare Erfahrungen vorweisen kdnnen. Es handelt sich
um den Italiener Alfonso Carinci, Titularbischof von Seleukia in Isaurien. Er hatte am I.
Vatikanischen Konzil «teilgenommen» - als Ministrant. Wahrend des Konzils, am 9.
November 1962, wurde er 100 Jahre alt, und, so Suenens, man habe seinen Geburtstag
mit einer briderlichen Ovation gefeiert. Am 6. November 1963 starb er.

(emf; vgl. Su 56)

26.9.2012 (Weiteres)

Ein vorfabriziertes Konzil?

Zu den Ungewissheiten vor dem Konzil gehért auch die Frage seiner Dauer und der Art
und Weise seines Verlaufs. Auf der ersten Pressekonferenz zum Konzil Ende Oktober
1959 - es war zugleich die erste Pressekonferenz des Apostolischen Stuhles in der
Geschichte - stellte Generalstaatssekretér Kardinal Tardini seine Vorstellungen Uber den
maoglichen Konzilsablauf dar: «Den Beflirchtungen einiger Bischofe, das Konzil wiirde sie
fir zu lange Zeit von ihren Dibzesen fernhalten, kénne begegnet werden, wenn ein
grosser Teil der Arbeit durch Korrespondenz erledigt wirde. In Rom werde von einer der
Kommissionen ein Text erarbeitet und den Bischéfen zugleitet. Dann wilrden ihre
Reaktionen gesammelt und der Text Uberarbeitet oder ersetzt. Wenn die Bischtfe zum
Konzil zusammenkdamen, kénnten sie dann (ber einen bereits Uberarbeiteten Text
abstimmen, zu dem ihre allgemeinen Ansichten schon bekannt waren» (A 1,369). In
einem Brief von J. Hamer an Y. Congar vom 7. November 1959 heisst es: «Es ist der
Wunsch des Papstes, dass die schriftliche Vorbereitung so weit vorangetrieben wird, dass
die eigentlichen Konzilssitzungen nicht mehr allzuviel Zeit in Anspruch nehmen und die
Bischéfe nicht allzulange von ihren Ditzesen ferngehalten werden». Randnotiz von Y.
Congar an dieser Stelle des Briefes: «Das ist ein vorfabriziertes Konzil! Es handelt sich
um dieselbe Vorgehensweise wie hinsichtlich der Dogmen der unbefleckten Empfangnis
und der Aufnahme Mariens in den Himmel. Das ware kein echtes Konzil!» (A 1, 369 zus.
mit Anm. 552).

Es wird sich bald zeigen, dass das Konzil ein echtes sein und deswegen auch Zeit in
Anspruch nehmen wird.

(Sabine Demel)

27.9.1962 (Heute vor 50 Jahren)
Auf dem Matterhorn Mut fiir das Konzil gewinnen
Dass es kein «vorfabriziertes» Konzil geben wirde (siehe Blogeintrag von gestern), zeigt



sich sogar bereits vor Beginn des Konzils. Die eingegangenen Schemata
(Konzilsvorlagen) alarmieren die Bischéfe und veranlassen sie, bereits tUber Landes- und
Sprachgrenzen hinweg Kontakt zueinander aufnehmen. Der Bischofskoadjutor Léon
Arthur Elchinger, der ein ausfiihrliches Votum nach Rom gesandt hatte (vgl. Blogeintrag
vom xxx), bietet mit Brief vom 27. September 1962 Julius Kardinal Dépfner an, er sei
bereit, sich vermittelnd fir eine mdglichst baldige Zusammenkunft franzdsischer und
deutscher Bischéfe bei Konzilsbeginn einzusetzen.

«Wir dirfen die Schemata der dogmatischen Konstitutionen nicht annehmen. Kardinal
Tisserant, mit dem ich unléangst sprach und der viel Hoffnung auf Sie setzt, ist der
gleichen Meinung.

Wahrend meines Aufenthalts in Zermatt habe ich dieses Jahr, als flinfter Viertausender,
das Matterhorn bestiegen, um mir Mut fir das Konzil zu geben» (D6 278).

(emf)

28.9.2012 (Weiteres)

Nebenschauplatz Veterum Sapientia

Mitten in den Konzilsvorbereitungen beschidftigt die Bischéfe ein (scheinbarer)
Nebenschauplatz: die am 22. Februar 1962 erlassene Apostolische Konstitution Veterum
Sapientia Uber die lateinische Sprache. Sie enthdlt Anweisungen zur Verwendung des
Lateins im Theologiestudium sowie ein Verbot, den Gebrauch des Lateins in der Liturgie
in Frage zu stellen, und greift damit der Konzilsagenda vor.

Julius Kardinal Dépfner bringt seine Bedenken dazu in einer Audienz beim Papst vom 31.
Marz 1962 zur Sprache. In einer Aktennotiz halt er die Reaktion Johannes' XXIII. fest:
«Da haben sie mir eine lange Constitutio vorgelegt, aus der ich bereits 10 Seiten
gestrichen habe, aber einiges habe ich doch noch Ubersehen. Es ist gut, wenn solche
Bedenken geadussert werden» (D6 212). Am 3. September 1962 befragt der Linzer
Bischof Franz Zauner Dopfner zu diesem Thema. In seiner Antwort vom 6. September
teilt Dopfner mit, der Papst habe sich aufgeschlossen fiir Bedenken gezeigt, die
Ausfiihrungsbestimmungen seien gleichwohl nicht demgemass ausgefallen. Er bekraftigt,
die Konstitution sei «im Zeitpunkt sehr unglnstig, in der Grundauffassung utopisch,
theologisch unscharf und im Ton ungut» (D6 259). Am 11. September dankt Bischof
Zauner Dopfner fir seine Einschatzung; sie decke sich «vollstdndig mit meinen Sorgen
und Auffassungen zu diesem Punkt. Leider sind in Osterreich wieder einige Eiferer, die
sich hier des Guten nicht genug tun kdénnen. Als Bischof ist man dann immer der
Verachter der papstlichen Bestimmungen. Diesen Kraften gegeniiber muss man sich dann
als noch Rechtgldubiger verteidigen. Auch das ware ein Grund, dass der Episkopat nicht
so unvorbereitet und plétzlich vor vollendete Tatsachen gestellt werden sollte. Grossen
Eifer zur méglichst schnellen und raschen Durchfiihrung entfaltet auch unser neuer
Nuntius, sodass auch von dieser Seite keine ausgleichende Haltung zu erwarten ist» (D6
264f).

Die Liturgiesprache Latein wird in der Konzilsaula gleichwohl zum Thema; die
Konstitution gerat allmahlich in Vergessenheit und wird kinftig Kanonisten als
Paradebeispiel eines nicht rezipierten Gesetzes dienen.

(emf)

29.9.2012 (Weiteres)
Latein als Konzilssprache



Bereits zwei Wochen nach Konzilsankiindigung wird dezidiert die Erwartung gedussert,
die Konzilssprache wirde zweifellos das Latein sein. Dies wird ekklesiologisch mit dem
Primat Roms und der Autoritdt des Papstes begriindet. Vereinzelt melden sich jedoch
Stimmen, die den Gebrauch der Landessprache in Einzelfallen beflirworten. Auch die
Praxis von Simultanibersetzungen wird erwogen. Gemass Léon Joseph Kardinal Suenens
hatten aber die «technischen Dienste» verlangt, dass die Redetexte finf Tage im Voraus
vorliegen missten, was nicht praktikabel gewesen ware (vgl. Su 125).

Einspruch gegen die ekklesiologische Argumentation erheben Augustin Kardinal Bea und
der melkitische Patriarch Maximus. Kardinal Bea aussert in einem Kontext, der die
Liturgiesprache Latein betrifft: «Wir miissen uns mit aller Entschiedenheit gegen die
Auffassung wehren, dass Latein ein Zeichen der Einheit sei. Es ist eher ein Zeichen von
Uniformitat als ein Zeichen der Einheit» (zit. A 1,249).

Henri de Lubac notiert, Patriarch Maximos habe in der vorbereitenden Kommission
verlangt, sich franzdsisch ausdriicken zu kénnen, da er seit 60 Jahren kein einziges Wort
Latein gesprochen habe, und Lubac sinniert: «man fragt sich, wie er sich auf dem Konzil
aussern wird» (Lu 1,122f). On verra, und zwar am 20. Oktober 1962.

Die Konzilsordnung wird schliesslich das Latein flir alle o6ffentlichen Sitzungen und
Generalkongregationen verbindlich machen und die Landessprache nur in den
Kommissionen zulassen. Allerdings ... diese Regel wird durchbrochen werden! Und fraglos
tun sich viele Konzilsvater schwer, die Konzilsreden zu verstehen, geschweige denn
selbst daran teilzunehmen. Bezeichnenderweise werden praktische Hinweise fir die
Konzilsvéter in der Konzilsaula in mehreren Sprachen wiederholt - ein eindeutiges Indiz
flr die Bedenken, ob alle Konzilsvater lateinische Ansagen korrekt verstehen wirden.
(emf; vgl. A 1,239f; A 2,56-60)

30.9.2012

Joseph Ratzinger: Entwurf fiir eine Eré6ffnungsbotschaft — oder: Ein Haus voll
Glorie schauet

Das konziliare Diskursarchiv halt so manche Uberraschung bereit. So auch den
Textentwurf flir eine Eré6ffnungsbotschaft, den Joseph Ratzinger im Juni 1962 fir Kardinal
Frings konzipierte. Ratzinger verbindet darin das neutestamentlich-benediktinische
Kirchenmodell der «Stadt auf dem Berg» mit einer augustinisch dualen Weltsicht zu einer
kulturpessimistischen Zeitdiagnose: «Unser Herr Jesus Christus hat seine Kirche
gegrindet, damit sie eine Stadt auf dem Berge sei, von der aus das wahre Licht des
Wortes Gottes die Menschen erleuchte, die in dieser Welt im Dunkel [...] umhergehen.
Diese HI. Synode [..] kommt [..] im Wissen um die Finsternisse dieses Zeitalters
zusammen, in denen die gottliche Sonne verdunkelt [...] scheint».

Schon die ersten Worte sind ein Signal: Dominus noster... Ratzinger setzt dogmatisch und
im Innen der Kirche an. Ganz anders der franzésische Dominikaner M.-Dominique Chenu
mit seinem spater durchgesetzten Entwurf, der mit den Worten Ab extremis terrae («Von
allen Enden der Erde») beginnt und pastoral sowie im Aussen der Welt ansetzt. Ratzinger
fahrt in der Spur des HI. Augustinus fort: «Und doch ergeht im Herzen des Menschen [...]
ein Schrei, der nach Gott ruft — nach Gott, der allein dieses Herz erfiillt, das [...] nicht zur
Ruhe kommt wird, ehe es in der unendlichen Liebe ruht».

Das Konzil misse daher das «Licht der Wahrheit heller aufstrahlen» lassen und die auch
«unter den Christen aufsteigenden Nebel des Unglaubens» vertreiben. Der Entwurf endet
im Sinne einer eucharistisch zentrierten Rickkehrokumene: «Mdge die Erneuerung des
Hauses Gottes [...] eine Einladung an alle sein, die vom Stuhl Petri getrennt sind, zur



Einheit des Tischs des Herrn zuriickzukehren und mit uns das himmlische Brot von dem
einen Altar im einen Haus Gottes zu essen [...]».

(Christian Bauer; Zitate aus: Wicks, Jared: Six texts by Prof. Joseph Ratzinger as peritus
before and during Vatican Council II, in Gregorianum 89 (2008), 233-311, 293ff)

1.10.2012

«Mein kleiner Lausejunge ...»—- Chenus Entwurf fiir eine Konzilsbotschaft an die
Welt

Das erste und letzte vom Konzil beschlossene Dokument tragen die Handschrift des
franzdsischen Dominikaners M.-Dominique Chenu: die Botschaft an die Welt vom 20.
Oktober 1962 und die Pastoralkonstitution Gber die Kirche in der Welt von heute vom 7.
Dezember 1965. Einen ersten Entwurf flir die Konzilsbotschaft an alle Menschen guten
Willens hatte Chenu bereits am 15. September 1962 verfasst. Yves Congar notiert am
1.0ktober 1962 in seinem Tagebuch, er habe die lateinische Version bekommen, sie an
vier Kardindle weitergeleitet und &dusserst positive Antworten erhalten. Schon am 23.
August hatte sein Mitbruder Louis Lebret — wie zuvor auch Joseph Ratzinger fir Kardinal
Frings — einen @hnlichen Entwurf flir Erzbischof Guerry von Cambrai geschrieben, der auf
dem Konzil jedoch nicht weiter aufgegriffen wurde.

In Chenus Textentwurf heisst es in thomanischer Weltfreude: «Wir freuen uns Uber die
Sympathie, mit der Ihr alle, Christen wie Nichtchristen, die Anklindigung dieses Konzils
aufgenommen habt. Und wir mdchten Eurer Erwartung gerecht werden, indem wir uns
des Auftrags Christi an seine Jlinger erinnern: Geht in die ganze Welt und verkiindet
allen Vélkern die Frohe Botschaft. [...] In dieser Welt, die sich in einem tiefgreifenden
Wandel befindet, scheinen die Appelle und Hoffnungen der Menschen trotz aller
Misserfolge und Irrtimer eine Sehnsucht nach dem Licht des Evangeliums auszudricken.
Wir erkennen darin [...] einen menschlichen Boden, der von sich her fiir die Gnade offen
ist. Daher befragt sich die hier versammelte Kirche Uber sich selbst und forscht nach
Mitteln, auf der Hohe der Probleme dieser neuen Welt zu sein. [...] Dem Beispiel und der
Lehre Christi folgend, widmet sie sich besonders der Liebe zu den Armen, nicht nur um
sie in ihrer Bedlrftigkeit mildtatig zu unterstiitzen, sondern um ihnen Menschenwiirde in
wahrer Freiheit zu verschaffen».

Als Chenu dann schliesslich den von den Konzilsvatern beschlossenen Endtext zu Gesicht
bekam, war er ziemlich Uberrascht: «Sie haben meinen kleinen Lausejungen in
Weihwasser getaucht». Immerhin, die Botschaft war in der Welt - auch wenn Joseph
Ratzinger ihre lehramtliche Bedeutung ganz anders einschatzte als Chenu: «Die Botschaft
der Konzilsvater an die Menschheit, die am 20. Oktober erlassen wurde, stellte nicht
eigentlich einen Akt des Konzils [...] dar [...]. Die eigentliche Arbeit des Konzils begann
mit der Behandlung des Schemas Uuber die heilige Liturgie am Montag, dem 21.
Oktober».

(Christian Bauer)

02.10.2012

Ré&uber Hotzenplotz und das Konzil - oder: Mehr Gemeinsamkeiten als man
denkt

Manche Biicher hat man selbst schon vorgelesen bekommen. Kinderblicher, die man
heute dem eigenen Sohn, der eigenen Tochter vortragt. Dazu gehéren mit Sicherheit
auch die Geschichten, deren Inhalte Ottfried Preussler aus dem Sagenschatz seiner



béhmischen Heimat schoépfte: Der kleine Wassermann, Die kleine Hexe, Das kleine
Gespenst, der Krabat und eben auch die Trilogie vom Rduber Hotzenplotz. Die wunderbar
frechen, in ruhigem Ton erzahlten Geschichten der beiden Freunde Kasperl und Seppl,
die den bdsen Rauber am Ende zu einem guten Menschen machen, haben mehr als nur
ihr Geburtsdatum - das Jahr 1962 - mit dem Konzil gemeinsam.

In der Siddeutschen Zeitung war anlasslich des Jubildums zu lesen: «Als der Rauber
Hotzenplotz vor fiinfzig Jahren zum ersten Mal in Grossmutters Garten auftauchte, war er
noch der Vorreiter eines neuen Geistes, der damals gerade die Gesellschaft erfasste und
dann auch die Literatur fir Kinder. [...] Nicht Disziplin, sondern Ermachtigung war das
Credo im Umgang mit Kindern. Kasperl und Seppl waren [..] gerade deswegen
unschlagbar, weil sie sich selbst einen Weg suchten, mit den M&chten und Angsten des
Lebens fertig zu werden. Und dieser Weg hiess nicht mehr Gehorsam, sondern die
eigenen Starken zu entdecken». (SZ vom 1. August 2012, 14).

Auch eine Kirche des Konzils setzt nicht mehr primar auf Disziplin und Gehorsam,
sondern auf Ermachtigung. Und zwar im Entdecken eigener Starken ad intra (LG 12:
«Charismen») ebenso wie auch fremder Starken ad extra (GS 44: «Hilfen, welche die
Kirche von der heutigen Welt empfangt»). Ziel des Ganzen ist das, worum es Gott mit
der Vollendung seiner Schopfung geht: das gute Bestehen des Lebens aller in ihren
Nachten und Angsten — man kdnnte dazu auch Pastoral sagen.

(Christian Bauer)

3.10.2012

Begegnungen

Liest man in den Tagebiichern verschiedener Konzilstheologen, so fallt in den Tagen vor
Beginn des Konzils, als die Konzilstheologen und Bischéfe allmahlich anreisen, aber auch
wahrend der Konzilssessionen die haufige Wiederkehr bestimmter Formulierungen auf. Es
handelt sich um einfache Wendungen wie «ist gekommen, um mich zu sehen/treffen»,
«heute morgen habe ich gesehen», «will mich treffen», «Besuch von», «hat mir erzahlt»
usw. Im Franzdsischen steht manchmal kurz und bindig: «Vu NN»: «Ich habe NN
gesehen/getroffen». Briefe werden (auch innerhalb von Rom) geschrieben; ein reges
Netz von Beziehungen entsteht und wird gepflegt.



Bald werden wahrend des Konzilsgeschehens auch Bischéfe daran beteiligt sein. Bischof
Elchinger diagnostiziert zwar: «Wir sind zusammengekommen in Rom, ohne uns gekannt
zu haben» (A 1,560). Doch bereits im Vorfeld ist das Bewusstsein entstanden, dass der
Mangel an Beziehungen schadlich ist. So erzahlt Bischof Frangois Marty bereits im April
1961 Yves Congar von der Kommissionsarbeit und meint: «Es wird davon etwas bleiben.
Die Bischéfe haben Geschmack daran gewonnen, sich zu sehen, miteinander zu
sprechen. Wir haben seit Jahrzehnten viel verloren, da wir uns nicht gesehen haben. Man
misste regelmdssige Begegnungen haben» (Co 1,54). Gleich mit Konzilsbeginn
(insbesondere nach dem 13. Oktober 1962) beginnen die Bischtfe sich zu organisieren,
untereinander zu beraten, Konferenzen abzuhalten, sich von Theologen beraten zu
lassen. Damit entsteht die bischoéfliche Kollegialitdt, noch bevor von ihr theoretisch die
Rede ist. Die luzide Unterscheidung Yves Congars zwischen einer schriftlichen Befragung,
die nur vermeintlich «eine Art schriftliches Konzil» ist, und einem echten Konzil
bewahrheitet sich. «Es gibt kein Konzil ausser in der wirklichen Versammlung der
Bischofe, die freie Diskussion und Entscheidung einschliesst» (Co 1,10). Die
Begegnungen ausserhalb der Konzilsaula haben an den Entwicklungen entscheidend
mitgeschrieben.

(emf)

4.10. 2012 (heute vor 50 Jahren)

Der 4. Oktober 1962 steht mit einer traurigen Wirklichkeit in meiner Erinnerung und mit
einer frohlichen Hoffnung. Vom 27. September bis 2. Oktober 1962 hatte Prélat
Willebrands Moskau besucht. Er Uberbrachte die offizielle Einladung an die Russische
Orthodoxe Kirche, Beobachter zum 2. Vatikanischen Konzil zu entsenden. Traurig daran
ist, dass das geplante Konzil das erste Okumenische Konzil ist, bei dem man in Ost und
West der Meinung war, die orthodoxen Bischéfe kdnnten nicht als normale Teilnehmer
wie jeder katholische Bischof eingeladen werden.

Die Reise war hochpolitisch, denn noch im Mai 1961 wiesen Moskauer Reprdsentanten
den Gedanken an einer Konzilsteilnahme zurilick, weil man in Moskau eine Verdammung
des Kommunismus beflirchtete. Rom aber wollte mit Moskau allein verhandeln, um die
Teilnahme der katholischen Bischéfe aus dem Ostblock zu ermdglichen. Dieser Schritt
war aber wegen den Spannungen innerhalb der Orthodoxie zwischen Moskau und
Konstantinopel heikel.

Frohliche Hoffnung besteht aber, weil die Einladungen trotz der Widerstande persdnlich
den Patriarchen Uberbracht wurden. Erzbischof Nikodim (Rotov), der damalige Leiter des
Kirchlichen Aussenamtes des Moskauer Patriarchats und spatere Metropolit von
Leningrad, flihrte die Gesprache mit den Gasten aus Rom. Nach der Rickreise sandte
Kardinal Bea am 4. Oktober die offizielle Einladung nach Moskau. Erzpriester Vitalij
Borovoj und Archimandrit Vladimir Kotljarov wurden als Beobachter entsandt. Sie trafen
am 12. Oktober 1962 in Rom ein. Auch die Ubrigen Patriarchate entsandten spater
Beobachter, die in den Ausschlssen aktiv mitarbeiteten; dies wurde aber erst nach der
historischen Begegnung zwischen Papst Paul VI. und Patriarch Athenagoras im Januar
1964 in Jerusalem maglich.

Das Konzil erflllte die Hoffnungen der Einladung des 4. Oktober 1962: Die Orthodoxen
Kirchen wurden wieder als Schwesterkirchen anerkannt. In der Entfremdung zwischen
Ost und West liegen nicht Glaubensunterschiede, sondern eine Verschiedenheit der
Mentalitdt und der Lebensverhdltnisse (vgl. UR Nr. 14). Das Schreiben "Dominus Iesus"



der Kongregation flir die Glaubenslehre hat das im Jahr 2000 bekraftigt (vgl. Nr. 17): Die
Orthodoxen Kirchen sind echte Teilkirchen wie jedes katholische Bistum, auch wenn sie
den Primat des romischen Papstes in seiner modernen Form der AuslUbung nicht
anerkennen.

(Nikolaus Wyrwoll, vgl. A. Melloni (Hg.), Vatican II in Moscow (1959-1965), Leuven
1997; A 1, 366-368.)

5.10.1962 (Heute vor 50 Jahren)

Einweihung des Pressebiiros

Die Konzilsankiindigung 1959 war o6ffentlich, und so war es nicht verwunderlich, dass in
den Medien dariber berichtet wurde und die Vorbereitungen wachsam beobachtet
wurden. In der Vorbereitungszeit wurde gelegentlich beklagt, dass (trotz der
Geheimhaltungspflicht - siehe Blog-Eintrag vom 15.9.2012) in der Presse vertrauliche
Interna verhandelt wurden. Nicht von ungefahr drangten manche Bischéfe schon seit
1961 darauf, dass ein offizielles Pressebiiro eingerichtet wird. Bischof Michael Keller von
Minster schrieb am 15. April 1961 an Julius Kardinal Dopfner: «Es besteht zur Zeit eine
vielleicht einmalige Chance, die offentliche Weltmeinung durch gezielte Informationen
positiv zu beeinflussen und zu steuern. Solange man selbst nichts unternimmt, darf man
sich nicht dartber beklagen, dass die Berichterstattung lber die Vorbereitung des Konzils
so kimmerlich und z.T. auch abwegig ist» (D6 141; vgl. 145.159). Im Mai 1962
versprach Papst Johannes XXIII. Journalisten «herzliche Aufnahme», bat um ihre
Unterstlitzung, damit das Konzil auf alle Menschen guten Willens Einfluss nehmen kénne,
und sprach sich selbst flir eine offene Informationspolitik aus. Andere Stellen im Vatikan,
einschl. des Pressedienstes des Vatikan, flrchteten unzustdandige Einmischungen und
verhielten sich eher restriktiv.

Das Pressebiiro des Konzils wurde am 2. Oktober 1962 eréffnet und am 5. Oktober 1962
eingeweiht. Die Medien waren zuhdchst interessiert und Uberdies dem Konzil gegeniber
positiv eingestellt. Bis zum 2. Oktober waren bereits 600 Pressekarten an Journalisten
ausgegeben worden. Nicht zuletzt unter Einfluss der Wiinsche deutscher Publizisten
waren im Pressebliro Abteilungen fir die einzelnen Sprachgruppen eingerichtet worden.
Wahrend der ersten Konzilswochen verbesserten sich die anfanglich noch dirftigen
Informationsflisse, da abwechselnd je zwei Leiter der Sprachgruppen, fir die
deutschsprachige Abteilung Pralat Gerhard Fittkau, an den Generalkongregationen
teilnehmen durften. Die grossherzigere Informationspolitik entsprach dem Anliegen Papst
Johannes' XXIII., die Kirche in Dialog mit der Welt zu sehen und dem Frieden zu dienen.
(emf; vgl. A 1,519-537)

6.10.2012 (Weiteres)
Reisen, Essen und Bett: Die Schweizer Bischofe in Rom

Wie reisten, wo lebten die Schweizer Bischéfe in Rom wahrend den Konzilssessionen?
Solche Fragen sind nicht einfach zu beantworten, weil entsprechende Unterlagen oft
fehlen. So ist etwa, was Reise und Unterkunft des St. Galler Bischofs Joseph Hasler
betrifft, nichts dokumentiert.

Besser sieht es beim Basler Bischof Franziskus von Streng aus. Der Basler Bischof flog
mit der Schweizer Fluggesellschaft Swissair, die es sich nicht nehmen liess, bei den
Konzilsvatern in lateinischer Sprache Werbung fir die Schweizer Fluggesellschaft zu
machen. Die Swissair flihrte beim Vatikan sogar in der Person von Moritz A. Maggi einen



eigenen Vertreter.

Franziskus von Streng wohnte wahrend der ersten Konzilssession in der Casa Palotti,
dem heutigen Hotel Ponte Sisto, wo ihm zwei Zimmer zur Verfligung standen. Die Lage
dieser Unterkunft war ideal, in Tibernahe, nicht weit entfernt vom Vatikan.

Im Gegensatz zu andern Konzilsvatern hatte Bischof von Streng keinen standigen
theologischen Berater. Er lud zu den jeweiligen Sessionen verschiedene Geistliche ein,
sozusagen als Auszeichnung fiir verdiente Priester seines Bistums. Ob das zweite Zimmer
in der Casa Palotti diesem Begleiter zur Verfligung stand oder der Basler Bischof beide
Zimmer belegte, ist nicht eruierbar. Und die Namen der Begleiter von Franziskus von
Streng sind leider nur flr die vierte Sitzungsperiode Uberliefert.

Der Basler Bischof kehrte wahrend jeder Konzilssession mindestens einmal in sein Bistum
zurlick, um anstehende Bistumsarbeiten zu erledigen.

(Urban Fink-Wagner; mit bestem Dank an die bischéflichen Archivare Rolf Fds und
Stephan Kemmler)

7.10.2012

Von Jungfrauenweihe bis Kirchenlehrerin:

Die Konzilserwartungen Marianna Schraders OSB

Das Konzil hat auch Sr. Marianna Schrader OSB (1882-1970), Benediktinerin in Eibingen
und Hildegardforscherin, bewegt. Von 1961 an hat sie, fast schon achtzigjahrig, ihre
Reformvorschlage dem Erzabt der Beuroner Kongregation vorgetragen. Spater zahlten
auch verschiedene Bischéfe zu ihren Korrespondenzpartnern, darunter der Kolner
Weihbischof Augustinus Frotz, dessen Bischofsweihe sich heute zum finfzigsten Mal
jahrt. In ihren Briefen pladierte Marianna Schrader zunachst dafiir, die Jungfrauenweihe
und die Weihe von Diakonissinnen wieder in das neu zu erarbeitende Kirchenrecht
aufzunehmen.

«Die Reformbestrebungen des Konzils, die wir eifrigst verfolgen», haben nach ihrem
Zeugnis auf sie als «einfache Nonne abgefarbt». In «heiliger Freiheit» nennt sie spater
mit Gitter und Klausur weitere Reformanliegen: Benedikt habe «kein Gitter
vorgeschrieben, ebenso wenig strenge Klausur». Horizont all ihrer Uberlegungen ist «die
Frage, ob wir Benediktinerinnen der Beuroner Kongregation bei diesem Aufbruch
mitgehen, ob wir das Uberlebte des Mittelalters abstreifen, aber ohne von der
Verwirklichung des monastischen Ideals abzuweichen».

Eine Begleiterscheinung der Konzilszeit waren neue Allianzen zwischen Ordensfrauen und
Laienkatholikinnen - und Sr. Marianna fand in Dr. Gertrud Ehrle vom Katholischen
Deutschen Frauenbund eine Verbindete in der Diakoninnenfrage: «Es war mir schon als
Laienauditorin in Rom klar, dass zu diesem Thema eine besondere nachkonziliare Arbeit
in Betracht kommt», schrieb Ehrle im April 1966 an Sr. Marianna und publizierte in der
Verbandszeitschrift Christliche Frau deren Aufsatz «Die Diakonissin - Ihre Weihe, ihr
Dienst».

Als schliesslich 1967 publik wurde, dass Katharina von Siena und Teresa von Avila zu
Kirchenlehrerinnen erhoben werden sollen, sah Marianna Schrader auch Hildegard von
Bingen an der Seite dieser heiligen Frauen und richtete an den Limburger Bischof
Wilhelm Kempf die «klihne Anfrage, ob Sie dieser Angelegenheit Ihre Aufmerksamkeit
zuwenden wirden» (25.10.1967). Am heutigen 7. Oktober 2012 geht dieser Wunsch
Marianna Schraders in Erflllung: Hildegard wird zur Kirchenlehrerin erhoben.

(Regina Heyder; Quellen: Nachlass Marianna Schrader OSB, Archiv Abtei St. Hildegard
Eibingen)



8.10.2012

Sitz- und Kleiderordnung des Konzils

«Bei den offentlichen Sitzungen erscheinen alle Mitglieder in liturgischer Kleidung; die
Kardindle im Ornat ihres Ordo, die Bisch6fe mit Pluviale und weisser Mitra; bei den
Generalkongregationen tragen sie ihre feierliche Amtskleidung. Die Mozzetta, das
Abzeichen der residierenden Bischofe innerhalb ihrer Didzese, wird beim Konzil den
Kardinalen und Patriarchen vorbehalten. Fir die Prdsenz wird folgende Reihenfolge
bestimmt: Kardindle, Patriarchen, Primaten, Erzbischdfe, Bischdfe, Abte und Prélaten
nullius, Abtprimas des Benediktinerordens, Prasidierende Abte der Ménchsorden,
Generalobere der exemten Priesterorden und -kongregationen. Die Prokuratoren nehmen
gesondert, aber gemass der Prazedenz der von ihnen Vertretenen Platz. Eigene Platze
erhalten auch die Experten des Konzils». Wie heikel die Festlegung dieser Sitzordnung
ist, wird sich bald zeigen!

(Herderkorrespondenz 17 [1962/1963] 56; Sabine Demel)

9.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Sorge um den Raum fiir die Orthodoxen Kirchen

In den Tagen vor der Eroffnung des Konzils statten einige der Konzilsvater der aufwandig
vorbereiteten Konzilsaula einen Besuch ab. Darunter ist auch der melkitische Patriarch
von Antiochien, Maximos IV. Er muss am 9. Oktober 1962 feststellen, dass die
orientalischen Patriarchen Platze erhalten haben, die den Kardindlen nachgeordnet sind.
Demgegeniliber erhebt er am Folgetag Einspruch und fordert, dass die Platze der
Patriarchen vor denen der Kardindle rangieren muissen. Patriarch Maximos IV. «sah
hinter der Frage der Platzierung der Patriarchen das Problem ... jener orthodoxen und
nichtchalkedonensischen Kirchen, die ihre Beobachter schicken wirden, um den Verlauf
des Konzils zu verfolgen. Welcherart war das Angebot, das Rom den Orientalen fir eine
Einheit der Christen machte? Auch von der Platzierung der Patriarchen her schien es,
dass der Heilige Stuhl keinen anderen Weg sah als den der reinen Absorbierung in seine
eigenen Kirchenstrukturen» (Riccardi, Eré6ffnung 8f). Indem er aus Protest nicht an der
Eréffnungsfeier teilnimmt, will Patriarch Maximos IV. aus 6kumenischen Griinden ein rein
«rémisches» Denken durchbrechen, um die Strukturen der rémisch-katholischen Kirche
zu weiten und einen Raum fiir die Orthodoxen Kirchen anzubahnen und freizuhalten.
(emf; vgl. Andrea Riccardi: Die turbulente Eréffnung der Arbeiten. In: A 2, 1-81, 7-10;
Lu 109)

10.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Praktisch oder symbolisch?

Am 10. Oktober 1962 trafen sich nachmittags um 16h30 die melkitischen Bischéfe. Das
Treffen war gepragt von organisatorischen Fragen. So vereinbarten die Bischdfe etwa, zu
anderen Konzilsteilnehmern Kontakt aufzunehmen. Wie Erzbischof Neophytos Edelby
(1920-1995) in seinem Tagebuch berichtet, schenkten die Bischdéfe besondere
Aufmerksamkeit der Frage der liturgischen Kleidung wahrend der Eréffnungsfeier.
Wahrend viele Bischéfe zunachst in voller Amtskleidung teilzunehmen wiinschten, setzte
sich in der Diskussion die Meinung durch, dass dies angesichts der zu erwartenden
finfstiindigen Dauer der Zeremonie wenig praktisch sei. Die Bischdfe einigten sich



schliesslich darauf, auf das Tragen der Krone zu verzichten (Edelby, Souvenirs du Concile
Vatican II, 53). Fragen dieser Art sind, wie im Vorfeld des Treffens vom 10. Oktober die
vorbereitenden Aktivitaten der Melkiten um Patriarch Maximos IV. Sayegh zeigen,
ekklesiologischer Natur und betreffen die Theologie und Praxis des Bischofsamtes der
katholischen Ostkirchen in ihrem Verhaltnis zu den romisch-katholischen, aber auch
orthodoxen Bischdfen. Eine dhnliche Verbindung von praktischer und symbolischer
Dimension beinhaltete u.a. auch die Frage der Sitzordnung der Patriarchen und der
Kardinale (vgl Blog-Eintrag von gestern) bzw. der Verhandlungssprache (vgl. Blog-
Eintrag vom 29.9.2012).

(Michael Quisinsky,; vgl. Andrea Riccardi: Die turbulente Eréffnung der Arbeiten. In: A 2,
1-81, 7f.58f)

11.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Gaudet Mater Ecclesia

«Heute freut sich die Kirche, unsere Mutter, denn durch die besondere Gnade der
gottlichen Vorsehung ist der langersehnte Tag angebrochen, an dem das Zweite
Okumenische Vatikanische Konzil feierlich hier am Grab des heiligen Petrus unter dem
Schutz der jungfraulichen Gottesmutter, deren Wiirde wir heute feiern, beginnt. [...] Wir
vertrauen unerschitterlich darauf, dass die Kirche durch dieses Konzil inspiriert an
geistlichem Reichtum wachsen und so mit neuer Kraft gestarkt mutig in die Zukunft
blicken wird. Es ist unsere feste Zuversicht: Durch ein angemessenes Aggiornamento und
durch eine kluge Organisation der gegenseitigen Zusammenarbeit wird die Kirche
erreichen, dass die einzelnen Menschen, die Familien und die Volker mit grosserer
Aufmerksamkeit die himmlischen Dinge betrachten. [...] In der tdglichen Auslibung
unseres Hirtenamtes verletzt es uns, wenn wir manchmal Vorhaltungen von Leuten
anhdren missen, die zwar voll Eifer, aber nicht gerade mit einem sehr grossen Sinn fir
Differenzierung und Takt begabt sind. In der jlingsten Vergangenheit bis zur Gegenwart
nehmen sie nur Missstande und Fehlentwicklungen zur Kenntnis. Sie sagen, dass unsere
Zeit sich im Vergleich zur Vergangenheit nur zum Schlechteren hin entwickle. Sie tun so,
als ob sie nichts aus der Geschichte gelernt hatten, die doch eine Lehrmeisterin des
Lebens ist, und als ob bei den vorausgegangenen Okumenischen Konzilien Sinn und Geist
des Christentums, gelebter Glaube und eine gerechte Anwendung der Freiheit der
Religion sich in allem hatten durchsetzen kénnen. Wir miissen diesen Ungllckspropheten
widersprechen, die immer nur Unheil voraussagen, als ob der Untergang der Welt
unmittelbar bevorstehen wirde. [...]

Der springende Punkt fir dieses Konzil ist es also nicht, den einen oder den andern der
grundlegende Glaubensartikel zu diskutieren, wobei die Lehrmeinungen der Kirchenvéter,
der klassischen und zeitgendssischen Theologen ausflihrlich dargelegt wirden. Es wird
vorausgesetzt, dass all dies hier wohl bekannt und vertraut ist. Aber von einer
wiedergewonnenen und gelassenen Zustimmung zur umfassenden Lehrtradition der
Kirche, wie sie in der Gesamttendenz und in ihren Akzentsetzungen in den Akten des
Trienter Konzils und auch des Ersten Vatikanischen Konzils erkennbar ist, erwarten jene,
die sich auf der ganzen Welt zum christlichen, katholischen und apostolischen Glauben
bekennen, einen Sprung nach vorwarts, der einem vertieften Glaubensverstandnis und
der Gewissensbildung zugute kommt. Dies soll zu je grésserer Ubereinstimmung mit dem
authentischen Glaubensgut fihren, indem es mit wissenschaftlichen Methoden erforscht
und mit den sprachlichen Ausdrucksformen des modernen Denkens dargelegt wird. Denn
eines ist die Substanz der tradierten Lehre, d.h. des depositum fidei; etwas anderes ist



die Formulierung, in der sie dargelegt wird. Darauf ist — allenfalls braucht es Geduld -
grosses Gewicht zu legen, indem alles im Rahmen und mit den Mitteln eines Lehramtes
von vorrangig pastoralem Charakter geprift wird. [...] Heutzutage zieht es die Braut
Christi vor, eher das Heilmittel der Barmherzigkeit zu gebrauchen als das der Strenge.
Sie ist davon Uberzeugt, dass es dem jetzt Geforderten besser entspricht, wenn sie die
Triftigkeit ihrer Lehre nachweist, als wenn sie eine Verurteilung ausspricht» (Papst
Johannes XXIII.: «Gaudet Mater Ecclesia» zur Eréffnung des Konzils. In: Ludwig
Kaufmann; Nikolaus Klein: Johannes XXIII. Prophetie im Vermachtnis. Fribourg: Exodus,
1990, 107-150, 116.123-125.134-136.138).

12.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

NZZ 12. Oktober 1962: «Eréffnung des Konzils in Rom»

Die NZZ berichtet detailliert Gber den ersten Konzilstag mit dem Einzug der Konzilsvater,
wo der Vorrang der Patriarchen, auf den die orthodoxen Kirchen so viel Wert legen, nicht
bertcksichtigt wird.

«Die eigentliche Eréffnungssitzung beginnt damit, dass das Evangelienbuch vom
Generalsekretdar des Konzils, Erzbischof Felici, vor den Vatern auf den Altar gelegt wird.
Darauf empfangt Johannes XXIII. [...] die Obedienz der Kardindle, Patriarchen, zweier
Erzbischofe, Bischdfe und Ordensobern. [...] Es folgt das Glaubensbekenntnis [...].

Ansprache des Papstes

Die Feier schliesst mit einer lateinischen Ansprache des Papstes, welche den Tag
willkommen heisst, an dem das Konzil seinen Anfang nehmen kann. Die Kontinuitdt der
kirchlichen Lehre soll betont, ihre Bewahrung in der Gegenwart soll gesucht werden. Die
Masse der Vergangenheit missen giltig, aber auch anwendbar bleiben. Das apostolische
Amt hat von seiner Grosse und Notwendigkeit nichts verloren. Entscheidend ist, dass das
heutige Leben sich nach den heiligen Normen der christlichen Ethik ordnet: [...].

Glockengeléadute in der Schweiz

Bern, 10. Okt. Ag Auf Anordnung des Landesepiskopats lauteten am Mittwochabend, dem
Vorabend des Konzilsbeginns, wahrend zehn Minuten die Glocken aller rdémisch-
katholischen Kirchen der Schweiz. Zugleich wurden feierliche Abendmessen mit Predigten
gehalten, in denen die Glaubigen, wie schon in den vorangegangenenen Novenen und
anderen Bittgottesdiensten, gemdss dem papstlichen Rundschreiben <poenitentiam
facere> flir das Konzil und seine Bemihungen um die Erneuerung des christlichen Lebens
beteten.»

(NZZ 12. Oktober 1962: Bericht aus Rom: Hanno Helbling; ufw)

13.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Anfang mit spektakuldrer Unterbrechung

Die erste Entscheidung, die das Konzil zu treffen hatte, war die Zusammensetzung der
Konzilskommissionen. Die Wahl der jeweils 16 Mitglieder der zehn Konzilskommissionen
war flr die erste Generalkongregation am 13. Oktober 1962 vorgesehen. Dazu erhielten
die Konzilsvater am 12. Oktober zehn Zettel mit jeweils 16 Zeilen fiir das Eintragen der
zu wahlenden Personen sowie eine Liste jener Bischoéfe, die bereits Mitglieder der
Vorbereitungskommissionen gewesen waren.

So war vorprogrammiert, dass die vorkonziliaren Kommissionen fast unverandert



weitergefihrt wiirden. Dem Vernehmen nach - so hért es Henri de Lubac (vgl. Lu 1,117)
- hatte Alfredo Kardinal Ottaviani zudem darauf spekuliert, dass die meisten Bischofe
nicht daran denken wirden, dass auch die Kardindle (die dann automatisch
Vizeprasidenten der Kommissionen sein wirden) wahlbar waren. Vor allem fir die
Theologische Kommission ware dann ein Triumvirat des Heiligen Offiziums (Ottaviani,
Parente und Tromp) absehbar gewesen.

Als die Konzilsvdater sich gerade uber ihre Stimmzettel beugen, erhebt sich Achille
Kardinal Liénart, Erzbischof von Lille. Er hatte zuvor vergeblich darum gebeten, dass ihm
das Wort erteilt wird. So ergreift er von seinem Platz im Prasidium aus ohne Erlaubnis
das Wort. Er gibt zu bedenken, dass die Konzilsvater sich noch nicht informieren und
einander noch nicht kennenlernen konnten. Darum verlangt er einen Aufschub der Wahl.
Er erhalt Beifall. Josef Kardinal Frings schliesst sich im Namen der deutschen und
Osterreichischen Kardindle seinem Votum an. Der Vorschlag wird angenommen, die
Generalkongregation nach weniger als fliinfzig Minuten geschlossen.

Gleichwohl ist fir das Konzil Entscheidendes geschehen: Die Konzilsvater haben
wahrnehmen kdénnen, wie der Freimut einzelner eine Wende herbeifiihrt. Sie machen die
Erfahrung, selbst Verantwortung flir den Konzilsverlauf ibernehmen zu kénnen.

Liénart erfahrt nach eigenem Bekunden Zustimmung durch Papst Johannes XXIII., der
gesagt haben soll: «Sie haben gut daran getan, ganz laut zu sagen, was Sie denken,
denn dazu habe ich die Bischéfe zum Konzil einberufen» (zit. in A 2,38).

(emf; vgl. Andrea Riccardi: Die turbulente Eréffnung der Arbeiten. In: A 2, 1-81, 31-38)

14.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Geburtsstunde bischoflicher Kollegialitat

Die Intervention der Kardindle Liénart und Frings (siehe Blog-Eintrag von gestern) ist
nicht eine blosse Erklarung des Protestes, sondern nimmt die Bischdfe in Pflicht. Sie
mussen nun Verantwortung Gbernehmen. Drei Tage haben sie Zeit, um sich zu beraten -
und sie tun es. Selbstverstandlich ist dies keineswegs. Erst in 43 Landern sind die
Bischoéfe bereits in Konferenzen oder dhnlichen Strukturen organisiert, so in Deutschland
seit 1848, in Osterreich seit 1849, in der Schweiz seit 1863. Papst Pius XII. hatte die
Bischofskonferenzen geférdert und einige lateinamerikanische Bischofskonferenzen mit
approbierten Statuten versehen. Hingegen kommen die italienischen Bischéfe am 14.
Oktober 1962 zum ersten Mal in der Geschichte zusammen. (Siehe zu den afrikanischen
Bischoéfen den Eintrag am 18.10.2012).

Erzbischof Joseph-M. Martin von Rouen bemerkt Yves Congar gegeniber, die
Begegnungen der strukturierten Episkopate liessen sich sehr vielversprechend an. Die
franzdsischen Bischéfe planen regelmdssige Zusammenkiinfte. Dies veranlasst Congar
am 15. Oktober 1962 zu dem zuversichtlichen Eintrag in sein Tagebuch: «Eines der
Ergebnisse des Konzils kdnnte die Geburt einer bischéflichen Kollegialitdat sein, die
weltweit, gegliedert und strukturiert ist» (Co 1,118; im Original hervorgehoben).

(emf; vgl. Andrea Riccardi: Die turbulente Eréffnung der Arbeiten. In: A 2, 1-81, 38-43)

15.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Gérard Philips - ein Diplomat

Schon bevor die Diskussionen in der Konzilsaula beginnen, ist absehbar, dass die
vorbereiteten Konzilstexte den Erwartungen der Bischéfe nicht genligen werden. Julius
Kardinal Dépfner notiert in seinem Tagebuch sogar, dass Staatssekretdr Amleto Giovanni



Kardinal Cicognani ihn aufgemuntert habe, «nicht zu grosse Scheu vor Verwerfung oder
totalen Anderung von Schemata zu haben» (D6 5). In &hnlicher Stossrichtung gibt
Cicognani dem belgischen Kardinal Léon-Joseph Suenens eine Anregung, aufgrund derer
Suenens am 15. Oktober 1962 Mgr. Gérard Philips damit beauftragt, ein neues Schema
Uber die Kirche vorzubereiten. Als im Dezember 1962 tatsachlich negative Voten der
Bischéfe Uber das vorbereitete Schema De Ecclesia laut werden, ist der Weg flr
alternative Vorschléage frei. Als Untersekretédr der Theologischen Kommission wird Gérard
Philips, Dogmatikprofessor der Katholischen Universitdt Louvain, flr die Konstitution
Lumen gentium massgebliche Bedeutung erhalten.

Im Rickblick schreibt Suenens, er habe Philips fir diese Aufgabe ausgewahlt, weil er in
seiner Person eine Art via media inkarniert habe, die weder Alfredo Kardinal Ottaviani
noch P. Sebastian Tromp Angst eingeflésst habe. Zudem sei er Mitglied des belgischen
Senats und mit einem Sinn fir parlamentarische Diskussion und einem beachtlichen
diplomatischen Talent begabt gewesen.

«Die Mitglieder der Theologischen Kommission erinnern sich noch an die berihmte
Antwort, die Mgr. Philips einem Bischof gab, dessen Beitrag sehr gelehrt, aber konfus
gewesen war (fir die Neugierigen: der kiinftige Kardinal Volk): <Ich habe nicht sehr gut

verstanden, was Sie gesagt haben ... aber seien Sie gewiss, dass wir es auf das
Genaueste bericksichtigen werden!>» (Su 114; Punkte im Original).
(emf)

16.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Das Sekretariat extra ordinem in freimiitiger Begegnung mit dem Papst

Die Leitung des Konzils ist zu Beginn einerseits einem Prasidialrat, andererseits einem
Sekretariat fir ausserordentliche Angelegenheiten anvertraut. Am 16. Oktober 1962
findet die erste Sitzung des Sekretariates extra ordinem in Anwesenheit von Papst
Johannes XXIII. statt. Einleitend macht der Papst den Unterschied zwischen dem I. und
dem II. Vatikanischen Konzil an der Reprasentanz offizieller Persdnlichkeiten und damit
dem Wohlwollen der Welt gegeniiber dem Konzil fest. Dann erinnert er das pastorale
sowie das oOkumenische Anliegen des Konzils. Darauf adussern die Mitglieder des
Sekretariates freimltig ihre Sorgen und Vorstellungen. Suenens pladiert fir
Konzentration auf ein zentrales Thema. Auch macht er sich zum Sprachrohr einiger
Bischéfe, welche mit dem Autobus zur Konzilsaula kommen miuissen und deswegen bei
den Sitzungen des Konzils lieber auf die Pralatengewander verzichten mdchten. Dies
lehnt Johannes XXIII. ab: Das Konzil sei eine liturgische Versammlung, die mit der
Eucharistie beginnt, und ausserdem komme ein Konzil nicht alle Tage vor.

Suenens hebt rickblickend die Einfachheit und den Freimut des Papstes hervor. Auf die
Frage, warum er die Prafekten der rémischen Kongregationen an die Spitze der
Konzilskommissionen gesetzt habe, womit die Freiheit der Arbeit und der Diskussion
beeintrachtigt sei, habe der Papst lachend geantwortet: «Ha ragione lei, ma mi ha
mancato il coraggio» («Sie haben Recht, aber mir hat der Mut gefehlt») (Su 60).

(emf)

17.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Instandige Bitte um kritische Anregungen

Am 17. Oktober 1962 druckt der Osservatore Romano die Rede ab, mit der Augustin
Kardinal Bea bei einem Empfang die nichtkatholischen Beobachter und Gaste begriisst



hatte. Diese waren am 13. Oktober 1962 von Papst Johannes XXIII. empfangen worden
- eine Begegnung, die Bea mit Worten kommentierte, die rasch die Runde machten: «Es
ist ein Wunder». Zwei Tage spater findet ein Empfang durch das Sekretariat flir die
Einheit der Christen statt.

Bei dieser Gelegenheit spricht Bea die Taufe als Band der Einheit an, das die Christen
verschiedener Konfessionen vereint und starker ist als das, was trennt. Er wirbt um
Vertrauen und Offenheit: «Ich bitte Sie, uns Ihr volles Vertrauen zu schenken und uns
ganz freimutig, besonders wahrend der vom Sekretariat eigens flir Sie veranstalteten
Zusammenkiinfte, alles zu sagen, was Ihnen missfallt, uns Ihre kritischen Feststellungen,
Ihre Anregungen und Ihre Wiinsche mitzuteilen. Selbstverstandlich kann ich Ihnen nicht
versprechen, dass ich fir jedes Problem eine Ldésung finde. Doch versichere ich Ihnen,
dass wir Ihnen fir Ihr Vertrauen Dank wissen und dass wir uns anstrengen werden, alles
ehrlich in Christus zu erwagen und nach Kraften alles zu tun, was jetzt oder in Zukunft
maoglich ist» (Schm 573f).

(emf)

18.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Panafrikanische Kollegialitat

Sieht man von der Bedeutung der nordafrikanischen Kirche in der Antike ab, war es das
II. Vatikanische Konzil, welches der afrikanischen Kirche den Weg in gesamtkirchliche
Verantwortung bahnte. Am I. Vatikanum hatte kein einziger afrikanischer oder
asiatischer Bischof teilgenommen! Fir die Wahlen in die Konzilskommissionen reichen
nur die madegassischen und nigerianischen Bischéfe eigene Listen ein. Jedoch entsteht
aus den kollegialen Erfahrungen der ersten Tage des Konzils bereits am 18. Oktober
1962 das Secrétariat Panafricaine Episcopale, in dem die Faden der afrikanischen
Bischéfe zusammenlaufen. Es ermdoglicht Absprachen und Koordination von Initiativen
und verleiht den Interventionen von Bischéfen im Namen dieser Gruppe in der
Konzilsaula einiges Gewicht.

Eigenartigerweise wird es seine Bedeutung jedoch bald wieder verlieren: «Ohne
juridischen Status und ohne irgendeine Ermutigung zu erhalten, geht dem Secrétariat
Panafricaine Episcopale der Atem aus, und es verschwindet noch vor dem Ende des
Konzils im Schatten der nationalen Konferenzen».

(emf; Zitat von Edoh Bedjra: Die Kirchen Afrikas auf den Wegen des Konzils. In: Peter
Hinermann [Hrsg.]: Das Zweite Vatikanische Konzil und die Zeichen der Zeit heute.
Freiburg i.Br.: Herder, 2006, 529-549, 532).

19.10.2012

«Es lebe die deutsch-franzésische Freundschaft!»

Am 19. Oktober 1962 organisierte der Mainzer Bischof Hermann Volk in der Villa Mater
Dei in Rom ein Treffen zwischen vornehmlich deutschen und franzésischen
Konzilsbischéfen und -theologen, darunter die Bischéfe Josef Maria Reuss (Weihbischof in
Mainz), Alfred Bengsch (Berlin), Paul-Joseph Schmitt (Metz), Gabriel Garrone (Toulouse),
Ancel Ancel (Weihbischof in Lyon), Jean-Julien Weber (Strassburg) und dessen Koadjutor
Elchinger sowie die Theologen Karl Rahner, Yves Congar, Marie-Dominique Chenu, Henri
de Lubac, Jean Daniélou, Alois Grillmeier, Joseph Ratzinger und Hans King. Die
Diskussion «flihrte zu dem Beschluss, Texte zu schreiben, die vielleicht die offiziellen
Schemata ersetzen kénnten. Trotz dieser gemeinsamen Schlussfolgerung waren die



Strategien verschieden und sollten es bleiben» (A 2,97) - und dies bis hin zu den
Diskussionen um Gaudium et spes gegen Ende des Konzils. Den Dialog, der
nichtsdestotrotz bei diesem ersten Treffen initiiert wurde, personifizierte in gewisser
Weise der Elsasser Léon-Arthur Elchinger (s. Konzilsblog vom 27. September 2012).

Die Anwesenheit des Schweizers Johannes Feiner und des Belgiers Gérard Philips zeigt
zwar, dass es sich nicht um ein rein deutsch-franzésisches Treffen handelte. Allerdings ist
dessen deutsch-franzdsischer Kern angesichts der Erfahrung zweier Weltkriege durchaus
bemerkenswert: Im selben Jahr 1962 feierten der Prasident der franzdsischen Republik,
Charles de Gaulle und Bundeskanzler Konrad Adenauer am 8. Juli auf dem Weg der
Versdhnung beider Vélker eine hl. Messe in der Kathedrale von Reims mit, der Erzbischof
Francois Marty vorstand. Bei seinem Gegenbesuch in Deutschland rief de Gaulle im
September in Bonn aus: «Es lebe die deutsch-franzésische Freundschaft»; am 22. Januar
1963 unterzeichneten beide Staatsmanner im Elysée-Palast den deutsch-franzosischen
Freundschaftsvertrag. Dieser zeitgeschichtliche Kontext ist durchaus aufschlussreich fir
den auf dem II. Vaticanum sich rapide erweiternden internationalen Horizont
theologischen Denkens.

(Michael Quisinsky)

20.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Wem gilt die Sorge der Konzilsvater?

Die Dritte Generalkongregation fand am 20. Oktober 1962 unter dem Vorsitz von
Kardinal Achille Liénart aus Lille statt. Bei dieser Sitzung wurde u.a. auch kurz eine
Botschaft des Konzils diskutiert, deren Entwurf auf die beiden franzdsischen
Dominikaner-Patres Marie-Dominique Chenu und Yves Congar zurtckgeht und das
Konzilsprogramm von Johannes XXIII. aufnimmt.

In der auf dieser Sitzung verabschiedeten «Botschaft der Konzilsvater an die Welt» heisst
es:

«An alle Menschen und an alle Nationen mdchten wir die Botschaft des Heiles, der Liebe
und des Friedens senden, die Jesus Christus, der Sohn des lebendigen Gottes, der Welt
gebracht und der Kirche anvertraut hat. Aus diesem Grund haben wir uns auf den
Wunsch des Heiligen Vaters, Papst Johannes' XXIII., hier versammelt [..]. Bei dieser
Versammlung wollen wir unter der Flihrung des Heiligen Geistes Wege suchen, uns selber
zu erneuern, <um dem Evangelium Jesu Christi immer treuer zu entsprechen>. Wir wollen
uns bemiihen, den Menschen unserer Zeit die Wahrheit Gottes in ihrer Fllle und Reinheit
so zu verkiinden, dass sie von ihnen verstanden und bereitwillig angenommen werde [...]
Aus allen Volkern unter der Sonne vereint, tragen wir in unseren Herzen die N6éte der uns
anvertrauten Vélker, die Angste des Leibes und der Seele, die Schmerzen, die
Sehnslchte und Hoffnungen. Alle Lebensangst, die die Menschen quélt, brennt uns auf
der Seele. Unsere erste Sorge eilt deshalb zu den Schlichten, zu den Armen und
Schwachen. In der Nachfolge Christi erbarmen wir uns Uber die vielen, die von Hunger,
Elend und Unwissenheit geplagt sind. Wir fihlen uns mit allen jenen solidarisch, die noch
kein menschenwiirdiges Leben flihren kénnen, weil es ihnen an der rechten Hilfe fehlt
[...]».

(Giancarlo Collet)

Nachtrag zum Blog-Artikel vom 29.9.2012: Latein als Konzilssprache
Bei der Diskussion um die «Botschaft des Konzils an die Welt» melden sich die beiden
Melkiten Bischof Joseph Maalouf und Patriarch Maximos IV. Saigh zu Wort - und beide



sprechen franzésisch. Patriarch Maximos begriisst die Konzilsbotschaft als «excellent»
und pladiert daftir, dass sie, wie sie ist, angenommen wird. Statt
Veranderungsvorschlage flir die Konzilsbotschaft formuliert er einen Dank an den Papst:
«Si j'ai quelgue chose a dire, c’est de porter une motion a Sa Sainteté le Pape pour le
remercier de cet esprit nouveau qu’il a semé dans I'Eglise catholique, I'esprit d'unité,
esprit de charité, esprit d’amour, qui, a la fin, peut arriver a unir les deux Eglises
ensemble, et c’est la fin pour laquelle nous devons tous travailler. Dixi.»

(emf; Zitat aus AS 1/1,247)

21.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Initiative ergreifen

Immer wieder sind es beherzte Initiativen einzelner Personen, die weichenstellende
Entwicklungen herbeiftihren. So am 21. Oktober 1962. Beim Mittagessen dussert M.-
Dominique Chenu OP gegeniiber Yves Congar OP seinen Kummer dariber, dass kein
Orientale in die Kommission flir Lehrfragen gewéahlt worden war. Gemass seinem eigenen
Tagebucheintrag hatte Chenu bereits einen Brief an Léon-Joseph Kardinal Suenens
geschrieben. Doch wird beschlossen, den Kardinal sogleich auch noch persénlich
aufzusuchen, da die Zeit drangt: Der Papst wird fur alle Kommissionen neben den
Gewahlten noch acht Mitglieder persénlich ernennen, und es gilt, ihm den Hinweis auf
das Fehlen der orientalischen Tradition noch rechtzeitig zukommen zu lassen. Kardinal
Suenens ist abwesend. Man trifft statt seiner Mgr. De Smedt, der das Anliegen
unterstiitzt und dazu rat, sogleich Augustin Kardinal Bea aufzusuchen. Dies geschieht,
Bea macht sich das Anliegen zu eigen und wird es Kardinalstaatssekretar Cicognani
anvertrauen. Es stellt sich heraus, dass die Maroniten auch selbst interveniert haben.
Am 29. Oktober notiert Chenu, unter den durch den Papst ernannten Mitgliedern flr die
Theologische Kommission sei auch ein Orientale. Es handelt sich um den maronitischen
Bischof Michel Doumith aus dem Libanon.

(emf; vgl. Ch 79f.82.84; Co 1,134f.137)

22.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Der beste Text ...

Die inhaltliche Arbeit der Generalversammlungen begann am 22. Oktober mit der
Debatte Uber das Schema De sacra Liturgia. Es ist bemerkenswert, wie viele Konzilsvater
dem vorgelegten Schema positiv gegeniiber standen. Kardinal Dépfner (Minchen)
bezeichnete das Schema sogar als den besten Text, den die Vater erhalten hatten. Die
Kardinale Montini (Mailand) und Henriquez (Santiago de Chile) lobten beispielsweise den
pastoralen Charakter des Schemas und seine Ausgewogenheit. «Das Schema steckte
einen gut gewdhlten mittleren Weg ab zwischen einer Erneuerung nach persénlichem
Daflirhalten und ohne Riicksicht auf die Tradition auf der einen Seite und einem
unveranderlichen Charakter der Riten auf der anderen Seite» (A 2,136), so der Tenor
vieler Rickmeldungen. Von den Vatern aus der Dritten Welt wurde besonders gelobt,
dass die nicht-westlichen Kulturen die Mdglichkeit erhalten sollten, auf ihre Weise die
Liturgie zu feiern. Kardinal Rugambwa (Tansania) sei hell begeistert von der Aussicht, so
vermerken die Akten, dass die Bischofskonferenzen in Abstimmung mit der Tradition der
verschiedenen Vélker Anderungen in der Liturgie vornehmen kénnen sollten. Auch wurde
die biblische Orientierung des Schemas positiv hervorgehoben und die Bedeutung der
Uberlegungen zur Liturgie fir die Férderung der aktiven Teilnahme an der Liturgie.



Dieser breiten Beflirwortung des Schemas standen jedoch auch kritische Stimmen
gegentiber, die z.B. einen Mangel an theologischer Fundierung vermissten. Kardinal
Lercaro versuchte dem zu begegnen, indem er herausstellte, dass man keinen
scholastischen Traktat Uiber die Liturgie erwarten solle, sondern «ein festes Fundament
fur die Erneuerung und Verbesserung der Liturgie» (A 2,137).

(Birgit Jeggle-Merz)

23.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

NZZ 23.10.1962: Beginn der Arbeitssitzungen am Vatikanischen Konzil — Tadel
gegen die Journalisten

Hg. [Hanno Helbling]. Rom, 22. Oktober

Das Presseamt des Konzils hat es fiir geboten erachtet, im Rahmen der Kongregation
einen Tadel gegen die Journalisten vorbringen zu lassen, welche sich iber die mdglichen
Hintergriinde und die Bedeutung der Kommissionswahlen und Gberhaupt der
Gruppenbildung unter den Bischoéfen ihre Gedanken machen. Man erkennt, dass die
Wirde der Versammlung darunter leidet, wenn ihr interne Verschwdrungen und Intrigen
zugetraut werden. Dass diesem Uebel allein eine offene Information abhelfen kénnte,
erkennt man nicht.

(ufw/Hanno Helbling, NZZ 23.10.1963)

24.10.2012

Liturgie und Politik — Risikothemen?

Der belgische Dominikaner Bernard Olivier (1920-2010) lehrte wéhrend des Konzils als
Professor flir Moraltheologie an der Universitat Lovanium in Kinshasa und war zugleich
als Seelsorger in Livulu tatig. Nachdem die kongolesischen Bischéfe ihn baten, als ihr
Berater zu fungieren, wurde er in der zweiten Sitzungsperiode auch zum Peritus ernannt.
Seine Eindricke schrieb er in einem Tagebuch nieder, in dem er rlickblickend auch die
erste Sitzungsperiode resimiert. In diesem Zusammenhang kommentiert er die
Entscheidung, wegen der vermeintlich geringeren Risiken die Konzilsdebatten nicht mit
der Frage nach der Offenbarung oder der Kirche, sondern mit dem Schema uber die
Liturgie zu beginnen: «Es ist verrickt, zu denken, dass es sich bei der Liturgie um ein
harmloses Thema handelt! Meiner bescheidenen Erfahrung nach gibt es bei den
Katholiken zwei Risikothemen: die Politik und die Liturgie».

(Michael Quisinsky; Zitat in: Bernard Olivier: Chroniques congolaises. De Léopoldville a
Vatican II. Paris 2000, 183 Anm. 3)

25.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Aufruf Johannes’ XXIII. zum Frieden

In den ersten Konzilswochen 1962 verdisterten sich mit der Kubakrise alle Hoffnungen
auf Entspannung im Kalten Krieg. Ein Jahr nach dem Bau der Berliner Mauer (August
1961) stand die Welt am Abgrund eines nuklearen Krieges. Amerikanische
Aufklarungsflugzeuge enthillten, dass die Sowjetunion Stltzpunkte flr
Mittelstreckenraketen in Kuba - in Reichweite der USA - errichtete und zu diesem Zweck
Atomraketen auf die Karibikinsel verschiffte. Das nuklearstrategische Gleichgewicht
geriet ins Wanken. Die westliche Supermacht ristete zum Praventivschlag, ordnete eine
Blockade Kubas an und drohte, alle mit Kriegsmaterial beladenen Schiffe vor Erreichen



Kubas notfalls mit Gewalt stoppen. Auf dem Hoéhepunkt der Kubakrise zwischen dem 22.
und 28. Oktober 1962 signalisierten sowohl der katholische Prasident der USA John F.
Kennedy (1917-1963) als auch der sowjetische Ministerprdsident Nikita Chruschtschow
(1894-1971) ihr Interesse an einer vermittelnden diplomatischen Intervention des
Papstes.

In dieser hoch explosiven Situation, deren Gefahrlichkeit heute erst wieder in Erinnerung
gerufen werden muss, sandte Papst Johannes XXIII. am 24. Oktober 1962 eine
entsprechende Botschaft an die beiden Supermachte und am 25. Oktober richtete er in
einer Radioansprache einen eindringlichen Friedensappell an alle Staatsoberhaupter der
Welt, «vor dem Schrei der Menschheit nach Frieden nicht taub zu bleiben», die
«Verhandlungen wiederaufzunehmen» und «der Welt die Schrecken eines Kriegs [zu]
ersparen, dessen mdgliche furchtbare Folgen niemand absehen kann». Am 26. Oktober
verodffentlichten die «Prawda», die offizielle Zeitung der Kommunistischen Partei, den
papstlichen Friedensappell; am gleichen Tag druckte ihn auch die «New York Times» ab.
Ob die papstliche Intervention das Verhalten Kennedys und Chruschtschows beeinflusst
hat, ist nicht auszumachen. Doch ordnete Chruschtschow zwei Tage spater nach
inzwischen erfolgtem beiderseitigen Einlenken und nach Zusage von Gegenleistungen der
USA den Abbau der auf Kuba stationierten Raketenbasen an und signalisierte seine
Bereitschaft, Gber die UNO weiterflihrende Gesprache lber Entspannung und Abristung
zu fahren. Auch kam es in der Folge zu weiteren Kontakten zwischen dem Heiligen Stuhl
und der Sowjetunion, die unter anderem im Februar 1963 nach 18jahriger
Gefangenschaft und Verbannung zur Freilassung des ukrainischen Metropoliten Josyf
Slipy (1892-1984) und am 8. Marz 1963 zur Privataudienz fiir die Tochter und den
Schwiegersohn Chruschtschows fiihrten, ein Treffen, das dem Papst viel Kritik
eingetragen hat.

(Franz Xaver Bischof)

26.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Gruppe «Kirche der Armen»

Die Gruppendynamik des Konzils pragten verschiedene informelle Gruppen. Hier -
parallel zur offiziellen Konzilsarbeit — wurde es mdéglich, Positionen zu erarbeiten,
Mehrheiten zu schmieden und Minderheitsvoten Raum und Gehdr zu geben.

Eine Gruppe pragte das Konzil und vor allem seine spatere Rezeption in besonderer
Weise: die Gruppe «Die Kirche der Armen».

Sie entstand in der Folge der Radiobotschaft von Papst Johannes XXIII. vom 11.
September 1962 (Hyperlink: http://www.kath.ch/nucleus/konzilsblog.php?itemid=6505).
Darin stellte der Papst insbesondere den Menschen in den <unterentwickelten> Léandern
die Kirche «als die Kirche aller, besonders aber als die Kirche der Armen» vor Augen.
Ermutigt durch diese klaren Worte des Papstes fanden Bischéfe und Theologen
zueinander, die unter anderem durch die Arbeiterpriesterbewegung und durch
Erfahrungen in den Landern der sog. Dritten Welt gepragt waren. Das Anliegen der
Gruppe wurde auch von Konzilsvatern aus Landern des Ostblocks mitgetragen, die nach
einem Gegenentwurf zum kommunistischen Vorwurf suchten, nach der die Kirche vor
allem Verbliindete des Kapitalismus sei und damit als Gegnerin der Armen auftrete.
Schon vor der Konzilseréffnung lag mit dem Manifest «Les pauvres, Jésus et I'Eglise»
(Die Armen, Jesus und die Kirche) aus der Feder des Theologen Paul Gauthier, das den
spateren Konzilsvatern zugestellt wurde, ein Versuch vor, das Konzil in die Richtung des
papstlichen Impulses zu lenken. Die Kirche der Armen sollte, so die Hoffnung, das



Leitmotiv der Konzilsarbeit werden.

Am 26. Oktober 1962 kam es zu einem ersten formellen Treffen der Gruppe. Man traf
sich im Belgischen Kolleg unter dem Vorsitz von Pierre-Marie Kardinal Gerlier, dem
Erzbischof von Lyon. Wichtige Exponenten der Gruppe wurden im weiteren Verlauf:
Giacomo Kardinal Lercaro (Bologna), Mons. Hélder Camara (Rio de Janeiro, spater
Olinda/Recife) und Mons. Georges Mercier (Laghouat, Algerien).

Man wird von dieser Gruppe noch héren.

(ab; vgl. A 2, 237-239)

PAUL GAUTHIER

HENOUVELLE

\
|

27.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Neuerer oder Erneuerer?

Nach der «Eintretensdebatte» zum Schema (ber die Liturgie findet ab dem 23. Oktober
1962 die Diskussion der einzelnen Kapitel statt.

Es melden sich dabei zahlreiche Stimmen aus nichteuropaischen Landern zu Wort. Mit
einem denkbar kurzen Votum von drei Satzen pladiert der japanische Kardinal Peter
Tatsuo Doi flir eine bessere Anpassung der Liturgie an das Denken und Empfinden der
Voélker des Fernen Ostens (AS 1/1,323). Valerian Kardinal Gracias von Bombay erinnert
daran, dass die Missionslander schon seit langem eine Anpassung der Liturgie forderten -
bislang wie einsame Stimmen in der Wiste (AS 1/1,401). Sein Landsmann Erzbischof
Eugene Louis D'Souza, Nagpur, weist - wie mehrere andere Bischéfe — am 27. Oktober
1962 auf einen Widerspruch im Text hin: Die Vollmachten, die den Bischofskonferenzen
in einem Artikel zugestanden wirden, wirden ihnen im ndchsten Artikel schon wieder
entzogen. Die Zentralisierung liturgischer Fragen bei der Ritenkongregation sei indes
misslich. Lésungen auf anstehende Fragen sollten besser die Bischéfe vor Ort mit ihren
Beratern suchen (AS 1/1,497f). Weihbischof Marcos Gregorio McGrath von Panama
mochte die Griinde flir den Gebrauch der Muttersprache in der Liturgie klarer erklart
sehen, damit dies nicht nur als zu tolerierende Ausnahme erscheine (AS 1/1,516).
Zudem erhebt McGrath in aller Deutlichkeit Einspruch gegen die Bezeichnung derer, die
sich flir den Gebrauch der Landessprachen einsetzen, als «novatores» (diesen Begriff
hatte Pietro Parente, Assessor des HI. Offiziums, verwendet: AS 1/1,425). Diese
Benennung, mit der in der Sprache der Konzilien Haretiker bezeichnet wiirden, sei eine



Beleidigung. «Es ist die Erneuerung, die wir suchen, wie uns der Summus Pontifex selbst
aufgetragen hat» (AS 1/1,517).
(emf)

28.10.2012 (Weiteres)

«Angenehm war die Eré6ffnung fiir mich nicht ...»

In der Diskussion um das Schema De sacra Liturgia meldet sich das Bemihen um die
Erneuerung der Liturgie, welche bereits vor dem Konzil durch die Liturgische Bewegung
angebahnt war. In diesem Zusammenhang ist aufschlussreich, wie die zur Er6ffnung des
Konzils gefeierte Liturgie von den in der Liturgischen Bewegung engagierten Personen
wahrgenommen wird.

Die annahernd 2500 Konzilsvater nahmen am Eréffnungstag im Petersdom Platz und
«wohnten der Messe von Kardinal Tisserant bei». Diese Formulierung gibt das seinerzeit
gangige Verstandnis der Liturgie wider, wonach der Zelebrant das Messopfer im Namen
der Kirche darbrachte, wohingegen die versammelten Glaubigen - in diesem Fall die
Kardinale, Patriarchen, Bischéfe und Periti - durch Gebet und Gesang einen Anschluss an
das Geschehen am Altar suchten. Nach der Messe, fiir die die Votivmesse «De Spiritu
Sancto» gewahlt worden war, wurde das Evangelienbuch feierlich inthronisiert, so wie es
von nun an bei jeder Konzilsversammlung geschehen sollte. Es folgte der Ritus der
Oboedienz, der Gehorsamsleistung, bei der jeder Vater vor dem auf seinem Thron
sitzenden Papst das Knie beugte. Der Papst sprach anschliessend das
Glaubensbekenntnis und die Eidesformel.

Andrea Riccardi bemerkt zum Prozedere: «Das Befremden der Liturgiefachleute ist
splrbar» (A 2, 14). Hier eine erste Einschatzung zur Eréffnungsliturgie vom Innsbrucker
Liturgiewissenschaftler Josef Andreas Jungmann SJ, der als Peritus am Konzil teilnahm:
«Angenehm war die Er6ffnung fir mich nicht: [...] Als liturgischer Akt zwar sauber
durchgefiihrt: gute Kirchenmusik, vorziigliche akustische Einrichtungen; aber als
Gesamtkonzeption: Stil Leo XIIL. Von der statio orbis in Mlinchen hat man nichts gelernt.
Also Hochamt ohne Kommunionspendung. Anstatt die Eréffnungsakte einzubauen
(mehrsprachiges Evangelium, Papstansprache, professio fidei, Flrbitten ...), kamen alle
diese als Anhdangsel ohne Ordnung. Ein Flectamus genua folgte nach der Litanei! Das an
den Heiligen Geist gerichtete unschdne Gebet Adsumus [...] wurde wenigstens nicht von
allen zusammen, sondern von einem einzelnen gebetet. — Aber den meisten wird es ja
gefallen haben. Vielleicht sollte so der terminus a quo der liturgischen Dinge anschaulich
gemacht werden» (A 2,14).

(Birgit Jeggle-Merz)

29.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Liturgiesprache Latein?

Auf das Thema der Liturgiesprache gehen zahlreiche Konzilsvater ein. Fir die einen ist
die Verwendung des Lateins in der Liturgie eine Sache der menschlichen und mehr als
nur menschlichen Weisheit (James Louis Kardinal McIntyre von Los Angeles, vgl. AS
1/1,369). Es ist die Sprache der Kirche, die Sprache der Einheit; umgekehrt wird gegen
die Landessprachen eingewandt, dass die Protestanten sich ihrer bedienen (vgl. AS
1/1,370 oder 595).

Auf der anderen Seite stehen Bischéfe, die aus pastoralen und auch theologischen
Grinden fir die Verwendung der Landessprachen eintreten. Eugene Kardinal Tisserant



liefert gar eine historische Abhandlung liber die Verwendung von Landessprachen in der
Liturgie durch die Jahrhunderte hindurch (vgl. AS 1/1,399f).

Wiederum auf Franzdsisch relativiert der melkitische Patriarch Maximos IV. aus der Sicht
der orientalischen Kirchen die Bedeutung der lateinischen Sprache und weist darauf hin,
dass Jesus das Abendmahl wohl auf aramaisch begangen haben diirfte. Selbst in Rom sei
die erste Liturgiesprache griechisch gewesen (vgl. AS 1/1,377f). Auch Bischof Jorge
Kemerer von Posadas (Argentinien) erinnert an die Orientalen, um den Anspruch, dass
das Latein Band der Einheit sei, zuriickzuweisen. Die Quelle der Einheit sei der Heilige
Geist, der das Trennende nicht durch eine einzige Sprache, sondern durch die
Erleuchtung des Verstandes und des Herzens Uberwinde (vgl. AS 1/1,521f). Pikant ist am
29. Oktober 1962 der Hinweis des Bischofs Franz Simons, dass man auf internationalen
Konferenzen und selbst in der Korrespondenz mit dem Heiligen Stuhl mehr und mehr die
Landessprachen verwende. Statt die Einheit zu fordern, werde das Latein eher ein Faktor
der Trennung zwischen Klerus und Volk, zwischen der lateinischen Kirche und den nicht-
lateinischen Christen (vgl. AS 1/1,586f). Am selben Tag meldet sich Bischof Frani¢ von
Split im damaligen Jugoslawien zu Wort. Er spreche flir eine okzidentale Kirche, deren
Liturgie auf altslawisch gefeiert werde, mit einem im Vatikan gedruckten Messbuch. Diese
Praxis mége doch bitte nicht in Frage gestellt werden - gerade in einer Zeit, in der diese
Kirche so sehr in Bedrangnis sei (AS 1/1,568f).

(emf)

30.10.2012

Unmut gegen Kardinal Ottaviani

Am 30. Oktober 1962 ergreift Alfredo Kardinal Ottaviani in der Debatte um das zweite
Kapitel des Schemas liber die Liturgie das Wort. Nach 15 Minuten - die vorgesehene
Maximaldauer der Beitrage ist 10 Minuten — entzieht ihm der an diesem Tag amtierende
Prasident Bernard Jan Kardinal Alfrink das Wort. Ottaviani antwortet: «Ego iam finivi, iam
finivi, iam finivi» («ich habe ja schon geendet»: AS 1/2,20). Auch andere Redner
mussten sich schon an die Redezeit erinnern lassen, doch hier handelt es sich um den
Prafekten des Heiligen Offiziums! Zudem entsteht eine brenzlige Situation, weil in der
Konzilsaula Beifall ertént - Congar bewertet sie in seinem Tagebuch als feindlich
gegenlber Ottaviani (vgl. Co 1,165). Schillebeeckx schreibt: «schmerzlich» (Sch 15).

Die Folge ist, dass Ottaviani vorerst nicht mehr an die Sitzungen kommt. Man hort, er
habe erklart, «er werde keinen Schritt mehr in die Aula tun, bevor ihm Genugtuung
geschieht» (zit. bei Ch 88). Der Vorfall wird zum Gesprachsthema. Henri de Lubac
erfahrt, dass Alfrink sich geweigert habe, sich daflir zu entschuldigen, dass er Ottaviani
unterbrochen habe (vgl. Lu 1,246f). Edward Schillebeeckx OP zufolge habe Alfrink
gesagt: «Was sollte ich tun?». Am 10. November 1962 geben mit Nachdruck
vorgetragene Worte Ernesto Kardinal Ruffinis, mit denen er Respekt gegenlber der Kurie
einscharft, zu reden. Man hort sie auf die Causa Ottaviani hin, doch kommt diese Art der
Selbstimmunisierung auch bei Bischéfen nicht gut an (vgl. Co 1,199; Lu 1,248). Am 11.
November gibt die Angelegenheit sogar schon in den Zeitungen zu reden (vgl. Co 1,205).
P. Otto Semmelroth SJ schreibt dazu: «Ottaviani ist wegen seiner Auffassungen sehr
unbeliebt. Das hat sich in dieser Affaire Luft gemacht» (zit. bei Ch 88). Ahnlich sieht es
Congar: «Offenkundig ein kleines Zeichen einer Spannung und eines Unbehagens, die
ziemlich tief sind» (Co 1,205).

Am 13. November 1962 schreibt Lubac: «Kardinal Ottaviani ist heute Morgen zum Konzil
zurickgekehrt» (Lu 1,273).



(emf)

31.10.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Die jungen Menschen: Liebhaber der Aufrichtigkeit

In der Debatte zum zweiten Kapitel des Schemas Uber die Liturgie, in der es meist um
Fragen der Konzelebration, um die Kommunion in beiderlei Gestalten, die Bedeutung der
Homilie usw. geht, lenkt Léon Arthur Elchinger, Bischofs-Koadjutor von Strasbourg und
einer der jlingsten Konzilsbischéfe, am 31. Oktober 1962 den Blick auf die Jugend.

Die jungen Leute, so halt er vor Augen, werden von jenen Argumenten, welche die
Tradition ewiger Wahrheit und die Tradition friherer Generationen miteinander
verwechseln, nicht angezogen. Diese Vermischung, dieser enge Konservativismus flihre
eher zur Verwerfung des ganzen geschichtlichen Erbes. «Die jungen Menschen streben
nach dem Leben, das lebendig ist, nicht nach toten Formeln. Sie sind Liebhaber der
Aufrichtigkeit und Einfachheit und verwerfen deswegen alles, was nach Formalismus und
Altertimelei riecht. Aus diesem Grund haben sie eine Abneigung gegen unverstandliche
Riten und Zeremonien» (AS 1/2,81). Die jungen Menschen, so Elchinger, wollen Gott in
Geist und Wahrheit, und nicht mechanisch loben und anbeten. «Wir berauben uns selbst
und, in sehr gefahrlicher Weise, wir berauben unsere jungen Leute des Zeugnisses und
der Kraft des Mysteriums des inkarnierten Wortes, wenn wir die Liturgie in veraltete
Formen und in nicht verstandliche Worte einschliessen. Das ist nicht nur eine Frage der
Sprache. Es ist eine Frage der Gestalt der Messe und ihrer Verstehbarkeit» (AS 1/2,81).
Elchinger schliesst sein Votum mit einem Blick auf junge Menschen und Erwachsene, die
erst noch den Weg zum Glauben finden missen, und beklagt: «Die Liturgie der Messe,
wie die Mutter Kirche sie ihnen gegenwartig darbietet, ist ihnen nicht nur keine Hilfe zum
Glauben, sondern im Gegenteil - proh dolor [0 Schmerz] - ein Hindernis. Dixi» (AS
1/2,82).

(emf)

1.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Der Traum von einem anderen Bischofsbild

In seinem Rundbrief vom 1. November 1962 berichtet Helder Camara von der Lektlire
des Buches der beiden Dominikanerpatres Yves Congar und Bernard Dupuy: «L'Episcopat
et I'Eglise Universelle» (Das Bischofsamt und die Weltkirche), in dem Congar tber die
Stellung und den Dienst des Bischofs, die Kollegialitat u.a. schreibt. Camara figt als
seinen <personlichen Kommentar> hinzu:

«Wie gut ware es, wenn mit einem Mal endlich Schluss wére mit der Kaste der Bischoéfe-
FUrsten und sich fir immer das Bild des Hirten, des Dieners, des Vaters durchsetzen
wirde!

Wie gut wére es, wenn das grdsste und wichtigste Anliegen eines jeden Bischofs die
Bildung eines Teams mit seinen Priestern und den Laien ware, um so besser Gott und
dem Nachsten dienen zu kénnen!

Wie gut wadre es, wenn der Traum von der armen Kirche (angefangen bei Papst und
Bischéfen) das Komplott einer kleinen Gruppe Ubersteigen- und Ubergreifen wiirde auf
das gesamte Bischofskollegium!»

(Giancarlo Collet)



2.11.2012 (Weiteres)

Die Erneuerung der Liturgie ist unausweichlich

Die Konzilskommission fir die Liturgie traf sich in der ersten Session zwischen dem 21.
Oktober und 7. Dezember 1962 jeden Werktag um 17 Uhr zu einer Kommissionssitzung.
Uberraschend gab der Vorsitzende Kardinal Larraona in der ersten Sitzung vom 21.
Oktober den Wechsel des Sekretdrs der Kommission bekannt. Wahrend in den meisten
Kommissionen der Sekretar der vorbereitenden Kommission bestatigt worden war,
Ubertrug Kardinal Larraona die Aufgabe der Koordination der Kommission nicht dem als
progressiv geltenden Annibale Bugnini, sondern dem Franziskaner Ferdinando Antonelli.
Dass der neu ernannte Sekretar jedoch auch die Notwendigkeit einer grundlegenden
Reform der Liturgie sah, zeigte bereits seine erste Intervention auf der Sitzung vom 22.
Oktober: Eine Konstitution Uber die Liturgie misse Gegenstand der Konzilsverhandlungen
sein, weil die pastoralen Erfordernisse der Zeitumstande dies nahelegten und es
unbestreitbar die Notwendigkeit der Verbesserung und Anpassung der liturgischen
Blicher gebe. Durch eine «Rlckkehr zu den Quellen der Gnade, die deutlich gegenwartig
seien in der Liturgie, verwurzelt in einer aktiven und persodnlichen Teilnahme» (A 2,131),
wirde die Erneuerung des christlichen Lebens voranschreiten kénnen. Das Bemuhen, die
Glaubigen wieder zu aktiven Teilnahme an der Liturgie zu fiihren, durchziehe deshalb das
ganze Schema. Fir die Realisierung der Erneuerung stellte Antonelli finf Prinzipien auf:
(1) Bei den neu zu entwickelnden Riten miisse auf Klarheit geachtet werden.

(2) Tradition und Fortschritt missten Hand in Hand gehen.

(3) Eine Anpassung an die Bedlirfnisse der Zeit sei unvermeidlich.

(4) Die erneuerten Riten miissten die pastoralen und katechetischen Dimensionen der
Liturgie zum Aufscheinen bringen.

(5) Die aktive Teilnahme aller Glaubigen solle um des hierarchischen und
gemeinschaftlichen Charakters der Liturgie willen geférdert werden.

(Birgit Jeggle-Merz; Quelle: A 2,130-133; vgl. AS 1/1,307-309)

3.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

«Wahrlich, der Ultramontanismus existiert>»

Am 3. November 1962 erhalt P. Yves Congar OP Besuch von Abbé Francois Houtart, der
in Brussel ein Zentrum sozioreligiéser Studien leitet. Dieser berichtet ihm vom
Misstrauen, das dem CELAM, dem Lateinamerikanischen Bischofsrat von Seiten des
Vatikan, genauerhin des Staatssekretariates, entgegengebracht wird, und dies obwohl
dieser Rat eine Schopfung Pius' XII. sei. Congar listet sodann mancherlei Schwierigkeiten
der lateinamerikanischen Bischéfe mit ihren Nuntien auf. Selbst in Rom auf dem Konzil
sei man bestrebt, die Zusammenkunft der Lateinamerikanischen Bischdfe zu verhindern.
Yves Congar sieht darin seine Intuition hinsichtlich der Geschichte der Ekklesiologie
bestatigt. Es gebe eine Spannung zwischen dem Pol «Papa/Papst» und dem Pol
«Ecclesia/Kirche». «Diese Spannung macht sich auf dem Konzil unterschwellig
bemerkbar, und es ist wahrscheinlich, dass sie eines Tages ans Licht kommt» (Co 1,180).
Die Kurie sei Vertreterin einer vereinfachenden und falschen Ekklesiologie, in der alles
vom Papst abgeleitet wird. «Sie sehen die Kirche nur als eine grosse zentralisierte
Verwaltungsbehoérde, deren Zentrum sie einnehmen. [...] Wahrlich, der Ultramontanismus
existiert» (Co 1,180).

(emf)



4.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Ein Exzess an Pomp

Helder Camara schildert am 4.11. Eindriicke von einem Pontifikalamt, das im
ambrosianischen Ritus gehalten wurde und zu Ehren des Papstes, der seinen vierten
Jahrestag der Krénung begeht.

«Ich war offenen Herzens hingegangen, denn Johannes XXIII. ist ein Mensch, von der
Vorsehung gesandt. Doch dann ging ich betriibt wieder nach Hause, so wie nach dem
Pontifikalamt bei der Er6ffnung.

Vom Gesichtspunkt der Einheit der Kirchen und des Eindrucks auf die nichtkatholischen
Beobachter aus ist die Wirkung (ich vermute nicht nur: ich habe zu ihnen Kontakt) véllig
negativ: ein Exzess an Pomp und fehlende gemeinschaftliche Liturgie. Es beengt mein
Herz, das Volk (inklusive Pilger, die von weit her kommen) draussen auf dem Sankt-
Peter-Platz stehen zu sehen: die Bischofe treten ein und die Tore schliessen sich. Drinnen
(durch spezielle Eingangstiren und durch sehr erlesene Eintrittskarten) nur das
diplomatische Korps und das romische Patriarchat. Die drei papstlichen Wachter in
grosser Uniform (lacherlich, beispielsweise, wenn sie sich beim Segen mit dem rechten
Knie niederknien, wahrend sie mit der linken Hand salutieren, weil sie mit der rechten die
Lanze halten missen). Dann stehen sie da, stolz auf ihre Komturkreuze und
Verdienstorden, die Ordensritter, Offiziere und Kreuztrager des HI. Silvester, des HI.
Grabes und des HI. Gregor des Grossen (ohne vom Malteserorden zu sprechen). Dann
kommt der Papst auf der Sedia gestatoria (dem Thronsessel, von vier Mannern auf den
Schultern getragen), mit einer dreifachen Krone - der Tiara - auf dem Kopf und einer
perfekten Renaissance-Szenerie drum herum. Niemand sagte etwas, niemand sang, es
sei denn die Monsignori an den Altarstufen und eine Sangerschola.

Bitte verzeiht mir, wenn ich so rede. Ich mdéchte mich auf keinen Fall, nicht einmal
schattenhaft, von der Liebe und dem Geist des Konzils entfernen. Aber es ist die Liebe
(zu Gott und zum N&chsten und zum Konzil), die mich bewegt, so zu sprechen.»
(Giancarlo Collet; Ca 22, Ubersetzung: Conrad Berning)

5.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Verzeiht mir meine Traume!

Am 5. November 1962 versammelt sich die Gruppe «Kirche der Armen» ein zweites Mal.
Mehr als 50 Bischéfe nehmen teil. Im Sinne dieser Gruppe schreibt Helder Camara in
seinen Rundbriefen in der Konzilszeit auch Uber seine Traume von der Kirche:
«Monsignore Mercier (Algerien) wiinscht sich eine symbolische Geste seitens der
Konzilsvater: alle wlirden ihre Brustkreuze abgeben und stattdessen mit Holzkreuzen
heimkehren.

Wir bereiten das Komplott vor. Mercier (mit Hilfe des Opus Angeli) verfasst den Text und
ich trage ihn vor.

Zusammen gehen wir dann zum Kardinal Feltin (als Verfasser der Rede vor dem
Kongress von Pax Christi hat er die Pflicht, uns anzuhéren und zu unterstitzen). Ich
werde versuchen, die Kardinale Montini und Suenens zu gewinnen. Am Freitag werden
wir eine Versammlung mit den franzdsischen Bischéfen haben. Sie alle, unter der
Prasidentschaft von Kardinal Gerlier, sind reif fir diese Idee ...

Als Allererstes werden wir die unterentwickelte Welt auf unserer Seite haben:
Lateinamerika, Asien und Afrika. Aber ich hoffe, durch europaische Bischofe, die in Afrika
und Asien leben und wirken, auch einen Grossteil Europas mitreissen zu kénnen. Wir



werden die befreundeten Kardinale mobilisieren. Wir werden Vortrage halten,
Begegnungen, Anbetungsstunden, Bussakte organisieren, sowie gemeinsame
Abendessen.

Ob das das Spektakel auf dem Petersplatz sein wird?

Der HI. Franz von Assisi — um an das grosse Vorbild zu denken - hat auf den ersten Blick
auch nur das Wort Jesu Uber seine hilfsbediirftige Kirche woértlich genommen; und er
erneuerte die Kirche von Sankt Damiano.

Und Eu (gemeint ist der enge Freund von Camara: Bischof José Vicente Tavora), war in
unserem Namen in Assisi, um den Segen von Franziskus zu bitten.

Verzeiht mir meine Traume. Die Intention ist so selbstlos und reinen Herzens; die Liebe
zur Kirche so gross. Ich sehe in meinem Traum diese Kirche in vorderster Front, ganz
vorne im Kampf flir die Niedrigen und die Armen!

Helft alle mit, so viel ihr kdnnt. Ohne Opfer und ohne Gebet geht nichts.

Segen vom Bruder Franziskus»

(Giancarlo Collet; Ca 12, Ubersetzung: Conrad Berning)

6.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Wie lange sollen die Debatten dauern?

Die Debatte Uber das Liturgieschema - und damit die erste inhaltliche Diskussion der
Konzilsvater - begann am 22. Oktober und endete mit dem 13. November 1962. In den
ersten der insgesamt 15 Generalversammlungen wurden die Kapitel I (Allgemeine
Grundsatze) und II (Die Eucharistie) des Schemas De sacra liturgia ausfihrlich
behandelt. Wortmeldungen auf Wortmeldungen wurden verzeichnet. Die Statistik wird
am Ende dieser ersten Liturgiedebatte 328 mindliche Interventionen von 253
Konzilsvatern und 297 schriftliche Interventionen notieren. Zu viel fiir nicht wenige
Konzilsvater. Immer deutlicher zeigte sich, dass es verschiedene Vater vorzogen, sich in
den Kaffeestationen auszutauschen, als den ermiidenden Diskussionen mit den sich
wiederholenden Argumenten zu folgen. Es wurde immer deutlicher, dass das Konzil nicht
so viel Zeit auf ein Dokument verwenden konnte. Am 6. November 1962 erteilte
Johannes XXIII. dem Prasidium die Vollmacht, der Generalversammlung vorzuschlagen,
eine Diskussion zu Ende zu bringen, wenn es die Angelegenheit flir genliigend behandelt
sah (AS 1/2,159-161). Dieses Signal des Papstes wirkte wie ein Ventil: Die Mitteilung des
Papstes traf um 10 Uhr ein und die Debatte Uber die Eucharistie wurde umgehend
beendet (A 2,157). FUr die Diskussion Uber das relativ lange Kapitel III (Sakramente und
Sakramentalien) waren nur der 6. und 7. November notwendig, ohne dass das Prdsidium
eine Beendigung vorschlagen musste (A 2,134).

(Birgit Jeggle-Merz)

7.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Kaum Aufregung liber Kap. III

Am 6. und 7. November 1962 debattierten die Konzilsvater lber das dritte Kapitel des
Liturgieschemas. Die Artikel zu den Sakramenten und Sakramentalien verursachten
kaum Aufregung, nur zum  Firmritus und zur Krankensalbung gab es
Meinungsverschiedenheiten.

Einige Konzilsvater forderten die Heraufsetzung des Firmalters, damit gewahrleistet sei,
dass die das Sakrament empfangende Person auch seine Verantwortung als Christ
Ubernehmen kénne. Andere jedoch pladierten im Blick auf das Beispiel der Ostkirche



dafir, das Sakrament der Firmung in Einheit mit den Sakramenten der Taufe und der
Ersteucharistie zu spenden. Uneins waren die Konzilsvater auch hinsichtlich der Frage, ob
die Firmung innerhalb der Eucharistie zu spenden sei oder nicht. Erwogen wurde bei einer
grossen Anzahl von Personen sogar die «Mdglichkeit einer kollektiven
Sakramentenspendung» (A 2,163).

Zur Krankensalbung behandelten die Konzilsvdter die Frage, ob man an der «Letzten
Olung» festhalten solle oder in Treue zur Tradition der Schrift und der friihen Kirche zur
Krankensalbung zuriickkehren solle. Auch die Frage ob eine wiederholte Spendung der
Krankensalbung mdglich sein solle, nahm breiten Raum in der Konzilsaula ein.

Im Ganzen aber dauerte die Debatte Uber die Sakramente und Sakramentalien kaum
zwei Tage.

(Birgit Jeggle-Merz)

8.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Congar und die nichtkatholischen Beobachter

Am 8. November 1962 ist P. Yves Congar OP bei den Bridern von Taizé zu Gast. Sie
bewohnen eine Appartement in der via del Plebiscito gegeniber dem Palazzo di Venezia.
Wie Congar bemerkt, haben sie dort die ihnen eigentiimliche Atmosphare geschaffen. Sie
haben bei fast allen Mahlzeiten Gdste, Bischdéfe und Theologen. Congar sieht darin ein
«Konzil» des informellen Austauschs und der Freundschaften, welches das Klima fir das
eigentliche Konzil stiftet. Die Taizébrider bekennen sich dazu, sie wollten «MIT dem
Papst und Kardinal Bea das Risiko tragen, dass diese mutig auf sich genommen haben,
indem sie das Konzil derart flr die Beobachter gedffnet haben» (Co 1,196).

Congar hatte noch am 23. Oktober 1962 fir sich selbst beklagt, dass er ausserhalb der
Zusammenkilnfte zu wenig Kontakt mit den Beobachtern habe. Er halt das Angelicum,
wo er seine Unterkunft hat, flir ungeeignet, sie dorthin einzuladen. «Man ladt hierher nur
Kleriker ein, im Rahmen von ziemlich strengen Regeln und Gewohnheiten» (Co 1,143). In
der Folge finden sich aber immer wieder Zeugnisse von Kontakten zu den Beobachtern.
Am 7. November 1962 geht Congar mit Edmund Schlink und seinem Assistenten
Reinhard Slenczka sowie Lukas Vischer bei deutschen Diakonissen zum Mittagessen. Man
trifft sich zudem an der «Konzilsbar», wo sich Congar mit Oscar Cullmann Uber die
eigenen theologischen Projekte austauscht. Congar ist ohnehin einer derjenigen, die alles
tun, um die Beobachter zu héren und ins Gesprach zu bringen. Als er zu Konzilsbeginn
ihm bekannte Beobachter einigen Bischdfen vorstellt, singt er - so bezeichnet er es
selbst - wieder und wieder seine «Antiphon: es ist wichtig, den Beobachtern zu
begegnen, sie zu ermutigen, mit ihnen zu sprechen» (Co 1,112). Er selbst ist sehr
bewegt, dass sie da sind: «Sie sind in Rom, empfangen durch einen Kardinal und bei
einem Organ, das dem Dialog gewidmet ist — und das 25 Jahre nach Erscheinen von
<Chrétiens désunis> [Congars Buch: <Getrennte Christen>]» (Co 1,118).

(emf)

9.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Ein wichtiger Beitrag Johannes Feiners

Angesichts der bevorstehenden Debatte Uber die Offenbarung und ihre Quellen De
fontibus treffen sich die Angehérigen des Sekretariates fir die Férderung der Einheit der
Christen am 9. und 16. November 1962 im Hotel Columbus. Das Sekretariat, gegriindet
gewissermassen als Anwalt des dkumenischen Anliegens, war am 19. Oktober anderen



Konzilskommissionen gleichgestellt worden - ein wichtiger Schritt fir die aktive Arbeit
des Sekretariates, weil es dadurch die Kompetenz zur Prifung und Bearbeitung von
Vorlagen erhielt.

Bereits in der Sitzung am 9. November halt Augustin Kardinal Bea fest, dass die Vorlage
nicht den am 11. Oktober 1962 formulierten Anliegen des Papstes entspreche. Zudem ist
allen klar, dass die darin vertretene Theologie einer 6kumenischen Sensibilitat entbehrt.
Eine entscheidende Rolle bei der Vorbereitung entsprechender Voten spielt Johannes
Feiner, Dogmatiker in Chur und seit 1960 Konsultor des Einheits-Sekretariates. Er fasst
die Hauptkritikpunkte zusammen:

Die Fixierung auf die zwei Quellen Schrift und Tradition lasst eine Grundlegung in einer
Theologie der Offenbarung vermissen. Die nachtridentinische Zwei-Quellen-Theorie
entfernt sich vom Konzil von Trient. Die einzigartige Rolle der Heiligen Schrift wird
verkannt. Nirgends wird gesagt, dass das Volk Gottes im ganzen Trager der aktiven
Tradition ist. Die Souveranitdt des Wortes Gottes auch gegeniiber dem Lehramt wird
ausgeblendet.

Giuseppe Ruggieri bezeichnet den Bericht Feiners als «eine regelrechte Kriegserklarung»,
die deswegen bedeutungsvoll war, weil sie «Ausdruck der Einstellung des Sekretariates
fir die Einheit [war], das gerade in diesem Augenblick als eine Konzilskommission
gleicher Wiirde wie die anderer Kommissionen anerkannt worden war» (A 2,285).

(emf; vgl. Giuseppe Ruggieri: Der erste Konflikt in Fragen der Lehre. In: A 2,273-314).

10.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Das Konzil und der heilige Josef

Am 10. November 1962 berichtet Yves Congar eher resigniert von den Reden in der
Konzilsaula. Dem Konzil fehle es an Methode. «Es hatte nicht nur durch Kommissionen in
Rom vorbereitet werden dirfen, sondern DURCH DIE BISCHOFE, die in Konferenzen
hdatten zusammenkommen miissen. Mangels solcher Vorbereitungen steht man nun vor
2400 Personen, die bei null anfangen und ihre Lehrlingszeit und ihre Versuche
durchmachen muissen, um den Preis von kostbaren Wochen» (Co 1,201). Bereits Ende.
Oktober hatte Congar geschrieben: «Die Bar ist ibervoll. Auf allen Lippen nur ein Wort:
das geht zu lang» (Co 1,173).

Am Ende der Sitzung vom 10. November kann man das wenigstens noch humorvoll
sehen. Der italienische Bischof Antonio Tedde spricht lang und breit tber die Verehrung
des heiligen Josef. Diesmal ist es der Tagesvorsitzende Ernesto Kardinal Ruffini, der
interveniert: Alle Bischéfe seien gewohnt zu predigen, und den Predigern sollten besser
keine Predigten gehalten werden (vgl. AS 1/2,483). Nicht in den Konzilsakten vermerkt
ist, was Congar registriert: Ruffini habe am Ende der Sitzung an die Ublichen Gebete -
mit einer Prise Humor - noch eine Anrufung des heiligen Josef angefigt.

Wenige Tage spater kommt der heilige Josef nochmals zum Zuge. Sein Name wird kraft
einer Entscheidung Johannes' XXIII. ab dem 8. Dezember in den Messkanon eingefligt.
Congar registriert konsternierte Reaktionen bei den Beobachtern, weniger wegen der
Sache als wegen des Vorgehens. Es wird als misslich empfunden, dass der Papst mitten
auf dem Konzil und wahrend der Debatte Uber die Liturgie allein mit seiner Autoritat am
Konzil vorbei etwas entscheidet, dessen Opportunitdt zudem noch zweifelhaft ist (vgl. Co
1,207).

(emf)



11.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Konzilstext und/oder theologischer Traktat?

«Am 11. November (1962) erfahren wir, dass Karl Rahner (und die deutschen Bischofe)
ein neues Schema uber die Offenbarung <herausgebracht> haben. Man sagt, der Papst
habe es gelesen. Aber die ganze Frage ist, wie dieses Schema in die Tagesordnung des
Konzils eingebracht werden kdnnte. Es ist ein sehr schdnes Schema, sehr (zu sehr?)
rahnerisch [..]». Mit diesen Worten kommentierte Henri Denis, wahrend des II.
Vaticanums theologischer Berater des Erzbischofs von Lyon, Pierre-Marie Kardinal
Gerlier, das spdter so genannte «Rahner-Ratzinger-Schema» (dazu auch A 2,104-106).
Es handelte sich dabei um einen der Alternativtexte, die insbesondere nach dem deutsch-
franzosischen Treffen vom 19. Oktober 1962 erstellt wurden, um die von Konzilsvatern
und -theologen kritisierten vorbereiteten Schemata zu ersetzen. Es spricht aus diesem
Kommentar des franzdsischen Theologen einerseits eine gewisse Bewunderung fir die
Theologie des deutschen Jesuiten - konkret verweist Denis auf den von Rahner
herausgearbeiteten Zusammenhang von Selbstoffenbarung Gottes und Offenbarwerden
der Berufung des Menschen. Andererseits macht sich in der eingefligten Frage («zu
sehr?»), deren Inhalt Ubrigens auch von Yves Congar geteilt wird («das Rahner-
Ratzinger-Schema [...] ist zu personlich» [Co 1,201]) auch die Sensibilitdat fir ein
methodisches und hermeneutisches Grundproblem bemerkbar: wie muss ein Konzilstext
in seinem Werdegang und seiner Endfassung beschaffen sein, um nicht nur Ausdruck
einer bestimmten Theologie bzw. der Theologie eines Theologen zu sein, sondern
lehramtlicher Ausdruck des Glaubens der Kirche?

(Michael Quisinsky; Zitat von Henri Denis aus: Henri Denis: Eglise qu‘as-tu fait de ton
Concile? Paris 1985, 42)

12.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

«Teuerste Beobachter»

Am Eingang zur Konzilsaula wird vor Beginn der Sitzungen die Gelegenheit zu Kontakten
genutzt. So trifft P. Henri de Lubac SJ am 12. November 1962 einige nichtkatholische
Beobachter. Der Lutheraner Oscar Cullmann, der wegen seiner Verdienste um die
Okumene von katholischer Seite direkt eingeladen worden war, sagt ihm verschmitzt,
dass er, wenn die Redner etwas langweilig seien, wenigstens von einer Lektion in Latein
profitieren kénne (vgl. Lu 1,258). Lubac erfahrt, dass dem Sekretariat fur die Einheit
eigens zwei Sekretdre beigeordnet worden seien, um den Kontakt mit den Beobachtern
zu suchen. Diese halten regelmassig untereinander Zusammenkiinfte und treffen sich
jeweils am Montag- und Freitagmorgen zum Gebet flir das Konzil. Neben den offiziellen
Empfangen (zur Papstaudienz, beim Einheitssekretariat und beim Staatssekretariat) sind
sie in zahlreichen Gesprachskontexten prasent. So erzéhlen die Taizé-Brider Roger
Schutz und Max Thurian von einer Konferenz mit Bischéfen des CELAM. Sie berichten, sie
hatten sich ein wenig vor dem prasidierenden Kardinal Silva Henriquez geflirchtet - doch
dieser habe vor Bewegtheit geweint (vgl. Lu 1,246).

Dass die Prasenz der nichtkatholischen Beobachter die Konzilsvater und -theologen
bewegt, zeigt sich auch in der Konzilsaula selbst, obwohl die Beobachter dort nicht
sprechen dirfen. Einige Konzilsvater richten sich in ihrer Anrede nicht nur an den
Vorsitzenden und mit «venerabiles Patres» an die Konzilsvater, sondern auch an die
Beobachter: «Carissimi Observatores» («Teuerste Beobachter»: AS 1/2,83; vgl. AS
1/2,301.311). Wenngleich Henri de Lubac, als Bischof Joseph Khoury diese Anrede wahlt,
um sich herum Achselzucken wahrnimmt (vgl. Lu 1,205), wird andererseits von Applaus



berichtet, wenn in der Konzilsaula die anwesenden Beobachter erwahnt werden (vgl. A
2,218). Sogar Ernesto Kardinal Ruffini findet als Vorsitzender gelegentlich freundliche
Worte flr sie (vgl. AS 1/2,435).

(emf)

13.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Leidenschaftliche Diskussionen

Der 13. November 1962 bildet die Ouvertlire zu einer der folgenreichsten und
dramatischsten Entscheidungen der vierjahrigen Konzilsgeschichte. Zur Frage steht die
grundlegende theologische Orientierung, die das Konzil nehmen soll. Am folgenden Tag,
am 14. November soll die erste Abstimmung Uber das Liturgieschema stattfinden. Im
Anschluss daran soll die Diskussion um das vorbereitete Schema De fontibus revelationis
(Uber die Quellen der Offenbarung) beginnen.

Das Schema war im September an die Konzilsvater versandt worden. In der Zwischenzeit
war bereits eine heftige Diskussion um dieses Schema entbrannt. Von Theologen wie
Schillebeeckx, Philips, Martelet und Mdller sowie Rahner und Ratzinger waren kritische
Anmerkungen, Gutachten und ein Gegenentwurf erarbeitet worden.

Am 13. November 1962 findet von 15.00 - 17.00 Uhr eine Sitzung der Theologischen
Kommission unter Vorsitz von Kardinal Ottaviani in der Villa Santa Marta im Vatikan
statt. Vor Ottaviani liegt auf dem Tisch ein englisches Exemplar der Anmerkungen von
Schillebeeckx. Nach einer 20minttigen Einleitung der Sitzung durch Ottaviani referiert
Pater Sebastian Tromp SJ, Sekretar der Theologischen Kommission, eine
Dreiviertelstunde lang Uber die 160 Voten, die von den Bischéfen zu dem vorbereiteten
Schema eingereicht worden sind. In seinem ausfihrlichen Einfihrungsteil spricht er von
den Prinzipien seiner Kritik an den eingereichten Vorschlagen: Er werde sie «aus dem
Geist der alten Theologischen Kommission» beurteilen. Msgr Parente verscharft den Ton
nochmals, indem er von haretischen Positionen spricht. Sein Statement dauert rund
zwanzig Minuten.

In der verbleibenden halben Stunde entbrennt eine heftige Diskussion. Kardinal Ottaviani
ist der Auffassung, dass die von den Konzilsvatern gewahlte Theologische Kommission
das vorbereitete Schema der theologischen Vorbereitungskommission zu vertreten hatte.
Damit héatten die anwesenden neuen Mitglieder der Theologischen Konzilskommission
nicht das Recht, frei dagegen zu opponieren. Kardinal Léger erklart in héchster Erregung,
dass er unter solchen Bedingungen sofort unter Protest als Kommissionsmitglied
zuriicktreten wirde. Die Debatte erstreckt sich — neben kritischen Anmerkungen zum
vorbereiteten Schema - sofort auch auf das Recht der Konzilsvater, neue Entwlrfe
einzubringen, das grundsatzliche Recht der Konzilsvater auf Kritik an vorbereiteten
Schemata und an neuen Entwlrfen. Bischof Garonne erklart ausdricklich, dass er den
Bericht, den er am ndchsten Tag an der Stelle Ottavianis Uber das vorbereitete Schema
vortragen soll — Ottavianis Augenlicht war getriibt - nicht unterschreibe, weil er dieses
Schema ablehne. Das Durcheinander ist so gross, dass Bischof Peruzzo erklart, er fihle
sich wie in einem «Irrenhaus».

Die scharfen, ja leidenschaftlichen Diskussionen am 13. November 1962 haben den Weg
flr die Erarbeitung der Offenbarungskonstitution Dei Verbum erdffnet. Dieses Dokument
bietet die theologische Grundlegung der ganzen Konzilsarbeit. Solche Durchbriiche durch
theologische und kirchliche Verkrustungen gelingen nur in einem freien - Konflikte
wagenden - Ringen von Bischéfen und Theologen um die Wahrheit der Glaubenslehre,
und zwar bis in die Einzelheiten hinein.



(Peter Hinermann; vgl. Elmar Klinger/Klaus Wittstadt [Hrsg.]: Glaube im Prozess.
Christsein nach dem II. Vatikanum. Freiburg i.Br.: Herder, 1983, 67; Co 1,208, A
2,278.288-290).

14.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

«Dies ist nicht die Stimme des guten Hirten.»

Um nicht weniger als die Grundlage von Glaube und Kirche tiberhaupt ging es in der 19.
Generalkongregation, die am 14. November 1962 begann. Es ging um die Diskussion
Uber das Schema «Die Quellen der Offenbarung». Darin spiegelt sich wie in einem
Brennglas das Ringen des gesamten Konzils, den Glauben unter den Bedingungen der
Gegenwart neu zur Sprache zu bringen.

Stand die erste Vorlage, die bereits 1961 entstand, noch ganz im Zeichen traditioneller
Paradigmen (gegenreformatorisch, antibkumenisch, neuscholastisch-abstrakt,
unbiblisch), so rang sich das Konzil in einem langen Prozess der Auseinandersetzung
wahrend der nachsten vier Jahre - viele glaubten gar nicht mehr an ein Ergebnis - zu
einer neuen Sicht der Offenbarung durch: Die Kirche entsteht durch das Horen auf das
Wort Gottes. Gott hat seinen Heilswillen durch Wort und Tat in Jesus Christus kundgetan.
Uber diese Sicht war sogar der greise protestantische Theologe Karl Barth als
Konzilsbeobachter begeistert.

Die Debatte begann damit, dass Kardinal Ottaviani, der Chef des «Heiligen Offiziums»
(der spateren Glaubenskongregation) das Schema persdnlich vorstellte. Einmal mehr
wurde deutlich: Ottaviani dachte als Jurist. Er sah die Kirche im sicheren Besitz der
Wahrheit. Der konziliare Stil sei «durch die Praxis der Jahrhunderte» gepragt (AS
1/3,27), deren Hauch zu splren sein misse. Ottaviani wusste, dass langst
Alternativtexte - in seiner Sicht «private» Entwlirfe ohne jede Relevanz - im Umlauf
waren. Er wehrte sich strikt gegen solche in seinen Augen subversive Papiere. Diese
seien nicht Gegenstand der Diskussion, sondern allein das vorliegende Schema.

Am 14. November kamen 15 Konzilsvater zu Wort, unter ihnen die Kardinale Liénart,
Frings, Léger, Konig, Alfrink, Suenens, Ritter und Bea. Die Genannten ausserten alle
mehr oder weniger deutlich ihre Bedenken gegen den Text. Am deutlichsten wurde
Kardinal Frings aus Kdéln: «Dies ist nicht die Stimme des guten Hirten» (AS 1/3,34). Wie
zu erwarten war, wurde das Schema von den Kardindlen Ruffini und Siri engagiert
verteidigt. So erdffnete die erste Befassung mit dem Text «Uber die Quellen der
Offenbarung» bereits ein grosses Spektrum der Probleme, mit denen das Konzil zu ringen
hatte.

(Hanjo Sauer)

15.11.1962 (Heute vor 50 Jahren)

«Uber die Offenbarung Gottes und des Menschen in Jesus Christus»

Eine Schliisselfrage zum Versténdnis des II. Vatikanischen Konzils lautet: Wie kam es im
Prozess der Auseinandersetzung mit den vorliegenden Textentwdirfen, die doch weithin
im traditionellen Stil verfasst waren, zu Innovationen? Eine entscheidende Rolle kam
dabei den Konzilstheologen zu, die in einem stéandigen Austausch mit den Konzilsvatern
diese behutsam an neuere theologische Sichtweisen heranfiihrten, so dass manche
Konzilsteilnehmer unverblimt bekannten, sie hatten wahrend des Konzils einen
exzellenten Nachhilfekurs in Theologie absolviert.

Die grosse Unzufriedenheit Uber die vorgelegten Entwtrfe der Vorbereitungskommission



fiihrte insbesondere bei den franzdsisch- und deutschsprachigen Konzilstheologen dazu,
zur Feder zu greifen und eigene Textvorlagen zu verfassen. Als ausgezeichnetes Beispiel
eines solchen Entwurfs sei auf den Text «Uber die Offenbarung Gottes und des Menschen
in Jesus Christus» verwiesen, den Karl Rahner in Verbindung mit Joseph Ratzinger im
November 1962 verfasste und an die deutschsprachigen Konzilsvater austeilen liess.
Allein der Titel macht die neue Perspektive deutlich: Die Offenbarung Gottes ist keine
Einbahnstrasse, sondern in hochstem Mass ein wechselseitiges Geschehen. Darum hat
der im Zusammenhang mit dem Konzil so haufig benutze Begriff des «Dialogs» keine
modische Attitlide, sondern einen sehr prazisen und unersetzbaren Sinn. Nur im Dialog
geschieht Offenbarung und erschliesst sich die Wahrheit des Glaubens. Im Menschen
Jesus von Nazareth wird deutlich, wer Gott ist und wie er handelt und im Blick auf Gott
erschliesst sich das Geheimnis des Menschen. Es heisst in diesem Text: Der Mensch ist
derjenige, der «die Liebe Gottes, mit der er uns zuerst geliebt hat (1 Joh 4,19),
empfangt, dass er mit Gott eins wird und dass die Welt durch ihn auf Gott zurlickgefihrt
wird, so dass gilt: <Gott alles in allem> (1 Kor 15,28)» (RDh I 2).

(Hanjo Sauer. Der lateinische Originaltext und eine deutsche Ubersetzung finden sich in:
E. Klinger / K. Wittstadt (Hrsg.): Glaube im Prozess, Freiburg/Br.: Herder, 1984, 33ff.)

16.11.1962 (Heute vor 50 Jahren)

«Ein Stein statt Brot»

In der 20. Generalversammlung vom 16. November 1962 wurde die Debatte Uber «Die
Quellen der Offenbarung» fortgesetzt. 21 Konzilsvater meldeten sich zu Wort.

Fir das Schema sprachen sich u.a. aus: die Kardindle Tisserant (Kurie), Goncalves
Cerejeira (Lissabon), de Barros Camara (Rio de Janeiro), McIntyre (Los Angeles),
Caggiano (Buenos Aires), Santos (Manila), und Urbani (Venedig). Als Beispiel flir die
Argumentation der Beflirworter die Stellungnahme von Mc Intyre: Er meinte, das
vorliegende Schema biete «eine umfassende und klare Bestatigung der katholischen
Lehre» und zeigte sich skeptisch gegeniber der Einforderung eines pastoralen
Grundkonzepts des Konzils: «Zuviel ist gesagt worden Uber die Pastoral dieses Konzils.
Aber das hauptsachliche pastorale Erfordernis besteht in der Tat darin, dass unseren
Glaubigen und hauptsachlich der Jugend klar und zweifelsfrei die katholische Lehre
vorgelegt werde» (AS 1/3,70).

Ganz anders die Sicht der Kritiker des Schemas. Zu Wort meldeten sich unter ihnen die
Kardindle Lefebvre (Bourges), und Silva Henriquez (Santiago de Chile), die Erzbischofe
Bengsch (Berlin) und Guerry (Cambrai), die Bischéfe Gargitter (Brixen) und Alba Palacios
(Tehuantepec, Mexiko), Weihbischof Reuss (Mainz) und der englische Abtprases Butler.
Am deutlichsten wurde der Berliner Erzbischof Alfred Bengsch. Er formulierte seine Kritik
in drei Punkten:

1. Entgegen der vom Papst Johannes XXIII. gewilnschten Ausdrucksweise spreche das
Schema Verurteilungen und Zuriickweisungen aus. Es lasse nicht die Stimme der Kirche
«als Mutter und Lehrerin» erkennen.

2. Das in den friheren Konzilien Gesagte werde nur wiederholt, zudem in einer sehr
restriktiven Weise.

3. Angesichts des theoretischen und praktischen atheistischen Materialismus wiirden die
Glaubigen Hilfe, Starkung und Trost erwarten.

Bengsch nahm kein Blatt vor den Mund, wenn er sagte: «Ich darf schliessen mit einem



Wort, das aus meinem Herzen kommt - habt Verstandnis flir mich, verehrungswiirdige
Vater: ich kann nicht zu meinen Glaubigen zurtickkehren, von denen einige, auch junge
Menschen, wahrhafte Bekenner sind, mit einem Stein statt mit Brot in der Hand. Deshalb
bei aller Ehrfurcht und aufrichtigen Wertschdatzung gegenliber den untadeligen und
verdienten Mdnnern, die dieses Schema gestaltet haben, aus meinem Gewissen heraus
muss ich sagen: Non placet. (Es entspricht nicht)» (AS 1/3,87ff).

(Hanjo Sauer)

17.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Anwalt der orientalischen Tradition

Am 15. November 1962 kam es zu einer «begeisternden Unterhaltung» (Ch 107)
zwischen Marie-Dominique Chenu (1895-1990) und dem melkitischen Erzbischof Georges
Hakim (1908-2001). Im Anschluss daran bittet der Bischof den Dominikaner, fir die
Debatte um das Schema De fontibus Revelationis eine Intervention zu schreiben. Am 17.
November 1962 trug Hakim den Text in der Konzilsaula - in franzdsischer Sprache - vor:
«[...] Ich will lediglich eine Stimme des Orients und seiner patristischen Tradition zu
Gehor bringen und sagen, dass die gegenwartig behandelten dogmatischen Schemata
dieser verehrungswirdigen und authentischen Tradition fremd sind, und zwar sowohl
hinsichtlich ihrer Redaktion, als auch ihrer Struktur, ihrer Perspektive und ihrer
Konzeptualisation. Die Schemata beinhalten gewiss Reichtimer und Werte der
lateinischen Theologie, und es gefallt uns, dem wunderbaren <intellectus fidei> unsere
Ehre zu erweisen, den diese Theologie der Kirche bereitgestellt hat; aber wir bedauern,
dass die Redaktoren, in vélliger Unkenntnis der orientalischen Katechese und Tradition,
[...] in ihrem Projekt den universalen Glauben scheinbar monopolisiert haben zugunsten
einer partikularen Theologie, und dass sie als exklusive konziliare Lehre errichten wollen,
was ein zwar glltiger, aber lokaler und partieller Ausdruck der Offenbarung Gottes ist [...]
In der orientalischen Theologie — in der die Liturgie der wirksame Ort der Weitergabe des
Glaubens ist, in der die Initiation sich innerhalb des sakramentalen Mysteriums vollzieht
und nicht in einer abstrakten Unterweisung ohne symbolisches Band -, ist das Mysterium
Christi direkt als eine <oeconomia> vorgestellt, die sich in der Geschichte abspielt, und die
im Alten Bund vorbereitet, in Christus vollendet und in der Zeit der Kirche realisiert ist
[...] Die vorbereiteten Schemata sind in exklusiver Weise eine Frucht der Scholastik - die
sicherlich eine schéne und wahre Frucht ist —, die aber nur aus einigen Elementen der
Tradition besteht. Der 6kumenische Charakter des Konzils ladt uns ein, das Wort Gottes
nicht in spezielle Kategorien einzuschliessen und einen anderen <intellectus fidei> durch
Auslassung zu eliminieren» (AS 1/3, 152f).

(Michael Quisinsky; s. auch Michael Quisinsky: «Heilsékonomie» bei Marie-Dominique
Chenu. Kreative Rezeption ostkirchlicher Theologie im Vorfeld und Verlauf des Zweiten
Vatikanischen Konzils. In: Cath[M] 59 [2005], 128-153, 146f)

18.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Suche nach Wegen aus der Sackgasse

Am 18. November 1962, auch vor 50 Jahren ein Sonntag, findet auf Einladung von
Bischof Hermann Volk ein Treffen einiger deutschsprachiger und franzésischer Bischdéfe
sowie belgischer, deutscher, franzésischer und hollandischer Theologen statt. Bischof
Volk unterstreicht den privaten Charakter der Zusammenkunft, die dazu dienen soll, nach
Losungen aus der Sackgasse zu suchen, in der das Konzil sich befindet. Volk macht daftr



vor allem drei Missverstandnisse verantwortlich (vgl. Lu 1,322f):

1. Der Begriff «pastoral» zur Bezeichnung des Anliegens des Konzils vermindere nicht die
lehrmassige Reichweite des Konzils.

2. Kritik an den Konzilsvorlagen als zu «scholastisch» greife nicht die Scholastik als
solche an, doch missten in die Konzilsvorlagen manche Elemente des Glaubens
eingebracht werden, die nicht in die theologische Schulsprache der Scholastik
Ubersetzbar seien und trotzdem notwendig in die Lehre aufgenommen werden missten.
3. Beim 6kumenischen Anliegen gehe es nicht darum, die Lehre zu verdiinnen, um sie fir
andere Konfessionen akzeptabel zu machen. Vielmehr sei das Ziel der 6kumenischen
Ausrichtung die Ganzheit des Katholischen, von dem die getrennten Brider wichtige
Elemente aufbewahren.

In der sich entspinnenden Diskussion wird auch Uber die Interventionen des Heiligen
Offiziums gesprochen. Es habe in Texte eingegriffen und Veranderungen eliminiert, damit
aber die Hierarchie der Autoritdten verletzt: Das Heilige Offizium ist dem Konzil
untergeordnet und nicht umgekehrt (vgl. Lu 1,324).

P. Yves Congar OP, der zwar bei der Versammlung nicht anwesend ist, aber am Abend
desselben Tages mit zwei der Teilnehmenden, Bischof Léon Arthur Elchinger und P. Henri
de Lubac SJ, zusammentrifft, fasst das Problem so zusammen: «Der Anspruch des
Heiligen Offiziums ist es, das Konzil zu kontrollieren und zu beurteilen. Doch die Ordnung
muss gerade umgekehrt sein. Es ist unvermeidlich, dass der Konflikt eines Tages auf
dem Konzil ausbricht» (Co 1,235).

(emf)

19.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Okumenizitit: einander verstehen lernen

Die Rede von Bischof Emile-Joseph De Smedt (Briigge) am 19. November 1962 (AS
1/3,184-187) gehort zu den weichenstellenden Konzilsvoten. Er spricht im Namen des
Sekretariates zur Foérderung der Einheit der Christen, damit im Blick auf die
Konzilsvorlage Uber die Quellen der Offenbarung besser entschieden werden kann, was
dabei 6kumenisch auf dem Spiel steht. Es geht bei der Okumenizitédt um die Frage, wie
Lehre und Stil eines Schemas geartet sein missen, um einem besseren Dialog zwischen
Katholiken und Nicht-Katholiken zu dienen. Dabei ist vorauszusetzen, dass alle, die sich
Christen nennen, sich zu Jesus Christus bekennen, aber uneins dariber sind, auf welche
Weise wir Zugang zu Jesus Christus erhalten kénnen. In dieser Sache hat man uber
Jahrhunderte aneinander vorbeigeredet, weil man in den je eigenen Terminologien
verblieben ist, ohne sich darum zu kimmern, ob die andere Seite es auch richtig
verstehen wiirde. Deswegen gilt es, nach einer neuen Methode zu suchen. Die eigene
Lehre muss so vorgelegt werden, dass sie von den anderen richtig verstanden werden
kann - und dieses Desiderat gilt auch flr die Konzilstexte. Darum missen verschiedene
Fragen beachtet werden, von denen De Smedt vier aufzahlt:

1. Welches ist heute die Lehre der Orthodoxen und der Protestanten?

2. Welche Vorstellung haben sie von unserer Lehre, in welchen Punkten verstehen sie sie
richtig oder gerade nicht richtig?

3. Was wird gemass den Nicht-Katholiken in unserer Lehre (zu Unrecht) weggelassen
oder nicht genug beleuchtet?

4. Welche Sprachformen und Formulierungen verwenden wir, welche die Nicht-Katholiken
nur schwer verstehen?

Von diesen Gesichtspunkten aus halt De Smedt das vorliegende Schema flir ungeeignet.



Er legt den Finger auch auf einen Schwachpunkt in der Entstehungsgeschichte: Das
Sekretariat habe der Theologischen Kommission Hilfe angeboten, doch sei es
zurlickgewiesen worden. Sprich: man hat nicht alles dafiir getan, einen mdéglichst
ausgereiften Text vorzulegen ...

Congar schreibt in seinem Tagebuch, er habe ebenso Tranen in den Augen gehabt wie
Bischof McGrath es ihm eingesteht; diesem hat Kardinal Silva y Henriquez anvertraut, er
habe geweint (Co 1,241).

(emf)

20.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Eine vodllig verfahrene Situation

In der 23. Generalversammlung vom 20. November 1962 wurde die Debatte (ber das
Schema «Die Quellen der Offenbarung» fortgesetzt. Wieder meldeten sich 16
Konzilsvater zu Wort. Nach den ersten finf Rednern hielt das Prasidium des Konzils eine
Grundsatzabstimmung fiir angebracht, ob das Schema «Uber die Quellen der
Offenbarung» weiter die Diskussionsgrundlage sein solle oder nicht. Der Deutlichkeit
halber geschah die Ansage der Abstimmung ausser in lateinischer Sprache in finf
weiteren Sprachen. Gegen Ende der Generalkongregation wurde das
Abstimmungsergebnis bekannt gemacht: von 2.209 anwesenden Vater hatten 1368 mit
«Placet» gestimmt, was paradoxerweise bedeutete, sich gegen das Schema als weitere
Diskussionsgrundlage zu entscheiden. 822 Vater wollten das Schema als
Diskussionsgrundlage behalten. (19 enthielten sich der Stimme bzw. stimmten ungiiltig.)
Damit war eine verfahrene Situation eingetreten. Um ein Schema als Ganzes zu
verwerfen ware nach der Geschaftsordnung eine Zweidrittel-Mehrheit erforderlich
gewesen. Diese aber war knapp verfehlt, so dass sich die hochst unbefriedigende
Situation ergab, dass die Vater weiter Uber einen Text diskutieren sollten, den die
Uberwiegende Mehrheit ablehnte.

In seinem Votum vom 17. November hatte Kardinal Dépfner in Vorweghahme des
weiteren Vorgehens bereits darauf hingewiesen, dass es nach dem Willen des Papstes
ganz die Sache der Konzilsvater sei, ein Schema, das ihnen nicht gefalle, als Ganzes
zuriickzuweisen und von der Theologischen Kommission von Grund auf neu Uberarbeiten
zu lassen. Kardinal Ottaviani hatte mit Verweis auf das kirchliche Gesetzbuch CIC Kanon
222,82 (das Leitungsrecht des Papstes bei einem Konzil) scharf widersprochen, worauf
Kardinal Gilroy (Sydney) die Geschaftsordnung des Konzils zitierte, dass jeder
Konzilsvater das Recht habe, ein Schema als Ganzes abzulehnen, folglich auch die
Gesamtheit der Konzilsvater.

Wie sollte es weitergehen? Um einen Weg aus der Sackgasse zu finden, griff Papst
Johannes XXIII. ein. Am 21.11.1962 verklindete der Konzilssekretar Felici den Entschluss
des Papstes, das Schema «Uber die Quellen der Offenbarung» von der Tagesordnung zu
nehmen und vollig neu Uberarbeiten zu lassen.

(Hanjo Sauer)

21.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Laien auf dem Konzil

In der Vorbereitungszeit des Konzils wirken lediglich sieben Laien im Administrativ-
Sekretariat sowie ein Laie in der Kommission fir das Studium und die Seminare mit. Kein
einziger Laie gehdrt jener Kommission an, die Uber das Apostolat der Laien berat. Julius



Kardinal Dopfner notiert im April 1961 als Vorbereitung auf eine Audienz bei Papst
Johannes XXIII.: «Bisher sind keine Laien in die einzelnen Kommissionen berufen
worden. Doch scheint es ratsam zu sein, wenn vor dem Zusammentritt des Konzils fir
einzelne Fragen (z.B. Grenzfragen zwischen Theologie und Naturwissenschaft,
Laienapostolat, moderne Publikationsmittel) fachkundige Laien zur Begutachtung
herangezogen werden. Dieses Vorgehen, das nicht der hierarchischen Struktur der Kirche
und dem Begriff eines 6kumenischen Konzils widerspricht, wirde einen sehr positiven
Widerhall in- und ausserhalb der Kirche finden» (D6 149; vgl. D6 155.156f.167). Das
Drangen auf die Berufung von Laien als Experten bleibt zunachst erfolglos. Zur zweiten
Konzilssession jedoch wird eine Gruppe von 13 Laien als Beobachter eingeladen. In der
dritten Sitzungsperiode werden Frauen dabei sein.

Bereits ab dem 21. November 1962 nimmt der Franzose Jean Guitton an den
Konzilssitzungen teil. Er hat seinen Platz unter den nichtkatholischen Beobachtern: «eine
etwas anomale Situation fir einen katholischen Christen, wenn sie auch dazu dienen
konnte, die ekklesiologische Qualitdat jener nicht vollberechtigten Mitglieder des II.
Vatikanums deutlich sichtbar zu machen» (Melloni, in: A 3,33).

Diese Platzierung wird sich in der zweiten Konzilssession veréndern, und drei
Laienauditoren werden sogar in der Konzilsaula sprechen.

(emf)

22.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Stellvertreterkonflikt

Dass sich die historisch-kritische Methode in der katholischen Exegese seit Beginn des
20. Jahrhunderts nach und nach durchsetzte, erfolgte keineswegs ohne Widerstande und
in z.T. heftigen Debatten. Kurz vor dem Konzil etwa kam es diesbezliglich zu einem
symboltrachtigen Konflikt zwischen dem dem Pontificium Institutum Biblicum und der
Pontificia Universitas Lateranensis. In einer nicht zuletzt durch die Kritik am
vorbereiteten Schema De fontibus Revelationis spannungsgeladenen Situation nahmen
Zeitgenossen deshalb die Doktordisputation des Alttestamentlers Norbert Lohfink am 22.
November 1962, «in Anwesenheit von 16 Kardindlen und mehreren Hunderten von
Bischofen» als eine «Demonstration des von Jesuiten geleiteten Papstlichen Bibelinstituts
in Rom gegen die kurialen Angriffe auf die moderne Bibelwissenschaft, die am Institut
gepflegt wird» wahr (Manfred Plate: Weltereignis Konzil. Darstellung - Sinn - Ergebnis.
Freiburg 1966, 37). Fir die Offnung des P&pstlichen Bibelinstituts fiir die modernen
exegetischen Madaglichkeiten steht (ibrigens der Name seines von 1930-1949 Rektors:
Augustin Bea SJ. 1959 erhob ihn Johannes XXIII. zum Kardinal und betraute ihn 1960
mit der Leitung des neugegrindeten Sekretariats zur Férderung der Einheit der Christen.
Bereits wahrend der Konzilsvorbereitungen und erst recht mit Beginn des Konzils wurde
Bea eine Symbolfigur flr Perspektivendffnungen in zentralen Fragen der Offenbarung und
Exegese, Kirche und Okumene. So erklart sich, dass Yves Congar, der ebenfalls bei der
Disputation Lohfinks anwesend war, im Anschluss daran in sein Tagebuch schreibt: «Dies
ist ein erneuter Sieg Kardinal Beas. Das Konzil ist das Konzil Kardinal Beas!» (Co 1,254).

(Michael Quisinsky; vgl. K. Schelkens, A. Dupont, Katholische Exegese vor dem Zweiten
Vatikanischen Konzil [1960-1961]. In: Zeitschrift fiir Katholische Theologie 132 [2010] 1-
24)

23.11.2012 (Weiteres)



Das Ringen um das Offenbarungsverstdandnis

Bischof Helder Camara gibt Einblicke in die Dynamik des Konzils. In seinen Rundbriefen
im November 1962 benennt er die verschiedenen offenen Baustellen und Einzelprojekte
der kirchlichen Mammutversammlung: Liturgie, Kirche, Offenbarung. Uberall werde
gerungen - die Situation scheint zuweilen chaotisch. Insbesondere die rémische Vorlage
Uber die Offenbarung sei nicht akzeptabel, nicht vom Geist des Konzils gepragt, voller
Verurteilungen, zu negativ, zu engstirnig und ohne eine Perspektive flr die Erneuerung
der Kirche.

Obwohl eine Mehrheit der Bischdéfe ein unwohles Gefiihl gegenlber dem
Offenbarungsschema teile, sei es dennoch schwierig, die Bischdfe auf der Ebene ihrer
Konferenzen zu mobilisieren. Camara, der mehrere Anldufe zu internationalen
Vernetzungen unternimmt, berichtet auch vom Scheitern einiger solcher Versuche.

Aber es gibt auch Erfahrungen von produktiver Solidaritat:

«So Gott will, werden am ndchsten Dienstag Australien, Spanien und Italien dazu
kommen. Belgien und Holland sind bereits bei uns in briderlicher Arbeit. Am Dienstag
werden wir das neue Schema Uber die Quellen der Offenbarung vorlegen und
durchgehen, ausgearbeitet von der Gruppe <Opus Angeli> unter der Schirmherrschaft von
Kardinal Suenens, der Kardinale von Frankreich, Deutschland und Holland. Der Text
wurde auf Druckfehler durchgeschaut, weil er wahrend der ganzen letzten Nacht vom
Sekretariat der Deutschen vervielfaltigt wurde unter der personlichen Aufsicht von
Kardinal Frings».

(ab; CaLe 1,115)

24.11.1962 (Heute vor 50 Jahren)

Uber die modernen Kommunikationsmittel

Am 23., 24. und 26. November 1962 wird in der Konzilsaula die Textvorlage lber die
modernen sozialen Kommunikationsmittel behandelt. Ohne die Bedeutung des Themas zu
schmalern, vermerkt Bischof Renatus Stourm in seiner Einfihrung, die Diskussion lber
die Vorlage werden den Konzilsvatern nun zur Erholung (relaxatio) gewahrt (AS
1/3,418). Das Schema findet insgesamt eine gute Aufhahme, wenngleich es fiir zu lang
gehalten wird. Mehrfach moniert wird, dass der Text zu viel von den Rechten der Kirche
spreche, wahrend es Uber die Pflichten der Kirche schweige (so der spanische Bischof
Santos Moro Briz: AS 1/3,508). Bischof Eugene d'Souza von Nagpur macht zudem die
Rechte anderer Institutionen geltend. «Es genligt nicht, dass die Kirche sie nicht leugnet;
es ist notwendig, sie positiv anzuerkennen, weil es wirkliche Rechte sind» (AS 1/3,441).
Der indische Bischof Francis Simons erinnert an den Vorwurf, die Kirche reklamiere
Uberall Rechte fir sich, verwehre aber anderen diese Rechte, wenn sie selbst das Sagen
habe. Deswegen halt er es fir angezeigt, im Schema eine Aussage Uber die Freiheit der
Meinungsdusserung, die jedem Menschen kraft seiner persénlichen Freiheit und aufgrund
seiner Verpflichtung, sogar dem irrigen Gewissen zu folgen, zukommt (AS 1/3,523).
(emf)

25.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Geburtstag Papst Johannes XXIII.

Am 25. November 1962 wird Papst Johannes XXIII. 81 Jahre alt. Wenige Wochen vor
seinem Tod wird er sagen: «Jeder Tag ist ein guter Tag, geboren zu werden. Und jeder
Tag ist ein guter Tag zu sterben» (Su 100).



Nur wenige Tage nach dem Geburtstag, am 29. November 1962, hért P. Yves Congar OP
von Kardinal Léger, dass der Papst einen Tumor hat. Ende November 1962 verbreiten
sich die alarmierenden Nachrichten lber die Schwere der Krankheit des Papstes unter
den Konzilsteilnehmern.

(emf)

26.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Arbeitsreiche Abstimmung

Am 26. November 1962 treffen sich die melkitischen Bischofe, um ihre Konzilsreden zum
Schema De Ecclesiae unitate aufeinander abzustimmen. Mehrere Bischéfe sollen
demnach das Wort ergreifen: Patriarch Maximos IV Sayegh will grundsatzlich die
Bedeutung der Frage der Einheit der Kirche thematisieren, Erzbischof Philippe Naaba
(Beirut) einige praktische Aspekte einer entsprechenden Haltung benennen, Erzbischof
Elias Zoghby (Antiochia) die Komplementaritat der orientalischen und okzidentalischen
Kirchen aufzeigen (Ed 139). Bereits im Vorfeld erfolgte wahrend der wdchentlichen
Treffen der melkitischen Bischéfe die Aufteilung und Redaktion der verschiedenen Reden,
die sie am 27. November halten wollten. Flir Erzbischof Neophytos Edelby, der im
Hintergrund eine koordinierende Funktion einnimmt, sind diese Tage von einem vollen
Terminkalender und viel Arbeit, aber auch menschlichen Sorgen gepragt: am 24.
November, dem ersten Tag, an dem er aufgrund des Arbeitsaufkommens nicht an der
Generalkongregation in der Konzilsaula teilnehmen konnte, fand nicht nur eine
Arbeitssitzung der melkitischen Bischofe statt, sondern auch eine Audienz mit Johannes
XXIII. - der dieser durch seine Herzlichkeit eine «evangeliumsgemasse Note» (Ed 138)
gab. Am spaten Abend schliesslich erhielt er die Nachricht, dass Bischof Athanassios Ach-
Chaer (Paneas) starke Schmerzen habe. Gemeinsam mit Bischof Naaba versucht Edelby,
einen Arzt zu finden und kimmert sich um seinen Amtsbruder. Am 25. November
verbringen er selbst sowie einige andere Bischéfe nach dem Gottesdienst etwas Zeit mit
Ach-Chaer, «damit dieser sich nicht langweilt» (ebd.), bevor er sich wieder an die Arbeit
macht. Da es sich um einen Sonntag handelt, stehen allerdings nicht nur ein
gemeinsamen Arbeitsessen der melkitischen Bischéfe mit Yves Congar auf dem
Programm, sondern auch der Besuch eines Konzerts in Begleitung von Bischof Naaba.
(Michael Quisinsky)

27.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

«Der Tag der Melkiten» und die Einheit der Kirche(n)

Am 27. November 1962 notierte Erzbischof Neophytos Edelby in seinem Tagebuch, dass
dies «der Tag der Melkiten» gewesen sei (Ed 142). In den Tagen zuvor erfuhr das
Schema der Ostkirchenkommission De Ecclesiae unitate, das der Einheit zwischen der
Kirche des Westens und des Ostens gewidmet war, heftige Kritik durch die Melkiten. Als
unierte Kirche fuhlten sie sich von dem Schema nicht nur mitbetroffen, sondern v.a. auch
in ihrer Geschichte und Gestalt falsch verstanden. In Anlehnung an die orthodoxe
Ekklesiologie stellten sie deshalb ihre grundsatzliche Position dar, die sie in mehreren
aufeinander abgestimmten Redebeitragen entfalteten. Patriarch Maximos IV Sayegh kam
es zu, die grundsatzlichen Bemerkungen vorzutragen, Ubrigens in franzésischer Sprache.
U.a. bezeichnete er die orientalische Kirche als «in ihren konstitutiven Elementen voll und
ganz apostolische, von der Latinitat verschiedene Kirche. Es ist eine aus Christus und den
Aposteln erstgeborene Kirche. Ihre geschichtliche Entwicklung und Organisation sind das



exklusive Werk der Vater, unserer griechischen und orientalischen Vater. Sie verdankt
das, was sie ist, dem Apostelkollegium, das im Episkopat in Kollegialitdt weiterlebt, mit
Petrus und seinen besonderen Verantwortungen und Rechten im Zentrum. Historisch
verdankt diese Kirche dem rémischen Sitz weder ihren Ursprung, noch ihre Riten, noch
ihre Organisation, noch irgendetwas von dem, was sie konkret ausmacht [...] Kann man
die Heiligen Basilius, Gregor, Kyrill, Chrysostomus u.a. als Katholiken zweiten Ranges
bezeichnen, weil sie nicht rémisch sind [...]?» (AS 1/3, 617). Mit der so grundgelegten
Argumentation stellte Maximos, gefolgt von den Erzbischéfen Naaba, Edelby und Zoghby
ein ganzes Blindel tiefgreifender ekklesiologischer Fragen in den Raum. Diese Fragen
betreffen u.a. die Rolle der unierten Kirchen und die Frage nach dem Amt der Bischéfe
und dem des Papstes, aber auch das Verhaltnis zwischen orthodoxer und katholischer
Kirche. Erzbischof Zoghby, der die Begriffe «Quellkirche» (Eglise source) und
«Schwesterkirche» (Eglise sceur) in die Debatte einbringt (AS 1/3, 641), erortert diese im
Horizont der Trinitat und pladiert fir «Kirchen, die voneinander unterschieden bleiben,
aber in der Kirche vereint sind» (AS 1/3, 642; vgl. auch A 2, 373-385).

(Michael Quisinsky)

28.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

«Misericordia, Kyrie eleison»

In Fortfihrung der Debatte Uber das Schema der Ostkirchenkommission De Ecclesiae
unitate spricht am 28. November 1962 der melkitische Patriarchalvikar in Damaskus,
Erzbischof Joseph Tawil. Er l&adt dazu ein, die orientalisch-katholischen Kirchen nicht in
sich zu betrachten, sondern als das, was sie reprasentieren, namlich die orthodoxen
Kirchen, die noch nicht mit der rdémisch-katholischen Kirche vereint sind. Die orientalisch-
orthodoxen Kirchen seien wie ein Spiegel, in dem die Orthodoxen spiren und sehen
kénnen, welcher Status ihnen zukommen wirde, wenn die Einheit sich realisieren wirde.
Erzbischof Tawil mdchte den Konzilsvatern nahebringen, dass die faktische Situation der
unierten Kirchen keineswegs ein geeignetes Modell fir die erhoffte Einheit mit den
Orthodoxen ist. Darum flgt er noch ein Beispiel an: Wenn die Orthodoxen wahrnehmen
wiirden, dass die katholischen Patriarchen im neuen Codex hinter den Kardinadlen, den
Apostolischen Delegaten und sogar hinter dem lateinischen Bischof ihrer Didzese
rangieren wirden, koénne die Antwort nur mit schmerzerflllter Stimme lauten:
«Misercordia, Kyrie eleison!» (AS 1/3,661).

(emf)

29.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Fahrplan fiir die letzten Tage

Am 28. November 1962 wirft Kardinal Ottaviani die Frage auf, welchem Thema sich das
Konzil wahrend der letzten Tage der ersten Session widmen solle. Es sei lacherlich, sich
noch an das umfassende Schema De Ecclesia zu machen. Darum solle man zum Schema
De beata Maria virgine libergehen, um dieses dann am 8. Dezember 1962 proklamieren
zu kénnen (vgl. AS 1/3,657f). Damit nimmt er einen bereits abgewiesenen Vorschlag
nochmals auf.

Am 29. November hoért P. Henri de Lubac von Erzbischof Paul Dalmais (Tschad), dass
dieser zusammen mit Bischof Jean-Baptiste Zoa (Kamerun) dem Prasidialrat einen
Gegenvorschlag unterbreiten wird (vgl. Lu 1,410f). Kardinal Tisserand soll sich sogar
schockiert Uber das ungenierte Vorgehen von Ottaviani gezeigt haben. Es spricht sich



bald herum, dass der Prasidialrat bei der Entscheidung bleibt, die restlichen Tage des
Konzils dem Schema De Ecclesia zu widmen. Man will die Meinung der Konzilsvater Gber
die allgemeinen Prinzipien héren, was flr eine Neubearbeitung des Schemas hilfreich sein
wirde.

(emf)

30.11.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Congar unter Verdacht

Am 30. November 1962 kommt die Diskussion Uber das Schema De Ecclesiae unitate
zum Ende. P. Yves Congar OP verlasst die Konzilsaula bereits gegen Mittag, weil er ein
«Rendez-vous» mit Kardinal Ottaviani beim Heiligen Offizium hat. Er wird beschuldigt, in
seinen Schriften einige Irrtimer zu vertreten, und hoért Vorwirfe, seine Kritik an den
Schemata sei zu negativ. Dabei werden ihm allerdings auch kritische Ausserungen
vorgehalten, die er gar nicht vertreten hat. Ottaviani sagt ihm, da er nun einmal
Uiberwacht und verdachtigt werde, miisse er umso aufmerksamer sein und sich auf das
authentische Lehramt beziehen. Wahrend Ottaviani meint, Congar kénne immerhin in der
Theologischen Kommission frei sprechen, macht Congar eher die Erfahrung, dass seine
theologische Kompetenz nicht gefragt wird. Zwischen Resignation und Bereitschaft
formuliert er im Tagebuch: «Ich sehe, dass ich ein fir alle mal und auf immer unter
Verdacht stehe. Das wird mich nicht daran hindern zu arbeiten. Meine Arbeit missfallt
ihnen, weil sie spuren, dass ihr Sinn darin besteht, Ideen wieder in den Austausch zu
bringen, die sie seit 400 Jahren und vor allem seit 100 Jahren auszuschliessen
versuchen. Aber das ist meine Berufung und mein Dienst, im Namen des Evangeliums
und der Tradition» (Co 1,280).

(emf)

1.12.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Ein schwerer Start fiir das Kirchenschema

Bald nach der Konzilsankiindigung zeichnete es sich ab, dass eine eingehende Reflexion
dem Selbstverstandnis der Kirche gewidmet sein misse. Die Wendungen, welche die
Bearbeitung des Themas auf dem Weg von der Vorbereitung Uber die ersten Debatten bis
zur Schlussabstimmung zur Konstitution Lumen Gentium am 21. November 1964 nahm,
stehen beispielhaft fur die wechselvollen konziliaren Prozesse. Die Arbeit am Entwurf
begann im Jahr 1960 und gestaltete sich als Suche nach Ausgleich ganz unterschiedlicher
Interessen. Die Theologische Kommission wiinschte einen Text in Kontinuitdt zur
Enzyklika Mystici Corporis vom 29. Juni 1943, welche den mystischen Leib Christi mit der
katholischen Kirche identifizierte und ihre Einzigartigkeit herausstellte. Das
Einheitssekretariat auf der anderen Seite suchte den Blick lUber die eigenen Grenzen
hinaus zu richten. Am 23. November 1962 wurde das Schema De ecclesia verteilt.
Kardinal Léon Suenens sorgte sich um eine einseitige Akzentsetzung und ersuchte schon
vor der Publikation des Entwurfes den Loéwener Theologen Gérard Philips, eine
Uberarbeitung an die Hand zu nehmen. Noch im Oktober fiihrte dieser im Angelikum eine
erste Aussprache zum Thema, an der mehrere der spater einflussreichen Theologen
teilnahmen: Yves Congar, Giuseppe Colombo, Karl Rahner, Joseph Ratzinger, Otto
Semmelroth, Joseph Lécuyer und Marco Mc Grath. Als Kardinal Alfred Ottaviani am 1.
Dezember 1962 in der 31. Generalkongregation das Kirchenschema vorstellte, war es
durch die begonnenen Revisionsarbeiten faktisch bereits Uberholt. Der Kommissions-



sprecher versuchte gar nicht erst, diese Tatsache zu verschleiern. Vielmehr gab er offen
bekannt, es sei bereits vor der Publikation des offiziellen Schemas die Arbeit an einer
Konkurrenzvariante aufgenommen worden. Mit einiger Selbstironie — wie Yves Congar in
seinem Tagebuch festhielt - bekannte er sich zur absehbaren Erfolglosigkeit des
offiziellen Entwurfs: «Schon stehen jene zum Kampf bereit, die gewdhnlich rufen:
Hinweg, hinweg damit, ersetzen!» («tolle! tolle! substitue illud!»). Dies sei nun der Fall,
obwohl der Text sorgfaltig vorbereitet und auch vom Papst approbiert worden sei. Mit
Hinweisen, die in bemerkenswerter Weise die akzeptierten Ideale der frihen
Konzilsarbeit erkennen lassen, suchte er dennoch das offizielle Schema in ein glinstiges
Licht zu ricken. Immerhin habe man sich, so erklarte Ottaviani, um einen Text bemiht,
der nicht scholastisch, sondern madglichst pastoral, biblisch und allgemein verstandlich
argumentiere. Er sage dies, weil er durchaus in der Lage sei, die Ublichen Litaneien der
Konzilsvater zu antizipieren, namlich: «non est oecumenicum, est scholasticum, non est
pastorale, est negativum et alia huiusmodi» [«es ist nicht 6kumenisch, es st
scholastisch, es ist nicht pastoral, es ist negativ und dergleichen»]. - Mit seiner
Einschatzung sollte der Kommissionsprasident Recht behalten: Das Kirchenschema erfuhr
zwischen den ersten beiden Konzilsperioden eine grundlegende Uberarbeitung.

(Markus Ries)

2.12.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Concilium

Am Sonntag, 2. Dezember 1962, stehen zwar noch einige Debatten Uber die
Konzilsvorlage zum Thema Kirche aus, doch das Ende der ersten Konzilssession steht
schon unmittelbar vor Augen. In Tagebuchnotizen verschiedener Schreiber ist
Erschopfung splrbar. Edward Schillebeeckx bemerkt, es sei auch fir die Bischofe Zeit,
dass es zu einer Unterbrechung und Pause komme. Es sei auch - fir ihn als Theologe -
schwierig, die Vortragstatigkeit auf Konferenzen immer mit dem gleichen Enthusiasmus
durchzuhalten. Die Bischéfe selbst aber hatten eingestanden, dass es flir sie eine Zeit
auch der theologischen Neuorientierung gewesen sei. In diesem Kontext deutet
Schillebeeckx das Projekt einer neuen Zeitschrift an: «Das Ergebnis von all dem ist, dass
eine internationale theologische Zeitschrift in Vorbereitung ist, mit Artikeln aus Tijdschrift
voor Theologie, Zeitschrift fir <katholische> Theologie ... Sie soll in Englisch,
Portugiesisch, Spanisch und Franzdsisch erscheinen, und vier gréssere Verlage haben
zugestimmt, die finanzielle Last zu schultern» (Sch 30).

Der Plan einer internationalen Zeitschrift war bereits vor dem Konzil durch den
niederléandischen Verleger Paul Brand an Schillebeeckx und Karl Rahner herangetragen
worden. Eine konstituierende Sitzung fand im Juli 1963 statt. In Yves Congars Tagebuch
erscheint der erste Eintrag diesbezliglich am 19. Oktober 1963 anlasslich einer
Zusammenkunft des Gremiums, das die neue Zeitschrift vorbereitet (vgl. Co 1,485). Der
erste Jahrgang der Zeitschrift «Concilium», die schliesslich durch Edward Schillebeeckx
zusammen mit Yves-Marie Congar, Hans Kiing, Johann Baptist Metz und Karl Rahner in
Zusammenarbeit mit Antoine van den Boogaard und Paul Brand jr gegriindet wirde,
erschien 1965.

(emf; vgl. Herbert Vorgrimler: Karl Rahner. Gotteserfahrung in Leben und Denken.
Darmstadt: WBG, 2004, 88)

3.12.2012 (Heute vor 50 Jahren)



Erneuerung der Kirche «auch wenn es weh tut»

Mit Beginn der Diskussion um das Kirchenschema biegt die erste Sessio am 1. Dezember
1962 in die Zielgerade ein. Bis zum 3. Dezember haben sich die Fronten geklart, wenn
sie — wie Kardinal Ottaviani slffisant unterstellt hatte - nicht schon vorher klar gewesen
waren. Zugleich tut sich ein in zweifacher Hinsicht neuer Horizont auf: Man blickt in die
Zukunft des Konzils und stellt die Frage: Wie kann dieses Konzil das Profil, das es sich
beiden vergangenen Monaten gegeben hat, liber die Intersessio hinweg erhalten? Dabei
ahnt man, dass der Diskussion um das Kirchenschema so etwas wie eine
Grundsatzentscheidung zukommt. Zugleich hat man deutlich im Blick, dass fiir das, was
in Rom gesagt und beschlossen wird, zuhause Rechenschaft abzulegen ist.

Mit den Kardindlen Léger und Dopfner schalten sich am 3. Dezember zwei
Schwergewichte in die Diskussion ein. In einer préagnant kurzen Rede mahnt Léger die
Verpflichtung des Konzils vor der Geschichte und der ganzen Welt an, die Kirche zu
erneuern, «auch wenn es weh tut»: «etsi aliquando dolorosa». Dazu hatten die
versammelten Vater im Sinne der Eréffnungsrede Johannes’ XXIII. die Richtung
vorgegeben; diese Richtung gelte es auch in den Arbeiten wahrend der Intersessio im
Blick zu behalten. Dafiir formuliert Dépfner eine konkrete Agenda: Ein neues Kirchen-
Schema solle erarbeitet werden, denn dem jetzigen ermangele es trotz seiner
Weitschweifigkeit an einer tragfdhigen Grundidee. Die von ihm vorgelegte Kritik
rekurriert im Weiteren en gros wie en detail auf die von Karl Rahner vorab erarbeiteten
Animadversationes (vgl. A 2,366ff). Flur die so differenten Mentalitaten der Konzilsvater
stehen indes zwei andere Redner des Tages Pate: Wahrend Bischof Musto von Aquino mit
Berufung auf 2 Tim 3,14 selbst in der Peterskirche auf Ketzerjagd geht und allen
Neuerern mit der Rache Gottes droht, bekennt sich Bischof Huyghe von Arras zur Schuld
der Kirche, die die Menschen von Christus mitunter eher forttreibe statt sie zu ihm zu
fihren. Noch in Jahrhunderten werde die Kirche sich an den Sdtzen messen lassen
mussen, die hier und heute ausgearbeitet werden; dem Schema aber fehle es an
wahrhaft katholischem Geist; der sei namlich offen, missionarisch, demditig und dienend.
(Johanna Rahner)

4.12.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Suenensplan vom 4. Dezember 1962 - ein Gesamtplan fiir das Konzil: Mission
der Kirche ad intra und ad extra

Heute war der grosse Tag von Kardinal Suenens, des Erzbischofs von Mecheln-Brissel
und spateren Konzilsmoderators. Bereits im April 1962 hatte er mit Papst Johannes
Kontakt aufgenommen und ihm einen Gesamtplan fiir das Konzil unterbreitet. Die
Arbeiten sollten sich um das Thema Kirche zentrieren: Ecclesia, quid dicis de teipsa? Das
Konzil sollte dabei entlang des Missionsauftrags Jesu in Mt 28,19-20 in zwei Richtungen
blicken: «Auf dem Konzil muss [...] eine doppelte Reihe von Fragen bearbeitet werden.
Eine erste Serie, die sich auf die Kirche ad extra bezieht, das heisst auf die Kirche im
Angesicht der Welt von heute. Und eine zweite Serie, die sich auf die Kirche ad intra
bezieht, das heisst auf die Kirche als solche — und zwar mit Blick auf das, was ihr dabei
hilft, ihrer Mission in die Welt besser gerecht zu werden». Papst Johannes XXIII. machte
sich diese Perspektive zueigen und griff in seiner Radioansprache vom 11. September
nicht nur Suenens’ Unterscheidung ad intra und ad extra auf, sondern auch das genannte
Schriftzitat.

Mit ausdricklicher papstlicher Billigung brachte Kardinal Suenens schliesslich am 4.
Dezember 1962 seinen Plan in der Konzilsaula ein - ein Tag, an dem auch die Kardinale



Montini und Frings wichtige Reden hielten - und eréffnete dem Zweiten Vatikanum damit
eine generelle Perspektive, deren konzilstheologische Weiterentwicklung schliesslich in
der Pastoralkonstitution Uber die Kirche in der Welt von heute ihren H6hepunkt finden
sollte: «Es geht darum, [...] die ganze Kirche in einen Zustand der Mission zu versetzen».
Hans-Joachim Sander deutet diesen Begriff, den M.-Dominique Chenu bereits 1946
gepragt hatte, im Rahmen des Suenensplans: «Die Kirche [..] wendet sich dem
Grundvollzug zu, der sie davor konstituierte: der Mission [..]. [...] Mit der
Epochenschwelle in die nachkonstantinische Ara ist [..] ein grundlegender
Perspektivenwechsel verbunden[...]. Wurde zuvor das Aussen vom Innen her beurteilt, so
wird das Innen nun vom Aussen her erneuert. [...] Statt fir Kreuzziige gegen innere und
aussere Feinde entscheidet die Kirche sich fir Solidaritat [...] mit jenen Menschen, die vor
den Toren der Kirche lagern».

(Christian Bauer)

5.12.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Ein Votum von Kardinal Montini

Giovanni Battista Kardinal Montini wird in der ersten Konzilsession nicht nur als ein
Vertreter der reformoffenen moderaten Mitte und Konzilsmajoritat bekannt, sondern auch
als Papabile, der deswegen aufmerksam beobachtet wird. Am 6. November 1962 notiert
P. Henri de Lubac, Kardinal Montini habe bisher eine eher zurtickhaltende Rolle gespielt.
Jemand habe ihm gesagt: «Er ist papabile, er darf sich nicht kompromittieren» (Lu
1,220; vgl. Lu 1,247). Am 29. November tragt Lubac ein: «Man bemerkt das Schweigen
Kardinal Montinis. Man weiss, dass er der einzige der Kardinadle ist, den der Papst
eingeladen hat, im Vatikan zu logieren. Man weiss (oder wenigstens sagt man), dass
Johannes XXIII. ihn so nahe bei sich haben wollte, um allem von nahem folgen und ihn
vertrauensvoll informieren zu kénnen» (Lu 1,410; vgl. Co 1,297).

Umso wacher wird wahrgenommen, dass Kardinal Montini sich am 5. Dezember 1962 in
der Debatte Uber das Schema «De Ecclesia» zu Wort meldet. Sein Urteil dazu fallt nach
der bisherigen Zurickhaltung unerwartet deutlich aus: «Ich kann nicht verschweigen,
dass es nicht zufriedenstellend ist» (AS 1/4,292). Montini drangt auf eine angemessene
Verhaltnisbestimmung von Jesus Christus und Kirche, in der der Vorrang Jesu Christi
gewahrt ist, und fir eine weniger juridische Redeweise Uber die Bischéfe. Vor allem wird
seine Rede als Unterstitzung flr die Anliegen von Kardinal Suenens wahrgenommen.
Edward Schillebeeckx notiert: «Uberraschung des Tages: zum ersten Mal bezieht Montini
zu einem theologischen Schema Stellung: gegen das Schema de ecclesial!» (Sch 32).
(emf)

6.12.2012 (heute vor 50)
«Die Armen fiihlen sich in der Kirche nicht zuhause, ...

. es ware besser, man wiirde den Laden schliessen». Mit so harten Worten habe ein
Bischof, dessen Namen M.-Dominique Chenu uns nicht verrat, auf dem Konzil
gesprochen. Einen anderen Bischof nennt Chenu beim Namen: Giacomo Kardinal Lercaro
(Bologna). Am 6. Dezember 1962 wurde Lercaro zum Sprachrohr der Gruppe «Kirche der
Armen». Am Ende der Diskussion Uber das Kirchenschema, das in der vorliegenden Form
langst als Uberwunden gelten konnte, brachte er eine ganz neue Perspektive ein. Das
Kirchenverstandnis, ja alles, was das Konzil formuliere, misse vom Gedanken der
Gegenwart Christi in den Armen her bestimmt werden: ,Wir werden unserer Aufgabe



nicht wirklich gerecht, wenn wir das Geheimnis Christi in den Armen und die
Evangelisierung der Armen nicht zum Zentrum, zur Seele der doktrinalen und
gesetzgebenden Arbeit dieses Konzils machen. Es darf nicht ein Thema des Konzils unter
anderen sein, sondern muss die zentrale Frage werden. Thema dieses Konzils ist die
Kirche, insbesondere insofern sie eine Kirche der Armen ist.» (zit. in Chenu 1977, 233)
Lercaro betonte den fundamentalen «Zusammenhang zwischen der Gegenwart Christi in
den Armen und den beiden anderen tiefgegriindeten Wirklichkeiten des Mysteriums
Christi in der Kirche: der Eucharistie und der Hierarchie.» (A 2, 405f). Mit seiner spater
als prophetisch bezeichneten Rede (A 2, 406) drlickte Lercaro das Unbehagen einer
wahrend des Konzils anwachsenden Zahl an Bischdfen aus. Diese stoérten sich daran,
dass das Konzil zwar die grossen Fragen der Welt benannte - Armut, Hunger, Elend,
Krieg ... -, aber dass diese Themen nicht zum Ausgangspunkt flr ein tieferes
Nachdenken Uber die Struktur und das Selbstverstandnis der Kirche selbst wurden.

Auch wenn die Rede von Lercaro nicht dazu flihrte, dass das Konzil seine Denkrichtung
ganz auf die Armen ausrichtete, so findet sich sein Impuls doch spater in vielen
Dokumenten des Konzils wieder, genannt seien hier nur GS 1 und GS 8.

(ab; Chenu, in: Conc (D) 13 (1977) 232 - 235).

7.12.2012 heute vor 50

Zuriick auf Feld eins mit dem Kirchenschema

Letzter Verhandlungstag der ersten Konzilsperiode: Gerade einmal ein kleiner Anteil
eines Dekretes wurde durch Abstimmung endgliltig verabschiedet — das Vorwort und das
erste Kapitel der Liturgiekonstitution. Noch schmaler war das Ergebnis der Debatte zur
Ekklesiologie, die Anfang Dezember begonnen hatte.

Als letzter Redner kam Hermann Volk zu Wort, ein erfahrener Theologe aus Minster, der
1938 an der Universitat Fribourg promoviert worden war. Erst gut ein halbes Jahr vor
Konzilsbeginn vom Mainzer Domkapitel zum Bischof gewdhlt, sollte er nach 1965 in der
Umsetzung der Beschliisse wichtige Aufgaben wahrnehmen. Als Dogmatiker vertrat er
eine konsequent biblische Grundlegung der Glaubenslehre und engagierte sich seit der
Grindung im Jahr 1946 im «Jaeger-Stahlin-Kreis», der berihmten Paderborner
Gesprachsgruppe zur Okumene.

Diesem Hintergrund entsprach Volks Stellungnahme zum Kirchenschema. Energisch
strich er heraus, dass in biblisch fundierter Redeweise es bei weitem nicht ausreiche, die
Kirche als mystischen Leib Christi zu verstehen. Wesentlich erhellender sei das Bild vom
Volk Gottes, welches das entscheidend Gemeinsame von Glaubigen und Amtstragern
zeige: die Erlésung durch die Gnade Christi. In dieser Sicht prasentiert sich die Kirche
nicht nur als hierarchische verfasstes Mittel zum Heil, sondern ebenso sehr als
Gemeinschaft der Erldsten und damit als Frucht des Heiles. In beeindruckender Offenheit
hob Hermann Volk hervor, jede Argumentation sei vorlaufig; denn es sei immer damit zu
rechnen, dass klnftige Zeiten sie noch Uberholen kénnten. Insgesamt kam er zu einem
radikalen Schluss: Es reicht nicht, da und dort am Kirchenschema etwas zu verbessern,
sondern es gibt nur einen Weg: Das Ganze von Grund auf neu erarbeiten. Eine kiihne
Forderung zur richtigen Zeit - der spatere Prozess auf dem Weg zu Lumen Gentium sollte
ihr Recht geben.

(Markus Ries)

8. Dezember 2012 (heute vor50 Jahren)



«Den eingeschlagenen Weg mit Energie fortsetzen» (Johannes XXIII.)

Die erste Tagungsperiode ging am 8. Dezember 1962 zu Ende, ohne dass das Konzil auch
nur einen einzigen Text verabschiedet hatte. Johannes XXIII. war bei aller vielleicht auch
empfundenen Enttduschung dariber gelassen genug, das hinzunehmen. Er wusste, dass
ein rascher Abschluss des Konzils nur die Bestatigung der vorbereiteten Texte gebracht
und die von ihm angestrebte kirchliche Reform illusorisch gemacht hatte. Er liess deshalb
eine weitere Tagungsperiode fiir den Herbst 1963 planen und bestand darauf, dass in den
neun Monaten bis zur Fortsetzung des Konzils die Arbeit in den Konzilskommissionen
weitergehen solle.

Selber nannte der Papst die erste Tagungsperiode in seiner Schlussansprache am 8.
Dezember 1962 «eine langsame und feierliche Einlaufphase». Er sprach davon, wie
wichtig es war, «dass die Brider, die von weit her angereist waren [zundchst] Kontakt
aufnahmen und einander besser kennenlernten», damit das Konzil seine Identitat finden
konnte. Gleichzeitig rief Johannes XXIII. alle Konzilsvater auf, ihren Beitrag flr die
weitere Vorbereitung des Konzils zu leisten: «Die heutige Feier macht somit der Arbeit
kein Ende - im Gegenteil: das, was uns alle erwartet, wird von grdsster Bedeutung sein,
wie es bei anderen Konzilien wahrend der Unterbrechungen gewiss nicht der Fall war.
[...] Unser Konzil wird also wahrend der Zwischenpause den eingeschlagenen Weg mit
Energie fortsetzen. Jeder Bischof wird trotz der Inanspruchnahme durch die Sorge des
Hirtenamtes fortfahren, die ihm zur Verfigung stehenden Schemata und was ihm sonst
noch zu gegebener Zeit zugesandt wird, zu studieren und zu vertiefen.» (dt. Ubersetzung
der Ansprache in: HerKorr 17, 1962/63, 191-193)

Zweifellos wollte der Papst sicher stellen, dass Aufbruch und Dynamik der ersten beiden
Konzilsmonate Uber die Zwischenzeit anhalten und das Konzil beféhigt werde, bei seiner
Fortsetzung auch zu konkreten Ergebnissen zu kommen.

(Franz-Xaver Bischof)

9.12.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Letzte Arbeitssitzung des Konzils und Sessionsschluss in St. Peter

NZZ vom 9. Dezember 1962: «Letzte Arbeitssitzung des Konzils: H.E.T. Rom, 7.
Dezember. Die letzte Arbeitssitzung der ersten Konzilssession nahm heute eine
Uberraschende Wendung, als am Ende Papst Johannes XXIII. in der Peterskirche
erschien, mit den Konzilsvatern den Angelus betete und ihnen in einer kurzen Ansprache
seinen Gruss und Dank ausdrickte. Am Samstag will der Papst trotz seines schweren
Leidens zum feierlichen Schlussgottesdienst erschienen. Die 36. Generalkongregation hat
in einer Abstimmung das Vorwort und erste Kapitel des Liturgieschemas verabschiedet,
das damit zu einem Drittel fertiggestellt ist. [...] Zum Schema von der Kirche wurde
wiederum eine vollstandige Neubearbeitung vorgeschlagen, die in der einen oder andern
Form in der Zwischenphase bis zur nachsten Session wohl auch vollzogen werden wird.
[...] In der Diskussion wurde erklart, die Liebe Christi misse als grundlegendes
Aufbauelement der Kirche deutlicher sichtbar werden; sie gebe dem Mystischen Leib des
Herrn seine eigentliche Seele. Wenn alles dem geistlichen Ziel untergeordnet werde,
dann l6ése sich die Spannung zwischen Rechtskirche und Liebeskirche. Die Mater musse
vor der Magistra stehen.»

NZZ vom 10. Dezember 1962: «Sessionsschluss in St. Peter. Telephonischer Bericht
unseres Korrespondenten. H.E.T. Rom, 9. Dezember: Die erste Session des Konzils ist
am Fest der Unbefleckten Empféangnis Mariae offiziell abgeschlossen worden [...]. In
genau neun Monaten soll die Bischofsversammlung zu zweiten Session zusammentreten.



Papst Johannes XXIII. wiinscht, dass die Arbeiten bis zum 4. Dezember 1963, dem 400.
Jahrestag des Konzils von Trient, vollsténdig zum Abschluss gebracht werden. Schon
zirkuliert das vieldeutige Wort, das Vaticanum II habe das Ende der Gegenreformation
gebracht ...»

(ufw)

10.12.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Okumenische Generalvikare

Der 82-jahrige Pierre-Marie Kardinal Gerlier, Erzbischof von Lyon, verfolgte die erste
Sitzungsperiode des Konzils in Rom trotz zunehmender kérperlicher Schwdche mit
wachem Geist; unter anderem engagierte er sich fir die Gruppe «Kirche der Armen»,
nachdem er bereits vor dem Konzil in Verbindung mit Dom Helder Camara stand. Zeit
seines Lebens bewies der Primas Galliens, dass er unkonventionelle Wege zu gehen
bereit ist. Erst mit 41 Jahren wurde der ausgebildete Rechtsanwalt zum Priester geweiht,
bereits mit 49 Jahren war er Bischof von Tarbes et Lourdes, mit 57 Jahren war er
Erzbischof von Lyon und wurde im gleichen Jahr Kardinal. Lyon wurde unter seiner
ebenso entschlossenen wie dialogisch gepragten Amtsfiihrung zu einem wichtigen
Impulsgeber flr den franzésischen Katholizismus, in der Nachkriegszeit war das blihende
Leben der Di6zese von zahlreichen Projekten u.a. zum Bau neuer Kirchen gepragt. Kurz
vor dem Konzil erhielt Gerlier, dessen Krafte nachliessen, in Jean Villot einen Koadjutor,
der nur fir kurze Zeit sein Nachfolger wurde, bevor er es in Rom bis zum
Kardinalstaatssekretar gleich dreier Papste brachte. Am 9. Dezember 1962 bestieg der
gebrechlich gewordene Kardinal abends um 21 Uhr 55 den Zug in Rom. Am folgenden
Morgen kam dieser in Turin an. Am dortigen Bahnhof trifft der Kardinal mit seinem
Gefolge Roger Schutz und Max Thurian aus Taizé und fuhrt gemeinsam mit diesen seine
Reise fort. Gerliers Konzilstheologe Henri Denis schreibt: «Lange Unterhaltungen. Man
bemerkt v.a. den Unterschied zwischen der Hin- und der Rickfahrt. Und am Bahnhof
(Lyon-)Perrache steigt der Kardinal langsam aus dem Zug, wobei ihm zwei Bruder helfen,
die man fur seine Generalvikare halten kdénnte, Schutz und Thurian. Die Zeiten haben
sich geandert».

(Michael Quisinsky; fiir das Zitat s. Henri Denis: Eglise, qu’as-tu fait de ton Concile? Paris
1985, 55; vgl. auch Etienne Fouilloux: Art. Gerlier, Pierre-Marie. In: Dictionnaires des
Evéques de France au XXe siécle. Paris 2010, 294-296).

11.12.2012 (heute vor 50 Jahren)

Camaras Magnificat zum Abschluss der 1. Sitzungsperiode

In seinem 53. Rundschreiben vom 8./9. Dezember 1962 an seine geliebte Familie von
Sado Joaquim gibt Dom Helder Cadmara seiner Freude Uber den bisherigen Verlauf des
Konzils Ausdruck:

«Wir stehen am Vorabend der Danksagung flr die 1. Phase des Konzils. Ich werde nicht
muide zu sagen, dass ich flir das, was hier geschah, keine rein menschliche Erklérung
habe. Welche Wegstrecke in diesen zwei Monaten! Vor Gott gehe ich die wichtigsten
Motive fir ein <i>Magnificat </i>durch:

- die Idee des Papstes, ein Konzil einzuberufen ...(viele Protestanten dachten, nach
dem Unfehlbarkeitsdogma wirde niemals ein Papst mehr ein Konzil einberufen);

- die Gegenwart von mehr als Zweitausend Bischéfen aus der ganzen Welt (und ich
bin in Kontakt mit den Hierarchien von finf Kontinenten - aller Rassen, aller Sprachen



und aller Riten - es zeichnet sich bereits eine katholische Vision ab);

- die Gegenwart nicht-katholischer Beobachter, mit der vollen Freiheit, alles zu
sehen, alles zu héren, an allem teilzuhaben, und der Eindruck von Uberraschung und
Freude, mit der alle dabei sind;

- die Gegenwart und der Auftritt katholischer Intelligenz (ohne die priesterlichen
Fachleute: es fehlt der Einbezug der Laien!);

- die Messen, welche die Plenarsitzungen eréffneten (Messen, die zunehmend
gemeinschaftlicher wurden: welch Unterschied zum Beispiel zwischen der heutigen und
jener bei der Eréffnung! ... Messen aller Riten, inklusive einer <i>Missa Luba</i> in der
vollen Petersbasilika);

- der Sieg zu Beginn, indem die unmittelbare, unvorbereitete Wahl der
Kommissionen zuriickgewiesen wurde ...

- massiver Sieg des echten Konzilsgeistes ...

- die Versammlungen zur Armut ...

- das Opus Angeli, so echt, so ehrlich, so bescheiden;

- die Okumene, welche die Freude hatte, ein gutes Ferment und Vermittler
zahlreicher Ideen zu sein, die der Heilige Vater guthiess;.

- die Begegnung mit Kardinal Suenens;

- der Kontakt mit den Armen Roms ...

- die Idee, die Vorlagen entsprechend der Kirche <i>ad intra</i> und der Kirche
<i>ad extra</i> neu zu ordnen ...

- der Beginn des Dialogs zwischen der entwickelten und unterentwickelten Welt ...

- das briderliche Klima zwischen den Bischoéfen Brasiliens ...

Was wird zwischen der 1. und der 2. Phase geschehen? ... Gott mdége uns segnen und
immer mehr vereinen! Vereinen bis zu jener Einheit, von der der Herr Jesus Christus
traumte. Dass Gott aus der 2. Phase eine noch grdssere Periode mache, mehr gesegnet
als die 1. Phase.»

(Giancarlo Collet; Ca 53)

12.12.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Eine Studentin zur Zeit des Konzils

Die Schweizer feministische Theologin und Alttestamentlerin Prof. Dr. Helen Schingel-
Straumann zitiert aus einem ihrer Briefe aus der Studienzeit in Paris. In einem Brief vom
12. Dezember 1962 schildert sie das Konzil als offentliches und breit diskutiertes
Ereignis: «Auch hier scheint man mit dem Konzil zufrieden zu sein. Am Montag kam
Daniélou strahlend angetrabt, fing gleich mit seiner Vorlesung Gber Origenes an und
machte vorher natirlich noch einige Bemerkungen Uber das Konzil. Er sagte, es seien
alle gleich Uberrascht, und es sei mehr geschehen, als man erwartet hatte. Die falsche
<optique> und <perspective> in den vorbereiteten Schemata hatten die meisten Bischofe
sofort betroffen gemacht. Freitagabend h&lt nun Daniélou in Notre Dame eine
Pressekonferenz fir Studenten ab, man kann ihm Fragen stellen, die von ihm und zwei
Dominikanern beantwortet werden, darauf gibt es noch ein Hochamt mit dem archevéque
de Paris. Ebenso halt Daniélou am Montag einen Vortrag Uber die 1. Session des
Konzils».

(ab; zitiert nach: Helen Schingel-Straumann: Meine Wege und Umwege. Eine
feministische Theologin unterwegs, Paderborn 2011, 72)



13.12.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Reanimation der Erkldarung iiber die Juden

Im Jahr 1960 bemiht sich der franzdsische jldische Historiker Jules Isaac, 84jahrig, um
eine Audienz bei Papst Johannes XXIII. und bittet ihn um eine kirchliche Klarung falscher
und ungerechter Aussagen gegen Israel, damit von der Spitze der katholischen Kirche
aus antisemitische Tendenzen eindeutig verurteilt wirden. Ein Gesprach mit Kardinal Bea
schliesst sich an. In der Folge erteilt Papst Johannes XXIII. dem Sekretariat flr die
Einheit den Auftrag, eine konziliare Erklarung Uber die Beziehungen der Kirche zum
judischen Volk vorzubereiten. Doch flihrt der Widerstand arabischer Staaten dazu, dass
die entsprechende Vorlage im Juni 1962 aus dem Programm des Konzils gestrichen wird.

Kardinal Bea lasst indes nicht locker. Im Dezember 1962 legt er Papst Johannes XXIII.
ein Memorandum vor, in dem er die Argumente fir die Dringlichkeit einer Erklarung tber
die Juden darlegt. Schon nach wenigen Tagen, am 13. Dezember 1962 antwortet Papst
Johannes XXIII. ihm eigenhandig.

«Wir haben diesen Bericht von Kardinal Bea mit Aufmerksamkeit gelesen und teilen
vollkommen dessen tiefen Ernst und die auf uns liegende Verantwortung, sich dafir
einzusetzen» (zit. nach Schm 644). Sein Votum endet mit einer Bitte aus dem Te Deum
— Zeichen daflir, «dass die <Judenerklarung> fur ihn, den menschlichsten aller Papste,
nicht nur eine Herzensangelegenheit, nicht nur eine Sache der Menschlichkeit war,
sondern dariber hinaus ein Akt des Glaubens und ein Werk der Frommigkeit» (Johannes
Oesterreicher in: LThK E 2,428).

Mit diesem Brief setzte Papst Johannes XXIII. das Thema wieder auf die Tagesordnung
des Konzils und wurde «dadurch zum zweiten Mal der wahre geistliche Vater des
kinftigen Konzilsdokuments» (Schm 645). In der zweiten Konzilsperiode wird Kardinal
Bea die Vorlage Uber «Die Haltung der Katholiken zu den Nichtchristen und hauptsachlich
zu den Juden» vorstellen - die Keimzelle der spateren Erklarung Nostra Aetate.

(emf)

14.12.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Das Konzil zwischen den Sitzungen

Die Konzilsvater reisen nach Hause, doch das Konzil ist noch keineswegs beendet. In der
vorletzten Konzilsversammlung wird den Konzilsvatern mitgeteilt, wie die Weiterarbeit
wahrend der Zwischenzeit (Intersessio) gewahrleistet werden soll. Daflir bedeutsam ist
die Arbeit der Konzilskommissionen, die die Voten der Bischofe sichten sollen. Sie tragen
eine hohe Verantwortung, denn sie sind es, die entscheiden, ob ein Vorschlag in den
entstehenden Konzilsdokumenten berlicksichtigt wird oder nicht.

Zur Vernetzung der Arbeiten wird am 6. Dezember 1962 eine Koordinierungskommission
angekiindigt. Eine solche Kommission hatte z.B. Kardinal Léger am 3. Dezember 1962 in
der Konzilsaula gefordert. Thre Zusammensetzung wird am 14. Dezember 1962 bekannt
gegeben. Als ihr Vorsitzender fungiert (als Vertreter des Papstes selbst) der
Staatssekretdr Kardinal Cicognani. Dass er verschiedene Amter in seiner Person
vereinigt, wird einige Schwierigkeiten bereiten. Kommissionsmitglieder sind die Kardinale
Liénart, Spellmann, Suenens, Do6pfner, Confalonieri und Urbani. Jeder von ihnen
Ubernimmt einige Schemata. Die Kommission wird die Aufgabe haben zu Uberprifen und
zu entscheiden, ob die Schemata aufgrund der Winsche der Bischéfe hinreichend
Uberarbeitet worden sind und ob sie an die Bischdfe versandt werden sollen.

Die Kommission wird wahrend der Intersessio 1962/63 sechsmal zusammentreten. Ihre
Arbeit ist von einer grossen Spannung gekennzeichnet. Gibt es einerseits Bestrebungen,



die auf die erste Konzilssession hin vorbereiteten Texte zu verteidigen, so wollen andere
Mitglieder den in der Konzilsaula gedusserten Kritik an den vorbereiteten Texten gerecht
werden und fir tiefgreifende Uberarbeitungen oder fiir neue Vorschlagstexte sorgen.
(emf)

15.12.2012 (Weiteres)

In eigener Sache - Wir bleiben auf der Seite des Konzils

Die Redaktion des Konzilsblogs ist in den letzten Tagen und Wochen vermehrt gefragt
worden, ob trotz des Endes der ersten Session des Konzils vor 50 Jahren der Konzilsblog
weiterhin taglich einen Beitrag zur Verfligung stellt.

Wir beruhigen gerne und versichern alle Leserinnen und Leser, dass wir unser Bestes
geben, um auch in den kommenden Monaten «auf der Seite des Konzils» zu stehen.
Wenn wahrend der ersten «Intersessio» (dem Zeitraum zwischen den grossen
Konzilssessionen) die Kommunikation zwischen Konzilskommissionen und Bischéfen nicht
immer ideal war, so soll 50 Jahre spater der Informationsfluss nicht versiegen.
Rickblicke auf das, was zwischen den Sessionen geschah, werden wir erganzen durch
Portraits wichtiger Personen, durch Ausblicke auf die Rezeption und verschiedene
Wahrnehmungen des Konzils in alterer und jingerer Literatur.

An dieser Stelle sei allen LeserInnen, allen AutorInnen und allen KommentatorInnen, die
den Blog gemeinsam Uber die Vorbereitungszeit und die erste Session des Konzils gefiihrt
haben, herzlich gedankt.

Ein grosser Dank gilt auch dem Katholischen Mediendienst fir die unkomplizierte und
zuverlassige technische Betreuung des Konzilsblogs.

Mehrere Hundert Menschen schauen taglich den Konzilsblog - und gerne kénnen es noch
viel mehr werden - auf der Seite des Konzils.

Eva-Maria Faber

Arnd Blnker

Urban Fink-Wagner

16.12.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Wir haben gehen gelernt

Die erste Konzilssession ist beendet, doch Friichte lassen sich noch nicht ernten. War es
eine vergebliche Zeit? Hat sich der Aufwand gelohnt - strenge Arbeit, Entbehrungen,
Kosten? Ende Oktober 1962 zeigt sich Valerian Kardinal Gracias von Bombay bekimmert,
dass die indischen Bischoéfe in einer Zeit der Bedrohung ihres Landes durch China nicht in
der Heimat sind (vgl. AS 1/2,13). Ein solches Votum erinnert schon wahrend der
Sessionen daran, dass ernsthafte und effektive Arbeit notwendig ist, wenn die lange
Abwesenheit von den didzesanen Verpflichtungen gerechtfertigt sein soll. Derselbe
indische Kardinal halt im Dezember die zuriickliegende Sitzungsperiode aber keineswegs
fur vergeblich. Seine Einschatzung ist: «Wir haben gehen gelernt und uns
zurechtgefunden» («We have been able to find our feet and get our bearing»: zit. nach A
2,682).

(emf)

17.12.2012 (Heute vor 50 Jahren)



Christus ist das Licht der Volker

«Gleich nach Weihnachten werden Semmelroth usw. nach Minchen kommen, wo wir
dann (vielleicht auch mit Schmaus zusammen) lber das Konzilsschema <De Ecclesia>
briten missen fiur die deutschen Bischofe, die dies bis Februar brauchen». Im
Hintergrund dieser Zeilen, die Karl Rahner am 17.12.1962 aus Innsbruck an Herbert
Vorgrimler richtete, standen die Vorbereitungen flir das Treffen der deutschsprachigen
Bischéfe im Februar 1963. Hinsichtlich des Kirchenschemas wurden die Vorbereitungen
im Auftrag Kardinal Dopfners vom Mainzer Bischof Hermann Volk koordiniert. Am
18.12.1962 schrieb dessen Konzilstheologe Otto Semmelroth in seinem Tagebuch:
«Heute waren P. Grillmeier und ich den ganzen Tag in Mainz im Bischofshaus.
Nachmittags kam auch P. Hirschmann noch, und wir skizzierten den Vorschlag fir ein
neues Schema De Ecclesia. In der Woche nach Weihnachten wollen wir in Minchen mit
Kardinal Doépfner, Bischof Volk, Pralat Schmaus, Prof. Ratzinger, Prof. Schnackenburg, P.
Rahner, P. Grillmeier und ich die Sache drei Tage lang durchsprechen.» Das Treffen, das
vom 28. bis 30. Dezember 1962 in der Katholischen Akademie Bayern stattfand, stellte
eine wichtige Etappe auf dem Weg zum «deutschen Schema» dar, aus dem die spatere
Konstitution Uber die Kirche nicht zuletzt die beriihmten Anfangsworte — «Lumen gentium
cum sit Christus» — Gbernahm. Bis zur endgiiltigen Fassung war freilich noch ein weiter
Weg zuriickzulegen. Insbesondere galt es, die Uberlegungen von Bischéfen und
Theologen aus verschiedenen Landern zusammenzufihren, wofir in den diesbezliglich
arbeitsintensiven Monaten Januar und Februar 1963 Namen wie Gérard Philipps, Yves
Congar und Bischof Elchinger stehen.

(Michael Quisinsky; Zitate aus: Herbert Vorgrimler: Karl Rahner verstehen. Eine
Einflihrung. Kevelaer: Butzon & Bercker, 2002, 193, Ginther Wassilowsky: Universales
Heilssakrament Kirche. Karl Rahners Beitrag zur Ekklesiologie des II. Vatikanums.
Innsbruck: Tyrolia, 2001, 281 Anm. 11 bzw. 282).

18.12.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Nostalgie der Vorbereitungsschemata

Im Dezember 1962 erhdlt P. Sebastian Tromp SJ, Sekretdar der Theologischen
Kommission, Besuch des Journalisten Joh. Winderaken. Tromp notiert am 9. Dezember
1962 in sein Tagebuch: «Er méchte ein Interview Uber das Geschehen auf dem Konzil.
Viele Journalisten meinen, bisher hatte es nur tendenziése Information gegeben. Fast
zwei Stunden dauerte das Gesprach, aber am Ende sagte ich, ich wolle doch lieber erst
Eminenz Kardinal Prases fragen» (Tr 1,166). Am nachsten Tag halt Tromp fest, der
Kardinal billige das Interview mit dem Journalisten. «Er mdéchte, dass ich klar Uber die
Grinde spreche, warum die Atmosphare nicht friedlich war, Uber die ein objektives Urteil
sehr nétig sei, und auch Uber die Kritik ohne Mdglichkeit einer Erwiderung» (Tr 1,166).
Die Kritik, welche die Vorbereitungsschemata durch die Konzilsvater erfahren hat, ist
keineswegs verwunden. Entsprechend versucht auch das veroffentlichte Interview, das
am 18. Dezember 1962 in der Tageszeitung De Gelderlander erscheint, die
Vorbereitungsschemata in helles Licht zu setzen (vgl. A 2,426).

(emf)

19.12.2012 (Weiteres)
Die erste Konzilssession in Zahlen
Zwischen dem 11. Oktober und dem 8. Dezember 1962 finden 36 Generalkongregationen



mit 33 Abstimmungen statt. Rund 600 Konzilsvater ergreifen das Wort; tGber 500 dussern
sich Uber schriftliche Eingaben. Teilnahmeberechtigt sind in der ersten Konzilsperiode
2904 Patriarchen, Kardindle, Bischtéfe und Ordensobere. An der Eréffnungsfeier nehmen
2540 davon teil; am 6. Dezember 1962 sind wahrend der Generalkongregation noch
2086 anwesend. Die Konzilsvater stammen aus 116 Staaten. Bischof Garrone sieht in der
Versammlung der Bischdfe aus der ganzen Welt eine «physische Erfahrung» der
Universalitat der Kirche.

(emf; vgl. A 2,205-209)

20.12.2012 (Weiteres)

Erinnerungen eines Platzanweisers

Der emeritierte Miinsteraner Bischof Reinhard Lettmann lebte als Student des
Kirchenrechts in Rom. Er erinnert sich:

«Die Vorbereitungen zum Konzil liefen schon im Friihjahr 1962 auf Hochtouren. Ich lebte
damals im deutschen Priesterkolleg Santa Maria dell' Anima und auch bei uns wurde
gefragt, wer bereit sei, als Stenograf im Konzil tatig zu werden. Mit einigen Freunden
habe auch ich mich gemeldet. Bis zur Konzilser6ffnung wurden wir intensiv geschult.
Dann zogen wir etwa 30 Stenografen am 11. Oktober stolz hinter Papst Johannes dem
XXIII. in den Petersdom ein. Allerdings mussten wir bald erleben, dass es mit unserer
Stenografie nicht klappte. Das lag nicht an uns, sondern an den Konzilsvatem. Sie
sprachen kein klares Latein. Die Amerikaner sagten fir Freiheit nicht libertas, sondern
leibertas. Noch schlimmer war es mit den Spaniern. Sie machen kaum einen Unterschied
zwischen v und b, sodass man nicht wusste, ob sie vivere (leben) oder bibere (trinken)
sagten. Damals ging in den Kreisen des Konzils das Wort um <Beati spani, quibus vivere
est bibere> - <Selig die Spanier, fir die leben trinken bedeutet>. Wir Stenografen wurden
dann als Platzanweiser eingesetzt mit dem klingenden lateinischen Namen: <assignatores
locorum>.

Die Bischéfe sassen im Petersdom in grossen Blocks zu etwa 100. Unsere Aufgabe als
Platzanweiser war es, ihnen die Vorlagen und die Stimmzettel auszuteilen und nach einer
Abstimmung wieder einzusammeln. Die Bischéfe sassen in ihren Blocks entsprechend
dem Weihealter. So konnte es sein, dass ein Bischof aus Deutschland neben einem
Bischof aus Afrika oder aus Asien sass. Viele neue Bekanntschaften sind so auf dem
Konzil entstanden, die sich Gber das Konzil hinaus fortgesetzt haben».

(ab; mit Zitaten aus: http://kirchensite.de/fragen-glauben/impulse/impulse-
news/datum/2012/10/21/erinnerungen-eines-platzanweisers/)

21.12.2012 (Weiteres)

Subsidiaritat im Zusammenwirken von Primat und Episkopat

Ein nicht namentlich gezeichneter Rickblick auf die ersten Konzilsperiode in der Herder-
Korrespondenz wiirdigt das Zusammenspiel von Papst und Bischéfen auf dem Konzil als
wegweisend und irreversibel.

«Johannes XXIII. hat kraft seines Primates das Konzil geleitet. Aber er hatte kein
grossartigeres Beispiel flir die Anwendung des Subsidiaritdtsprinzips in der Kirche in
deren neueste Geschichte einschreiben kénnen als dieses. Viermal hat er markant in das
Konzil eingegriffen: durch die Bestatigung der Kommissionswahlen, als es an der
absoluten Mehrheit fehlte; durch die Auswahl der Personen, die er selbst in die
Kommissionen zu delegieren hatte; durch die Ermachtigung des Préasidiums zur



Abklrzung der Debatten und durch die Absetzung des Offenbarungsschemas von der
Tagesordnung. In keinem dieser Fdlle konnte auch nur der Anschein entstehen, als habe
der Papst dem Konzil seinen Willen aufgezwungen; im Gegenteil, jede dieser
Massnahmen half ihm aus einer Verlegenheit durch eine subsididare Entscheidung, die,
recht verstanden, in seinem Geist lag. Das Zusammenwirken von Primat und Episkopat in
den vergangenen Monaten ist das greifbarste und vielleicht wichtigste innerkirchliche
Ereignis und Ergebnis dieser Sitzungsperiode. Der Papst hat dadurch den Episkopat so
sehr gestarkt in seinem Ansehen und in seinem Selbstbewusstsein, dass man von einer
Epoche sprechen kann, die niemand mehr riickgangig machen wird».

(HerKorr 17 [1962/1963] 191, emf)

22.12.2012 (Weiteres)

«Moge das nie mehr vergessen werden>»

In der ersten Konzilssession wird insbesondere die Freiheit der Auseinandersetzungen als
bemerkenswert wahrgenommen. Nicht wenige fiihren sie auf die ermutigende Einladung
von Papst Johannes XXIII. zurick. So auch ein Kommentar in der Herder-Korrespondenz:
«Daruber hinaus war Johannes XXIII., obwohl nicht persénlich anwesend, so doch immer
im Hintergrunde mit seiner Autoritat zugegen, die die Freiheit und selbst die Kiithnheit der
Rede schiitzte, die anderseits den Geist der Liebe und Geduld verkérperte und durch ihr
Beispiel dazu ermahnte, die also das Gewissen und die Verantwortung der Bischofe
starkte. Es mag wohl manchmal ein Bischof sich gefragt haben, ob er selbst oder ob der
andere noch ganz rechten Glaubens sei. Der Papst hat in seiner Abschiedsrede
beruhigend gesagt, es sei <die heilige Freiheit der Kinder Gottes> gewesen, die sich in
den Kontroversen bekundet habe. M6ége das nie mehr vergessen werden».

(HerKorr 17 [1962/1963] 191, emf)

23.12.2012 (Weiteres)

«Im Jahre des Konzils»

Im Januar 1965 wurde ich Gemeindepfarrer in Grub Appenzell-Ausserrhoden. Sofort
lernte ich den katholischen Pfarrer der Nachbargemeinde Grub St. Gallen kennen, Dr.
theol. Karl Federer, ein gelehrter alterer Herr, massgeblich am katholischen Bibelwerk
beteiligt, Herausgeber eines biblischen Abreisskalenders und ein Kenner Zwinglis. Das
Dorf Grub St. Gallen hatte ein neues Primarschulhaus, zu dessen Bau Pfarrer Federer viel
Geld gesammelt hatte. Als Schulratsprasident liess er 1962 eine Tafel anbringen: «Im
Jahre des Konzils». Auch fir ihn war das Konzil von Anfang an ein epochemachendes
Ereignis.

(Frank Jehle)

24.12.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Die Weihnachtsbotschaft Papst Johannes' XXIII.

«Das Weihnachtsfest dieses Jahres trdgt das Zeichen des dkumenischen Konzils, das,
Gott sei Dank, bereits so gut in die Wege geleitet ist.

Vom 11. Oktober bis zum 8. Dezember haben sich hier in Rom zwei Monate intensiver
religidser Bewegung abgespielt. Man sah Uber den Hauptern aller Christglaubigen, die in
der Welt verstreut sind, milde und lichte Horizonte erschlossen, als eine Einladung an die
entferntesten Seelen, die Aufmerksamkeit auf den Ruf des menschgewordenen



Gottessohnes zu richten, der in Bethlehem geboren wurde als Erléser aller Menschen und
Lehrer aller Volker. Gewiss kdnnte kein Kirchenfest der Abhaltung des Konzils besser
entsprechen und seine Umrisse besser zeichnen als die Geburt Jesu, die in der hohen
Herrlichkeit aller Himmel verkindet wurde und sich in der Freude menschlicher
Briderlichkeit erneuert fir alle Bewohner der Erde, die geschaffen wurden und einander
folgen werden [...].

Die dritte harmonische und jubelnde Schwingung des Weihnachtsfestes, die zugleich mit
der innigsten Freude verbunden ist, von der die ehrwiirdigen Prdlaten durch ihre
personliche Teilnahme am Konzil in heiliger Weise gekostet haben, finden wir in der
ergreifenden Form heiliger bischoéflicher Briderlichkeit ausgedrickt. Wahrhaftig, die
Gnade des Herrn hat sich Gber seine Kirche in unerwartet grossen Ausmassen ergossen.»
(zitiert nach SKZ 131 [1963] 1-4, ufw)

25.12.2012 (Weiteres)

«Weidet die Herde Gottes>» (vgl. 1 Petr 5,2)

Im Advent 1962 versandte der Karmel Maria vom Frieden (K&In-Lindental) diese von Sr.
Maria von Gott OCD (Sr. Maria Ernst) gestaltete Weihnachtskarte. «Im Jahr des Zweiten
Vatikanischen Konzils» findet sich die heilige Familie mitten auf dem Petersplatz wieder.
Links des Petersdomes sind die himmlischen Heerscharen versammelt; auf der rechten
Seite ziehen, angefiihrt vom Papst, zwdIf Bischéfe zum Petersdom. Uber ihnen wélbt sich
ein Schriftzug, der die Erwartungen (nicht nur) der Karmelitinnen an die Konzilsvater
ausdrickt: «Pascite gregem Dei» («Weidet die Herde Gottes»; vgl. 1 Petr 5,2).

(Regina Heyder; mit freundlicher Genehmigung des Karmel Kéin)

26.12.2012 (Weiteres)

Dasselbe Fest wie seit jeher

Serie: Weihnachten - 50 Jahre nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1)

In den Jahren 2012 bis 2015 erinnert sich die katholische Kirche daran, dass vor 50
Jahren das Zweite Vatikanische Konzil stattfand. Da diese Erinnerung in Zeiten der Krise
und der Polarisierung der Kirche fallt, ist auch die Bedeutung dieses Konzils umstritten:
War es eine kopernikanische Wende - oder lediglich eine Reform? Hat es zur
Verweltlichung der Kirche beigetragen - oder unerlassliche Voraussetzungen geschaffen,
Kirche in der Welt von heute zu sein? Fuihrt der Weg der Kirche in die Zukunft Gber das
Konzil hinaus oder hinter das Konzil zurtick?

Diese Fragen sind wichtig - aber das nahende Weihnachtsfest, das uns auf die
Menschwerdung Gottes als Zentrum und Geheimnis unsers Glaubens verweist, ist sehr
viel wichtiger als jede Diskussion um Kirchenreformen und jede Debatte lGber das rechte
Verstandnis des Konzils. Und fir alle, die Weihnachten - aus wie grosser Nahe und
Distanz auch immer - auch als kirchliches Fest feiern, ist die konkrete Frage, ob und wie
das Zweite Vatikanische Konzil die Art und Weise verandert hat, Weihnachten zu feiern
und zu verstehen, mindestens ebenso wichtig wie die theoretische Frage nach der
angemessenen Hermeneutik des Konzils. Was also heisst es, 50 Jahre danach, im Geist
dieses Konzils Weihnachten zu feiern?

Zunachst: Es ware keinem Konzilsvater oder Konzilstheologen in den Sinn ge-kommen zu
sagen, die Kirche feiere nach dem Konzil ein neues Weihnachten. Sie feiert das selbe Fest
und meditiert das selbe Geheimnis wie seit jeher. Der grosse, allmachtige und ewige Gott
geht ein in die Gestalt eines kleinen, verletzlichen und bedrohten Kindes. Der unendlich



ferne Gott kommt uns menschlich nahe, naher als wir selbst uns sind. Jene, die
Weihnachten feiern, besingen die selbe stille, heilige Nacht wie seit 2000 Jahren. Sie
horen den Friedensgruss der Engel, auch in Zeiten der Gewalt. Sie halten Ausschau nach
dem Stern der Erlésung, mitten in der dunkeln, kalten Nacht. Und sie kommen mit all
ihren Mihseligkeiten und mit all dem, was das Leben kostbar macht zur Krippe - wie die
Hirten vom Feld und die Weisen aus dem Orient.

(Daniel Kosch; vgl. Daniel Kosch: Weihnachten - 50 Jahre nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil. In: SKZ 180 [2012] 827-829)

27.12.2012 (Weiteres)

Muttersprachlicher Glaube

Serie: Weihnachten - 50 Jahre nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil (2)

Das Konzil hat die Liturgie reformiert. Das ist weit mehr als «Kosmetik», denn ein
altkirchliches Wort sagt: «Lex orandi - lex credendi». Sage mir, wie du betest — und ich
sage dir, wie du glaubst. Liturgie in der Muttersprache: deutsch, chineisch, kroatisch oder
in einer der unzahligen afrikanischen Sprachen, heisst: Der Glaube kommt nicht von
Aussen, er kommt nicht von fern — er kommt aus meinem Denken, meinem Empfinden,
meinem Reden und meinem Stammeln. Maria wiegte das Jesuskind mit aramadischen
Liedern in den Schlaf - und ein afrikanisches Kind darf sich die Mutter Gottes als
schwarze Frau vorstellen, die das Schlaflied in seiner Muttersprache singt.

Zugleich hat das Konzil in der Liturgiereform «den Tisch des Wortes reicher gedeckt», wie
es sagt. Zwar feiert die Kirche auch nach dem Konzil «alle Jahre wieder» Weihnachten.
Aber nicht mehr mit den ewiggleichen biblischen Lesungen, sondern mit einem viel
grosseren Reichtum an Texten aus der Bibel Israels, aus den Evangelien und den Briefen
des Neuen Testaments. Das Geheimnis von Weihnachten wird vielstimmig. Der
Evangelist Lukas stellt Maria ins Zentrum, Matthaus richtet den Blick auf Josef, Markus
lasst direkt den erwachsenen Jesus die Blhne betreten und der Evangelist Johannes
meditiert das «fleischgewordene Wort». Es ist «wiirdig und recht, geziemend und
heilsam» wie es in den Prafationen heisst, ganz unterschiedliche Sichtweisen auf
Weihnachten zu haben - und dennoch eine Bibel, eine Kirche, einen Glauben zu teilen.
Und schliesslich hat das Konzil betont, dass alle Gldubigen Anteil am
VerklUndigungsauftrag der Kirche haben, was in unseren Breitengraden dazu gefthrt hat,
dass auch Laien die Liturgie mitgestalten und predigen dirfen. Nicht mehr nur zdélibatare
Manner erlautern in der Mitternachtsmesse das Geheimnis der Geburt, sondern auch
Mitter, die ihre Kinder unter Schmerzen zur Welt gebracht haben, und Vater, die wie
Josef konstatieren, dass da zwischen Mutter und Kind etwas vom Geist Gottes Gewirktes
lebt, zu dem sie keinen so unmittelbaren Zugang haben.

(Daniel Kosch; vgl. Daniel Kosch: Weihnachten - 50 Jahre nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil. In: SKZ 180 [2012] 827-829)

28.12.2012

Weihnédchtliche Qualitat der Bibel

Serie: Weihnachten - 50 Jahre nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil (3)

Das Konzil hat neben der Liturgie auch den Zugang zur Bibel tiefgreifend erneuert. Die
Bibel ist keine Sammlung von unfehlbaren Gotteswahrheiten und schon gar kein
Steinbruch, aus dem man herausnimmt, was noétig ist, um die Dogmen und die
Morallehre der Kirche zu begriinden oder zu illustrieren. Die Heilige Schrift ist ein



«Gesprach» Gottes mit den Menschen. Ja das Konzil halt ausdricklich fest, dass die Bibel
weihnachtliche Qualitaten hat: In der Heiligen Schrift offenbart sich, wie Gott sich auf die
Menschen einlasst. «damit wir die unsagbare Menschenfreundlichkeit Gottes
kennenlernen». «Denn Gottes Worte, durch Menschenzunge formuliert, sind
menschlicher Rede &ahnlich geworden, wie einst des ewigen Vaters Wort durch die
Annahme menschlich-schwachen Fleisches den Menschen ahnlich geworden ist» (DV 13).
Als Gotteswort in Menschenwort ist die Bibel zeitbedingt - und verwendet hdchst
unterschiedliche Formen und Gattungen der Rede und des Schreibens. Sie ist in dem
Geist auszulegen, in dem sie verfasst wurde. Glaubenserzéhlungen sind keine
Tatsachenberichte — und wer die Geburt Jesu «aus der Jungfrau Maria» verstehen will,
soll nicht gyndkologische Bilcher studieren sondern fragen, was die Bibel und die
damaligen Kulturen flir Werte und Qualitdten mit «Jungfraulichkeit» verbanden. Wer die
Bibel liest, darf seine Vernunft gebrauchen, soll kritisch fragen und die Ergebnisse
historischer und literarischer Forschung zur Kenntnis nehmen. Das Buch der Biicher und
damit auch die Deutungshoheit Uber die biblischen Weihnachtgeschichten gehdrt nicht
dem Klerus, sondern steht allen weit offen. Die Botschaft von Weihnachten pragt seit
dem Konzil auch das Bibelverstandnis: Das menschliche, das historische, das
zeitbedingte, das alltédgliche macht weder Jesus, noch die Bibel, noch unser eigenes
Leben weniger gottlich. Im Gegenteil gilt: Je menschlicher, desto goéttlicher - je
gottlicher, desto menschenfreundlicher.

(Daniel Kosch, vgl. Daniel Kosch: Weihnachten - 50 Jahre nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil. In: SKZ 180 [2012] 827-829)

29.12.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Bischoflicher Neujahrsgruss

«Die Siegel des verflossenen Jahres sind gelést. Wir wissen, was es uns gebracht hat:
Gottes Fligungen und Gottes Gnaden- und Segensgeschenke, die Vaterglte Gottes, die
Erléserliebe seines menschgewordenen Sohnes, das liebende Walten des géttlichen
Geistes. [...]

Geoffnet hat uns das Jahresende die Siegel, mit denen das grosse Weltereignis des II.
Vatikanischen Konzils verschlossen vor uns lag. Mit Beendigung der ersten Session haben
die Beratungen bereits eine beachtenswerte Hohe erreicht, und wir freuen uns schon
jetzt lber die Beachtung und Ehrung, die das Konzil und die Kirche nicht nur unter den
getrennten Mitchristen, sondern in der laisierten und technisierten Welt gefunden hat,
Uber die Glaubenstreue und Liebe, von der die Bischoéfe aller Sprachen und Nationen der
ganzen Welt, in nie dagewesener Vollzahl zu Feiern und Beratungen vereint, erfillt
waren. Gottes Walten Uber dem Konzil hat sich bereits geoffenbart. Mit dem Dank des
Heiligen Vaters an Gott, fir das Walten des Heiligen Geistes, mdge sich der Dank der
ganzen Kirche, aller Pfarrgemeinden und Glaubigen verbinden».

(+ Franziskus, Bischof von Basel und Lugano. In: SKZ 130 [1962] 627; ufw)

30.12.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Ein Wegbereiter des 6kumenischen Dialogs zur ersten Konzilsperiode

Am 30.12.1962 blickte Edmund Schlink (1903-1984), im Auftrag der Evangelischen
Kirche in Deutschland (EKD) Beobachter beim Zweiten Vatikanischen Konzil, in einem
Rundfunkvortrag in «Echo der Zeit» und spater im Norddeutschen Rundfunk auf die erste
Sitzungsperiode des Konzils zurick. Schlink war Professor flir Dogmatik an der



Theologischen Fakultédt der Universitat Heidelberg - einer der Wegbereiter des
6kumenischen Dialogs. Auch wenn zur Zeit dieser Rickblicke sich die Entscheidungen des
Konzils noch nicht klar abzeichneten, macht Schlink «sechs methodische Gesichtspunkte»
namhaft, die fir die 6kumenische Aufgabe des Konzils leitend sein wirden.

1. «tritt die romische Kirche in diesem Konzil nicht, wie bei den Einladungen zum ersten
Vatikanischen Konzil, mit Forderungen an die anderen Kirchen heran, sondern sie berdat
die Forderungen, die sie an sich selbst zur eigenen Erneuerung und zum rechten Dienst
an der Welt stellen muss. Dieser Einstellung entspricht der Ruf zur Busse, mit dem der
Papst das Konzil eingeleitet hat».

2. Zwar findet das «Konzil als internes Konzil der romischen Kirche statt [...], ohne dass
Vertreter anderer Kirchen in ihm Sitz und Stimme haben»; dennoch schaut sich das
Konzil durch die Einladung von Beobachtern aus anderen Kirchen stets auch von aussen
an und bemiht sich, die anderen Kirchen recht zu verstehen und von ihnen recht
verstanden zu werden.

3. Das Konzil will «eine neue Gestalt der Aussage», eine pastorale Redeweise, «die den
heutigen Menschen unmittelbar anspricht». Es reflektiert die Unterschiede in den Denk-
und Aussageformen, so dass deutlich wird, dass unterschiedliche Lehraussagen nicht
notwendig Unterschiede im Glauben anzeigen.

4. Schlink erwahnt die «deutliche Tendenz [...], die Uniformitat der rémischen Kirche zu
offnen in Richtung auf die Mannigfaltigkeit des kirchlichen Lebens hin». Deutliches
Zeichen daflr ist die Vielfalt der liturgischen Ordnungen der Messe, mit der jede
Konzilssitzung beginnt.

5. Schlink sieht «eine deutliche Bewegung von dem kurialen Zentralismus in Richtung auf
eine gemeinsame Verantwortung der Bischoéfe flir die Gesamtkirche».

6. Wichtig ist fir Schlink die Erklarung, dass das Konzil kein neues Dogma schaffen will,
das als solches «einen allgemein verpflichtenden Anspruch erhebt und jeden, der sich
diesem Anspruch nicht unterwirft, aus der Gemeinschaft der Kirche ausschliesst».

So erwartet Schlink gespannt und verhalten hoffnungsvoll die weitere Arbeit des Konzils.
(Theo Dieter; Zitate aus: E. Schlink: Themen des zweiten vatikanischen Konzils in
evangelischer Sicht. In: Kerygma und Dogma 9 [1963] 167-193)

31.12.2012 (Heute vor 50 Jahren)

Ein neues Schema liber die Wirksamkeit der Kirche in der menschlichen
Gesellschaft?

Am letzten Tag des Jahres 1962 schreibt der Essener Bischof Hengsbach an Kardinal
Dopfner und teilt ihm den in der Kommission fir das Laienapostolat erwachten Gedanken
eines neuen Schemas «Uber die wirksame Prdsenz der Kirche in der menschlichen
Gesellschaft und der Gemeinschaft der Vélker» mit. In einer inhaltlichen Skizze des
maoglichen Aufbaus folgen auf eine Einleitung Ausfihrungen Uber die «Kirche in Familie
und Erziehung», Uber die «Wirksamkeit der Kirche in der Ordnung von Wirtschaft und
Gesellschaft», Uber die «Wirksamkeit der Kirche in der Kultur» und die «Wirksamkeit der
Kirche in Staat und Voélkergemeinschaft». Hengsbach bittet Doépfner um seine
Einschatzung zu diesem Schema, das nicht im eigentlichen Sinn neu sei, sondern eher
die Zusammenfassung verschiedener Vorlagen. Darum ist er auch zuversichtlich, dass ein
Entwurf bis Mérz fertig sein kdnnte. Dieser Keim der spateren Pastoralkonstitution
Gaudium et spes wird noch Jahre benétigen, bis er aufgegangen sein wird ...

(emf)



